




﻿

diciembre de 2025 | núm. 47 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163

REVISTA CIENCIAS SOCIALES 
Facultad de Ciencias Sociales y Humanas 

Universidad Central del Ecuador



Revista Ciencias Sociales es una revista de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Central del Ecuador 
fundada en el año 1976 | núm. 47 | enero-diciembre 2025 | p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163

Autoridades
Dr. Patricio Espinosa del Pozo, PhD. | Rector de la Universidad Central del Ecuador
Jorge Piedra Rosales, MSc. | Decano de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas
Daisy Valdivieso Salazar, PhD. | Subdecana de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas

Editora de la revista
Belén Yépez Mosquera, MSc.

Consejo editorial 
Jorge Piedra Rosales — Director, Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Daisy Valdivieso Salazar — Codirectora, Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Kati Alvarez — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Martín Aulestia Calero — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Omar Bonilla — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Alejandro Páez — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Miguel Ruiz Acosta — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Andrea Tamayo Torres — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Mario Unda Soriano — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Soledad Varea — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Grace Merino (comunicación) — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)

 

Consejo editorial (ampliado) 
Beatriz Miranda — 17’ Estudios Críticos (México)
Eduardo Grunner — Universidad de Buenos Aires (Argentina)
Benjamín Mayer — 17’ Estudios Críticos (México)
Francisco Rohn — Ecuador Debate (Ecuador) (†)
Elías José Palti — Universidad de Quilmes (Argentina)
Roberto Follari — Universidad de Mendoza (Argentina)
Ricardo Espinoza Lolas — Universidad Católica de Valparaíso (Chile)
Jorge Luis Acanda — Universidad Central del Ecuador (Cuba)
Víctor Bretón — Universitat de Lleida/ Flacso Ecuador (España)
Álvaro Campuzano — Universidad San Francisco de Quito (Ecuador)
Benjamín Arditi — Universidad Nacional Autónoma de México (México)
Alicia Castellanos Guerrero — Universidad Autónoma Metropolitana (México)

Coordinadores de Dossier
Rafael Polo — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Luis Vizuete — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)
Omar Bonilla — Universidad Central del Ecuador (Ecuador)

Imagen de portada
Francisco de Engraba, Cursus Philosophicus, 1720. Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit, Manuscritos.



﻿

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de 
cualquier tipo, debe guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Director | Edison Benavides
Corrección de textos | Jhonatan Salazar
Diseño y diagramación | Édison Pila
Editorial Universitaria, 2025
Ciudadela Universitaria, av. América, s. n.
Quito, Ecuador
+593 (02) 2524 033
editorial@uce.edu.ec

Revista Ciencias Sociales
fcsh.revista@uce.edu.ec
https://revistadigital.uce.edu.ec/index.php/csociales



EDITORIAL

Belén Yépez Mosquera

DOSSIER

Presentación del Dossier: 
Formas de hacer historia en la actualidad 
Rafael Polo Bonilla, Luis Esteban Vizuete Marcillo y Omar Adrián Bonilla 

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? 
Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, 
no el archivo, a contrapelo
Jorge Cañizares Esguerra

Términos críticos para el estudio del arte quiteño 
(del período colonial)
Carmen Fernández-Salvador

Ilustrando la naturaleza: el lenguaje religioso como experiencia 
de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes 
tropicales del norte
Paul Javier Ponce Solórzano

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: 
tradiciones, enfoques y horizontes críticos
Viviana Velasco Herrera y Abraham Zaldívar

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» 
Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna
Elias Palti

ENTREVISTA

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades 
me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»: 
una entrevista con Clara E. Lida
Luis Esteban Vizuete Marcillo

RESEÑA 

Vega, S. (Ed.). (2024). Historia crítica de la República del 
Ecuador: El proceso de constitución del Estado nacional. 
Editorial Universitaria, Universidad Central del Ecuador
César Montufar

ÍN
D

IC
E 9

6

17

27

41

59

81

97

111



Buriano Castro, Ana. (2023). Catolicismo, espacio público y 
política en Ecuador, siglo XIX. Universidad Andina Simón 

Bolívar, sede Ecuador; Corporación Editora Nacional
Katiushka Aguirre-Pacheco

Salgado Gómez, M. (2021). Indios altivos e inquietos:
Conflicto y política popular en el tiempo de las subleva-

ciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. 
FLACSO – Abya Yala

Andrea Díaz Palacios

Borrero V., A. L. (2022). De la fidelidad a la insurgencia. 
Cuenca en la Independencia, 1809-1820. Universidad 

Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador; 
Corporación Editora Nacional

Santiago Tello Álvarez

Instrucciones para las y los autores

ÍN
D

IC
E

115

119

123

125



6

Editorial

La Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la Universidad Central del Ecuador, en el año 
2024 inauguró la carrera de Historia, la primera oferta académica de este tipo en la universidad 
pública del país, saldando con esto una gran deuda con la sociedad.

El estudio del pasado es un medio esencial para realizar un análisis crítico de la realidad y 
contribuir a una reconfiguración del mundo. Tiene un valor incalculable para las ciencias sociales 
al ofrecer una perspectiva sobre cómo hemos llegado a ser lo que somos hoy como sociedades.

Pero la Historia no es inofensiva, ya lo dice Hobsbawm (1997), puede ser peligrosa cuando se 
la usa como legitimador de discursos nacionalistas o fundamentalistas, que manipulan el pasado 
para justificar determinadas narrativas políticas. La carrera de historia ha sido pensada con el 
propósito de «formar profesionales de la historia con alto sentido crítico, sólidos conocimientos 
teórico – metodológicos, y gran sensibilidad intercultural y de género, a través de procesos de 
investigación académica e intervención profesional en las instancias privadas y públicas estata-
les y no estatales, para enriquecer la cultura y conciencia histórica del Ecuador». 

Este programa académico impulsa un debate constante y abre nuevas posibilidades de inter-
vención social y cultural, permitiendo que el conocimiento histórico sea una herramienta viva 
para la transformación y el enriquecimiento de las comunidades.

Como parte del aporte a la consolidación institucional de la carrera, pero sobre todo al debate 
académico sobre el rol de la Historia, la Revista Ciencias Sociales en este número dedica su tema 
central a las «Formas de hacer Historia en la actualidad». Como ya lo decían los coordinadores 
de Dossier cuando presentaron la convocatoria, la intención de este número es contar con «un 
trabajo reflexivo y crítico acerca de las diversas perspectivas historiográficas contemporáneas y 
su relevancia para el discurso histórico, las humanidades y las ciencias sociales», considerando 
que en las últimas décadas este campo del saber ha experimentado cambios e innovaciones que 
no dejan de estar conectadas con las tradiciones de más largo aliento. 

El número 47 que estamos presentando ahora no solamente celebra el nacimiento de una 
nueva carrera en la Universidad y en la Facultad, sino que también supone un cambio para la 
Revista. Éste será el último número que se publique de forma anual. A partir de nuestra próxima 
entrega se realizarán dos números al año, que además coinciden con la celebración de los 50 años 
de existencia de Ciencias Sociales. El primer número de la revista se publicó el 30 de agosto de 
1976 con un propósito muy ambicioso, constituirse en el centro del pensamiento social de la rea-
lidad nacional, y, además, cubrir una carencia existente al interior de la Escuela de Sociología 
y Política, de la Universidad, del país y la región, que no contaba con una publicación en cien-
cias sociales académica, como la que se pretendía publicar.

La transición que ahora emprende la Revista, representa un compromiso renovado con la 
diversidad de enfoques y la apertura al diálogo interdisciplinario. En este contexto, el desafío es 
doble: preservar la memoria y renovar las preguntas que guían el estudio de las ciencias sociales 
y de las humanidades. La Facultad y la Revista reafirman su papel como aporte académico que 
reconoce la pluralidad de voces y la riqueza de las experiencias sociales. 

Yépez Mosquera, Belén
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 006-007 



7

El horizonte que se abre con estos cambios invita a seguir explorando formas dinámicas de hacer 
historia, a involucrarse en debates que trascienden fronteras y a fortalecer la conciencia colectiva, 
reconociendo que el conocimiento histórico es fundamental para la construcción de sociedades 
más justas, equitativas e inclusivas.

Belén Yépez Mosquera
Universidad Central del Ecuador (Ecuador)

https://orcid.org/0000-0003-2877-2443
mbyepez@uce.edu.ec

Referencia

Hobsbawm, E. J. (1997). Sobre la historia. Editorial Crítica.

Yépez Mosquera, Belén
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 006-007 



D
O

SSIER



9

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Polo Bonilla et al.
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

 
Presentación: Formas de hacer historia en la actualidad

Presentation: Contemporary perspectives of Historical Writing

Recibido: 28/08/2025     Aprobado: 31/08/2025

Rafael Polo Bonilla 
Universidad Central del Ecuador

https://orcid.org/0000-0002-6008-7692

Luis Esteban Vizuete Marcillo 
Universidad Central del Ecuador / Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales

https://orcid.org/0000-0001-5867-6335

Omar Adrián Bonilla 
Universidad Central del Ecuador

https://orcid.org/0009-0008-3643-2020

Resumen

La historia como disciplina ha tenido varios cambios a lo largo del tiempo, tanto en las preguntas de investigación 
que hace, las fuentes que analiza, los marcos teóricos y metodologías que emplea. Esta capacidad de la historia 
de ofrecer varias interpretaciones acerca de la acción humana en el pasado y el presente ha respondido a diversos 
momentos en los cuales la misma producción histórica se ha convertido en una forma de combate. En muchas oca-
siones, los giros y cambios de la misma disciplina se han dado en momentos de crisis en la cual sus profesionales han 
ensayado múltiples respuestas a los problemas sociales. Este dossier ofrece diversas perspectivas latinoamericanas 
contemporáneas desde la historia para estudiar el mundo colonial, el pensamiento, las disputas políticas, la crítica 
artística, la ciencia, entre otros temas.

Palabras clave: historia, ciencia, narrativa, perspectivas, historiografía.

Abstract

History as a discipline has undergone several changes over time about research interrogatives, primary sources, and 
theoretical frameworks and methodologies. This ability of history to offer various interpretations of human action in 
the past and present has responded to various moments in which historical production itself has become a form of 
combat. Often, the shifts and changes in the discipline itself have occurred in times of crisis, in which its practitioners 
have tried multiple responses to social problems. This dossier offers diverse contemporary Latin American perspectives 
from the view of history of the colonial world, political disputes, artistic criticism, science, and other topics.

Keywords: History, science, narrative, perspectives, historiography.

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8661



10

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

«En la investigación histórica, siempre debe estar presente la 
conciencia de que existe una fractura, una fractura que nos hace 

introducirnos en una esfera distinta de la nuestra, pero a la que debe 
seguir de inmediato la toma de conciencia del distanciamiento existente»

Natalie Zemon Davis
Pasión por la historia

El discurso histórico es, esencialmente, una 
ontología de la vida humana en el tiempo. 
Desde sus inicios, la escritura de la historia 
ha planteado una exigencia radical: mantener 
vivo el pasado como vehículo de inteligibili-
dad de la actualidad. Sin embargo, el pasado 
cambia a partir de las preguntas que nos formu-
lamos sobre lo que somos, lo que vamos siendo 
y dejando de ser. La historia, como saber y 
como campo del conocimiento, dice Michel 
de Certeau, es la escritura de un duelo siempre 
inconcluso y recurrente: interrogamos para ser, 
dejar de ser, e imaginar futuros que nos extraen 
otros pasados, silenciados, reprimidos, siempre 
fragmentarios y, por tanto, re-imaginados en el 
discurso del historiador1.

El pasado cambia por las luchas del pre-
sente que inventan referentes anteriores, 
descubren nuevos archivos, fuentes y testimo-
nios2 . En ese sentido, todo pasado es poliédrico 
desde la mirada de una actualidad. De pronto, 
lo que no se consideraba archivo posible, 
nos deslumbra, nos encamina a otras mane-
ras de relacionarnos con el pasado3. Este es 
un combate en las escrituras que proponen la 
inteligibilidad de lo actual, ya sea para afirma-
rlo, ya sea para cambiarlo, pero lo importante 
es que nada se queda estático después de que 
el historiador ha hecho su intervención, un tra-
bajo de interpretación capaz de producir un 

1   Esta propuesta se encuentra en varias obras de Michel de Certeau 
(2006, 2010), y de Jacques Rancière (2017).

2   Este dossier tiene en cuenta el trabajo coordinado por Peter Burke 
(1999).

3   Para ahondar en las relaciones con el pasado ver: Jacques Rancière 
(2010, 2011).

imaginario vivo4. No nos referimos a lo acae-
cido, a aquello que se ha perdido en el pasado, 
pues el historiador es un intérprete antes que 
reconstructor. Hacemos hincapié en la nar-
ración histórica, los modos de apropiación del 
pasado, sus conmemoraciones, sus testimonios, 
a su narración en múltiples voces, a los sujetos 
que lo contaron como testigos, informantes o 
narradores. Nada del pasado se nos presenta 
fuera de una narración, incluso textos oficiales, 
como oficios o excomuniones, tiene la forma de 
un relato, de una narración. Un saber se com-
pone de escritura, de textos5. Rancière sostiene 
que «lo real tiene que ser ficcionado para ser 
pensado» (2009, p. 48).

En la vida cotidiana de los sujetos, naciones 
y culturas, el discurso histórico es constitutivo 
de su forma de proyectarse, de su modo de ser 
y de su condición de habitar. Producimos el 
olvido y los recuerdos al construir la memoria, 
la trayectoria posible, las herencias y las  exigen-
cias de lo inconcluso6. El pasado nos plantea 
reclamos (Benjamin 2005), y la historia es un 
arma de combate, pero al mismo tiempo puede 
ser un vehículo de cegueras, de esclavitud y de 
inercia. Ya Heródoto (1992, p.85) en el proemio 
de su Historia nos recordaba que la historia es 
una investigación y exposición de los aconte-
cimientos, de los hechos, de lo vivido por los 
hombres y las mujeres para evitar su olvido.

4   Un ejemplo de esto se puede encontrar en las obras de Enzo Traverso 
(2012), Ana Buriano (2008, 2022).

5   También revisar Ranciére (1993).
6   Para este tema se puede revisar los trabajos de Pierre Nora (2008), 

Eduardo Kingman (2008), Paul Ricoeur (2003).



11

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

Somos huellas, cicatrices, fragmentos inscritos en 
narrativas que nos dotan de sentido, de semánti-
cas que nos conectan con el imaginario posible, 
con utopías y potencialidades civilizatorias7. Las 
memorias que, recordadas en ritos ceremoniales 
como fiestas fundacionales de religiones o esta-
dos, fundan subjetividades e identificaciones, 
pertenencias y vínculos afectivos con pasado, 
lugares, personas, valores y acciones.

El discurso histórico posee la marca de 
la interrogación sobre el presente. Siempre es 
una respuesta, de manera directa o llena de des-
víos o de glosas, a un combate, a una creación 
institucional, a una subjetivación política pre-
sente. La historia no es neutral, sin embargo, 
su intervención es siempre singular, incluso 
cuando busca abordar una totalidad. Su objeto 
de interrogación ha transitado desde la teogonía 
religiosas a la centralidad en lo humano, de la 
objetivación de las estructuras y mentalidades 
a la descripción semántica y genealógica del 
mundo de las prácticas8. Nada está al margen 
del tiempo ni de la historicidad. Dicho de otro 
modo, lo histórico es una dimensión constitu-
tiva de lo humano9. 

La historia muestra lo concreto incluso 
ocupándose de los mitos y los imaginarios reli-
giosos o estatales. El discurso de la historia, 
como cualquier discurso que crea conocimiento, 
inventa su propio lenguaje conceptual, sus 
modelos o los toma prestados de otras ciencias 
(sociología, estadística, economía, psicoanálisis, 
etc.), sin embargo, crea su propia institución10. 
Se llega a ser historiador, como se llega a ser 
sociólogo o médico, luego de un largo proceso 
de iniciación e invención como sujetos de saber, 
en el que adquirimos la fuerza de un campo 
de conocimiento en forma de adquisición de 
las teorías que han construido el campo, de 
los modos de usar los archivos, de archivar, de 

7   Para ahondar en este tema revisar Blanca Muratorio (2022).
8   Revisar el trabajo de Goerg, Iggers (2012).
9   Véase: Bolívar Echeverría (2006). 
10   Sobre este tema revisar los trabajos de Fernand Braudel (1970).

modos de problematización, etc. De eso modo, 
el historiador aprende que la historia se ocupa 
de las realizaciones humanas, de los desplieg-
ues de las prácticas, de las luchas y defensas de 
instituciones concretas, singulares. El discurso 
histórico dirige la mirada, plantea problemas, 
diagrama escrituras, define en cada momento 
lo que es historizable o no, sitúa una época y 
la diferencia de otra. Además, plantea el cómo 
describir o explicar una situación, un fenómeno 
o una configuración. 

El discurso histórico posee una fuerza insti-
tuyente. Es decir, afirma un mundo histórico, 
unas verdades, unas normas cuando su tarea es 
servir a los poderes constituidos, en ese sentido, 
es un vehículo de producción de normalidades, 
de horizontes infranqueables o teleologías 
demandantes de sacrificios11. No hay normali-
dad que no esté hecha de narrativas históricas, 
de acontecimientos emblemáticos. Las retóri-
cas del poder cuando narran los eventos que lo 
fundan activan una voluntad religiosa, pasto-
ral, exigen una conversión en guardianes de fe. 

Por otra parte, el discurso histórico posee 
al mismo tiempo la fuerza de la insurrección, 
de lo intempestivo (Morey 2002). Nietzsche en 
Aurora propone un combate contra las cosifica-
ciones de lo humano, una desfundamentación 
de nuestras certezas, de las categorías del pens-
amiento, de los valores morales, políticos y 
estéticos. Su vehículo crítico es la genealogía, 
es decir, la exigencia de la objetivación de los 
comienzos y sus trayectorias, de las luchas que 
inventaron los valores, las certezas de las cien-
cias, las categorías de las naciones. En otras 
palabras, implica llevar a cabo un desenmascara-
miento de las teleologías históricas. Ahí también 
surge una tarea que debe llevar adelante la his-
toria como saber en modo de una pregunta: «en 
el fondo, ¿qué hace un buen historiador sino 
contradecir?» (Nietzsche 1994, aforismo 1). Esto 
puede ser tan despiadado como pensar: 

11   Para ahondar acerca de esta perspectiva sobre el discurso ver 
Michel Foucault (1977).



12

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

todas las cosas que duran largo tiempo se 
van embebiendo poco a poco y hasta tal 
punto de racionalidad que llega a parecer 
imposible que haya surgido de la irracio-
nalidad. Puede decirse que no hay historia 
precisa de una génesis que no sea sentida 
como algo paradójico y sacrilegio. En el 
fondo, ¿qué hace un buen historiador sino 
contradecir? (Nietzsche 1994, aforismo 1).

Contradecir tiene, entre sus posibles máscaras, 
la forma y el acto de heredar. Somos seres con-
tingentes que ‹cargamos› herencias históricas12. 
Estas son múltiples, con distintos ritmos y 
velocidades, inscritas en formas de creencias, 
valores, esquemas mentales, como también 
yacen en diferentes archivos, prácticas e insti-
tuciones sociales, lenguajes, sueños y pesadillas. 
El acto de heredar exige un trabajo históri-
co-interpretativo, una apuesta por el sentido. 
Derrida lo manifiesta como:

heredar no es en esencia recibir algo, un 
elemento dado, que entonces se puede 
tener. Es una afirmación activa, responde 
a una conminación, pero supone también 
la iniciativa, la firma o la refrendación de 
una selección crítica. Cuando se hereda 
se clasifica, se criba, se valora, se reactiva. 
(1998, p.40) 

Un sentido que no es otra cosa que una re-es-
critura del horizonte de este mismo respecto 
del pasado, con aquello con lo cual retamos al 
por-venir, con lo cual lo prefiguramos. 

El discurso histórico no es ajeno a la dis-
puta por lo público, como lugar de polémicas, 
de construcción de un nosotros potencial y 
posible. La formación de historiadores y la 
generación de un discurso histórico reflexivo, 
crítico, solo puede suceder en la universidad. La 
universidad como el lugar social e institucional 

12   Respecto de este tema es necesario revisar el trabajo de Walter 
Benjamin (2005).

donde la pregunta por el fundamento se con-
vierte en una pregunta por la vida humana13. 
Ir al fundamento, como necesidad ontológica, 
debe acompañar la formación de los profesio-
nales en historia. Hoy comprendemos que no 
existe una técnica sin un trasfondo cultural, 
histórico que lo haga posible o que lo vehicu-
lice. No hay actividad humana sin significado, 
sin sentido14. Por este motivo, la construcción 
de las narrativas históricas15 y el estudio de las 
historiografías no son ajenas a las polémicas por 
el orden de lo visible y de lo inteligible, de lo 
que se puede ver, decir e imaginar.

Los debates dentro de nuestra disciplina 
han sido amplios, incluso antes de la expansión 
occidental del régimen moderno de historici-
dad (Hartog 2007). América Latina ha estado 
estrechamente ligada a los debates en Europa 
y Estados Unidos acerca de la historia. Sin 
embargo, en muchas ocasiones, mientras aquel-
las academias del norte global daban giros cuyo 
objetivo era volver y ampliar la mirada hacia lo 
social, o político y lo cultural, nuestras tradi-
ciones historiográficas no habían dejado de 
tratar aquellos temas desde la historia políti-
ca,16 la sociología histórica, el ensayo político, 
etc.17 Nuestros países y sus historiografías han 
participado de los debates globales sobre la his-
toria no solo conlleva a vernos como atentos 
oyentes, sino también como potentes críticos e 

13   Revisar los trabajos de Iván Carvajal (2016), Jacques Derrida 
(1994, 2010).

14   Ver Bolívar Echeverría (2010).
15   Revisar Hayden White (2011).
16   Las tradiciones europeas como la de los Annales habían roto con 

la historia política a la cual asimilaron a la producción historicista 
rankeana (Burke 1990, 1997; Hobsbawm 1997; Zermeño 2010).

17  Para una visión de esto revisar los trabajos de Coronel (2022); 
Palacios (2007); Pani (2007). La historia política ha ganado fuerza 
en los últimos años. Para las nuevas perspectivas de esta revisar el 
trabajo de Malamud (2007).

Las tradiciones historiográficas latinoamericas tienen varios 
ejemplos de perspectivas innovadoras como Gaos (1945); Halperín 
Donghi (1961); Maiguashca (1994); O’Gorman (1969); Reyes 
Heroles (1945); Rodríguez (1975); Vázquez (1970); Zavala (1949); 
Zea (1944). Para el caso ecuatoriano es preciso poner atención a los 
trabajos de Albornoz (1977); Carrasco Vintimilla (1974); Estrella 
(1980); Pareja Diezcanseco (1946); Roig (1995); Vargas (1987).



13

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

innovadores perspicaces18. La entrevista a Clara 
Lida, publicada en este dossier, da cuenta de 
esa potencialidad y del encuentro que las tradi-
ciones historiográficas latinoamericanas tuvieron 
con las perspectivas europeas desde la segunda 
mitad del siglo XX.

Quienes editamos este dossier vimos nece-
sario abrir el espacio para el diálogo alrededor 
de las formas de hacer historia en la actuali-
dad. También, buscamos abrir el debate con 
nuestros colegas alrededor de nuevas perspec-
tivas que se trabajan desde América Latina y 
Ecuador. Además, este número de la Revista 
Ciencias Sociales tiene la intención de servir 
como insumo para los estudiantes de historia 
para que tengan herramientas novedosas que 
complementen su proceso de formación. Así, 
ofrecemos a los lectores cinco artículos que 
estudian diversos períodos y problemas desde 
diferentes perspectivas.

El ensayo de Jorge Cañizares-Esguerra 
desmonta las interpretaciones historiográficas 
dominantes sobre Don Diego de Torres, caci-
que muisca del siglo XVI, argumentando que 
el supuesto «silencio» de los archivos es en real-
idad una construcción historiográfica. Este 
texto aporta al dossier una crítica radical a los 
modos dominantes de hacer historia colonial, 
insistiendo en la necesidad de aplicar la sospe-
cha hermenéutica a las narrativas historiográficas 
consolidadas. Con ello, Cañizares-Esguerra 
reivindica el archivo como campo de agen-
cia y conflicto y propone una metodología que 
atiende a la visibilidad y exclusión construidos 
por la propia disciplina histórica. A partir de 
una relectura de los documentos recopilados por 
Ulises Rojas, Jorge Cañizares-Esguerra presenta 
la riqueza de testimonios disponibles y muestra 
cómo Torres no fue tanto un héroe indígena en 
resistencia contra las encomiendas, sino un actor 

18  Para profundizar revisar los trabajos de Elías José Palti (2012, 
2014, 2018). Para el caso ecuatoriano resultan interesantes los 
aportes, para el mundo colonial, de Carlos Espinosa Fernández 
de Córdoba (2015) y Mireya Salgado (2021).

con múltiples identidades: cacique, jenízaro o 
burócrata cortesano.

El artículo de Carmen Fernández-Salvador 
examina críticamente los conceptos utilizados 
por la historiografía tradicional del arte ecuato-
riano para definir el arte colonial, especialmente 
en los textos de Juan León Mera y José Gabriel 
Navarro entre el siglo XIX y las primeras déca-
das del XX. Mediante el análisis de conceptos 
como «escuela quiteña» o «arte ecuatoriano» y 
la influencia de paradigmas como el espíritu 
nacional o el determinismo geográfico, la autora 
muestra cómo la historia del arte operó dentro de 
un entorno político que buscaba construir una 
identidad nacional homogénea. Su lectura se 
adentra en las operaciones ideológicas detrás de 
la selección, omisión y uso de ciertos lenguajes. 
El aporte de este artículo al dossier radica en 
su capacidad de problematizar los fundamentos 
epistemológicos de la disciplina histórica cuando 
ésta se entrelaza con el campo del arte al inter-
rogar los términos que han ordenado el relato 
sobre la producción artística colonial quiteña.

El artículo de Paul Ponce analiza los con-
ceptos e imaginarios religiosos que determinaron 
la representación y conocimiento de la natu-
raleza durante el surgimiento de la Ilustración 
en los Andes del norte. El artículo propone una 
forma alternativa de contar la historia de la cien-
cia, al mostrar que el lenguaje religioso, lejos 
de ser un obstáculo, posibilitó el conocimiento 
científico en los Andes coloniales. Esta mirada 
permite reconocer otras genealogías del saber, 
en las que lo sensible, lo estético y lo espiritual 
ocupan un lugar central. Esto lo hace a través 
del estudio de textos como el Mercurio Peruano 
y la obra de figuras como Hipólito Unanue y 
Francisco González Laguna. Así fue posible 
la configuración de una Ilustración singular, 
distinta de la europea, que se insertó en redes 
globales de conocimiento desde una matriz 
semántica y epistemológica propia.

El artículo de Viviana Velasco y Abraham 
Zaldívar presentan una revisión crítica de 



14

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

la historiografía del derecho en el Ecuador, 
mostrando cómo esta ha transitado desde enfo-
ques normativos y doctrinales dominados por 
abogados, hacia una producción más reciente 
que incorpora perspectivas sociales, políticas, de 
género y culturales en el análisis del fenómeno 
jurídico. El texto invita a construir un campo 
interdisciplinar que reconozca al derecho como 
forma de poder y también como espacio de 
resistencia y producción de sentido, al articular 
genealogías del pensamiento jurídico con pro-
cesos sociales de agencia, disputa y negociación, 
y a señalar la necesidad de superar la distancia 
entre juristas e historiadores. Este enfoque amplía 
las posibilidades de análisis y plantea desafíos 
metodológicos clave para futuros estudios en his-
toria del derecho y de la justicia, incluyendo la 
exploración de las prácticas jurídicas locales, el 
pluralismo jurídico y la relación entre norma y 
práctica en contextos históricos diversos. El artí-
culo invita a construir un campo interdisciplinar 
y su enfoque amplía las posibilidades de análi-
sis y plantea desafíos metodológicos clave para 
futuros estudios en historia del derecho y justicia.

Finalmente, el artículo de Elías José Palti 
propone una lectura crítica de la oposición 
entre libertad e igualdad en los planteamien-
tos de Isaiah Berlin. Palti muestra cómo esta 
dicotomía instituye un lugar de verdad desde el 
cual se legitima un orden político. Argumenta 
que la teoría política liberal es portadora de 
un tipo de mesianismo normativo que reivin-
dica valores por encima de la voluntad popular. 
Los conceptos políticos como libertad, justicia 
o democracia son esencialmente indefinibles 
y funcionan como índices de problemas, rev-
elando tensiones internas irresolubles. La 
indefinición permite que dichos conceptos cam-
bien de significado según el contexto histórico, 

lo que subraya su carácter contingente. Esto 
revela una aporía constitutiva de la democracia 
moderna que no puede afirmar ni negar ple-
namente su principio fundante de soberanía 
popular sin caer en una contradicción. Al des-
montar la auto legitimación democrática, Palti 
invita a repensar el papel del historiador como 
productor de sentido en un contexto marcado 
por las disputas de sentido.

Este número también incluye una entrev-
ista a la historiadora Clara E. Lida, quien no 
solo ofrece un acercamiento a su trayectoria, 
sino que realiza una panorámica sobre los cam-
bios que ha experimentado la historia social en 
América Latina en las últimas décadas. Desde 
su experiencia evalúa las posibilidades que tiene 
la misma disciplina en lo que a temas de inves-
tigación, fuentes y metodologías se refiere. Su 
tránsito académico da cuenta de los comple-
jos caminos que ha recorrido la historiografía 
latinoamericana y permite pensar en la poten-
cialidad de la región, lo que rompe la narrativa 
que la plantea como subordinada a las aca-
demias del norte global.

En definitiva, los textos de este dossier son 
una invitación a zambullirse por las tradiciones 
historiográficas latinoamericanas y los temas 
que estas trabajaron, a nutrirse de las nuevas 
visiones, inquietudes, fuentes y problemas de 
investigación. Pero, también, revelan la poten-
cialidad ontológica de la historia como saber. 
Finalmente, lo humano se comprende dentro 
de distintas temporalidades, espacialidades y 
desde diversas perspectivas que requieren un 
trabajo creativo y riguroso de las historiadoras 
y los historiadores.



15

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

Referencias

Albornoz, O. (1977). Historia de la acción clerical en Ecuador. Soltierra.
Benjamin, W. (2005). Tesis sobre la historia y otros fragmentos. Los libros de contrahistorias.
Braudel, F. (1970). La historia y las ciencias sociales. Alianza Editorial.
Buriano, A. (2008). Navegando en la borrasca. Construir la nación de la fe en el mundo de la impie-

dad, Ecuador, 1860-1875. Instituto Mora.
Buriano, A. (2022). Dinámica y debate político en el Ecuador garciano: Juego de fuerzas en la 

formación del Estado nación, 1860-1875. Theorein: Revista de Ciencias Sociales, 4(1), 33–44.
Burke, P. (1990). La Revolución historiográfica francesa. Gedisa.
Burke, P. (1997). Historia y teoría social. Instituto Mora.
Burke, P. (Ed.). (1999). Formas de hacer historia. Alianza Editorial.
Carrasco Vintimilla, A. (1974). Evolución y estructura de las organizaciones de trabajadores en el 

Azuay. Universidad de Cuenca.
Carvajal, I. (2016). Universidad: Sentido y crítica. Pontifica Universidad Católica del Ecuador.
Certeau, M. D. (2006). La fábula mística. Siruela.
Certeau, M. D. (2010). La escritura de la historia. Universidad Iberoamericana.
Coronel, V. (2022). La última guerra del Siglo de las Luces. Revolución Liberal y republicanismo 

popular en Ecuador. Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales.
Derrida, J. (1994). Las pupilas de la Universidad. El principio de razón y la idea de universidad. 

En G. Vattimo (Ed.), Hermenéutica y racionalidad. Norma.
Derrida, J. (1998). Ecografías de la televisión, Entrevistas filmadas. Eudeba.
Derrida, J. (2010). Universidad sin condición. Trotta.
Echeverría, B. (2006). Los indicios y la historia. Era.
Echeverría, B. (2010). Definición de la cultura. Fondo de Cultura Económica.
Espinosa Fernández de Córdoba, C. (2015). El Inca Barroco. Política y estética en la Real 

Audiencia de Quito, 1630-1680. Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales.
Estrella, E. (1980). Medicina y estructura socio-económica. Editorial Belén.
Foucault, M. (1977). Historia de la sexualidad. La voluntad de saber. Siglo XXI.
Gaos, J. (1945). Exclusivas del hombre: La mano y el tiempo. Universidad de Nuevo León.
Halperín Donghi, T. (1961). El Río de la Plata al comenzar el siglo XIX. Universidad de Buenos Aires.
Hartog, F. (2007). Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo. Universidad 

Iberoamericana.
Heródoto. (1992). Historias. Gredos.
Hobsbawm, E. (1997). Sobre la Historia. Crítica.
Iggers, G. (2012). La historiografía del siglo XX. Fondo de Cultura Económica.
Kingman, E. (2008). La ciudad y los otros, Quito 1860-1940. Higienismo, ornato y política (Segunda). 

Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales, Fonsal, Universitat Rovira i Virgili.
Maiguashca, J. (1994). El proceso de integración nacional en el Ecuador: El rol del poder cen-

tral, 1830-1895. En J. Maiguashca (Ed.), Historia y región en el Ecuador, 1830-1930 (pp. 
355–424). Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales,York University, IFEA.

Malamud, C. (2007). ¿Cuán nueva es la nueva historia política latinoamericana? En G. Palacios 
(Ed.), Ensayos sobre la nueva historia política de América Latina: Siglo XIX (pp. 19–30). 
El Colegio de México.



16

Formas de hacer historia en la actualidad
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 009-016

Morey, M. (2002). Un fragmento de voz. Conjetura sobre las categorías nietzscheanas. Enrahonar, 
35, 77–87.

Muratorio, B. (2022). Trabajos de la memoria. Curiquingue.
Nietzsche, F. (1994). Aurora, reflexiones sobre la moral como prejuicio. M. E. Editores.
Nora, P. (2008). Les lieux de mémoire. Ediciones Trilce.
O’Gorman, E. (1969). La supervivencia política novo-hispana. Fundación Cultural de Condumex.
Palacios, G. (2007). Introducción: Entre una «nueva historia» y una «nueva historiografía» para 

la política de América Latina en el siglo XIX. En G. Palacios (Ed.), Ensayos sobre la Nueva 
Historia política de América Latina, siglo XIX (pp. 9–18). El Colegio de México.

Palti, E. J. (2012). Giro lingüístico e historia intelectual. Universidad Nacional de Quilmes.
Palti, E. J. (2014). ¿Las ideas fuera de lugar? Estudios y debates en torno a la historia político-

intelectual latinoamericana. Prometeo.
Palti, E. J. (2018). Una arqueología de lo político. Regímenes de poder desde el siglo XVII. Fondo 

de Cultura Económica.
Pani, E. (2007). La «nueva historia política» mexicanista: No tan nueva, menos política, ¿mejor 

historia? En G. Palacios (Ed.), Ensayos sobre la nueva historia política de América Latina: 
Siglo XIX (pp. 63–82). El Colegio de México.

Pareja Diezcanseco, A. (1946). Breve Historia del Ecuador. Secretaría de Educación Pública.
Rancière, J. (1993). Los nombres de la historia. Nueva visión.
Rancière, J. (2009). El reparto de lo sensible. Estética y política. LOM.
Rancière, J. (2010). La noche de los proletarios. Archivos del sueño obrero. Tinta Limón.
Rancière, J. (2011). El tiempo de la igualdad. Diálogos sobre política y estética. Herder.
Rancière, J. (2017). Historia y relato. Catálogo.
Reyes Heroles, J. (1945). Tendencias actuales del Estado. Depalma.
Ricoeur, P. (2003). La memoria, la historia, el olvido. Trotta.
Rodríguez, J. (1975). The Emergence of spanish América: Vicente Rocafuerte and spanish 

Americanism 1808-1832. University of California Press.
Roig, A. (1995). El pensamiento social de Juan Montalvo. Universidad Andina Simón Bolívar.
Salgado, M. (2021). «Indios altivos e inquietos». Conflicto y política popular en el tiempo de las 

sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. Facultad Latinoamericana de Ciencias 
Sociales, ABYA-YALA.

Traverso, E. (2012). La Historia como campo de batalla. Fondo de Cultura Económica.
Vargas, J. M. (1987). La reorganización de la Iglesia ante el Estado liberal en Ecuador. En E. 

Dussel (Ed.), Historia General de la Iglesia en América Latina: Perú, Bolivia y Ecuador (pp. 
325–348). Ediciones Sígueme.

Vázquez, J. Z. (Ed.). (1970). Nacionalismo y educación en México. El Colegio de México.
White, H. (2011). La ficción de la narrativa. Ensayos sobre historia, literatura y teoría 1957-2007. 

Eterna Cadencia Editora.
Zavala, S. (1949). América en el espíritu francés del siglo XVIII. El Colegio Nacional.
Zea, L. (1944). Apogeo y decadencia del positivismo en México. El Colegio de México.
Zermeño, G. (2010). La cultura moderna de la historia. El Colegio de México.



17

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? 
Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, 
no el archivo, a contrapelo1

Hermeneutic suspicion and silence in the archive? 
Reading the historiography on Don Diego de Torres, 

not the archive, against the grain

Jorge Cañizares Esguerra
The University of Texas at Austin

https://orcid.org/0009-0003-3818-663X
canizares-esguerra@austin.utexas.edu

1   Agradezco a Martin Ernesto Álvarez Tobo y a los dos evaluadores anónimos por sus sugerencias.

Cañizares-Esguerra
p-issn 0252-8681 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026 

Recibido: 14/05/2025    Aceptado:  29/07/2025

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8236

Resumen:

Usando el caso de Don Diego de Torres, cacique muisca de Turmequé entre 1570 y 1590, el ensayo plantea la gran dis-
paridad entre la vasta documentación sobre la vida del cacique, que el historiador Ulises Rojas hizo pública en 1965, y 
las interpretaciones dominantes sobre él. La sospecha hermenéutica del historiador debe reservarse a la historiografía, 
no los archivos. En este caso, la documentación contradice la historiografía en cinco narrativas canónicas del periodo 
colonial: el rol de los hijos indígenas de españoles en la conquista; el origen de la categoría «mestizo»; el papeleo colonial 
y la política indígena; las auditorías (visitas) y la movilidad social; el conocimiento y protagonismo de la corte y la corona.

Palabras claves: Encomienda, muisca, Turmequé, jenízaro, mestizo, visita, Madrid, corte.

Abstract:

Using the case of Don Diego de Torres, Muisca cacique of Turmequé between 1570 and 1590, this essay examines 
the stark disparity between the extensive documentation surrounding the cacique’s life—publicized by historian 
Ulises Rojas in 1965—and the prevailing interpretations about him. The historian’s hermeneutic suspicion ought to 
be reserved for historiography, not for the archives. In this instance, the documentation challenges canonical narra-
tives of the colonial period on five fronts: the role of Indigenous children of Spaniards in the conquest; the origin of 
the «mestizo» category; colonial bureaucracy and Indigenous political agency; audits (visitas) and social mobility; and 
the knowledge and protagonism of the royal court and the Crown.

Keywords: Encomienda, muisca, Turmequé, jenízaro, mestizo, visit, Madrid, court.



18

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

De historiografías y archivos

Diego de Torres es una figura familiar en la 
historia colonial de los Andes, particularmente 
en Colombia. Se trata de un cacique muisca, 
nos han dicho, que se rebeló contra las alian-
zas corruptas de encomenderos y oidores en la 
Audiencia de Nueva Granada que le impidieron 
mantener su cacicazgo. Hijo de conquista-
dor español y madre muisca, el mestizo Don 
Diego viajaría a España para quejarse con el rey 
Felipe II. Sus memoriales contra los encomen-
deros fueron tan persuasivos que el rey ordenó 
la visita de Juan Bautista Monzón para reformar 
El Nuevo Reino de Granada. Nos han contado 
que la visita de 1579 a 1584 escandalizó y enfu-
reció a magistrados y encomenderos en Nueva 
Granada, quienes inventaron cargos de sedi-
ción y traición contra Don Diego para impedir 
reformas. Con el pretexto de la visita, lo acu-
saron de buscar organizar un levantamiento 
indígena para matar y expulsar a los españoles.  
Los corruptos apresaron a Don Diego por sedi-
cioso mestizo, pero se fugó en actos de audacia 
para refugiarse en los Andes. Encomenderos 
y oidores también hicieron la vida imposible 
al reformador Monzón. Tras más de dos años 
de mutuas acusaciones, conflictos y rumores de 
levantamientos indígenas, un nuevo visitador, 
Juan de Prieto de Orellana, arribaría a Nueva 
Granada. Orellana ordenó Don Diego preso 
y lo envió a España. Derrotado y humillado, 
Monzón retomó su cargo original de oidor en 
Lima. Don Diego terminaría sus días en la 
corte escribiendo memoriales de queja con-
tra el sistema de encomienda que ni Monzón 
ni Prieto de Orellana lograron reformar. Los 
encomenderos continuarían haciendo de las 
suyas. Estructuralmente nada cambió excepto 
la renovación de los jueces de la Audiencia 
(Muñoz-Arbel{aez, 2025; Rappaport, 2020; 
Restrepo, 2013; Rojas, 1965). 

Desde la publicación del libro de Ulises 
Rojas, El cacique de Turmequé (Boyacá 1965), 

Don Diego se ha convertido en una figura cen-
tral en la historiografía sobre el siglo XVI en 
Colombia, su vida como símbolo del poder ins-
titucional de la encomienda, la corrupción y el 
racismo. Paradójicamente, el libro de Rojas no 
es una «biografía» de Don Diego o una histo-
ria social, sino una desordenada transcripción 
y colección de cientos de documentos extraí-
dos de dos de dieciséis volúmenes de la visita 
de Monzón. El libro como colección documen-
tal deja de lado la casi totalidad de la visita de 
Prieto de Orellana.2 En 1974 la joven bachiller 
Esperanza Gálvez Piñal usó algunos pocos de 
los documentos de Rojas y publicó una aún 
más reducida historia de las visitas de Monzón 
y Prieto de Orellana organizada completamente 
alrededor de las peripecias de Don Diego en 
Nueva Granada entre 1579 y 1584 (Gálvez Piñal, 
1974). Publicado en Sevilla con el prestigioso 
respaldo de la Escuela de Estudios Americanos, 
el libro es un resumen de los argumentos des-
ordenados de Rojas sin aportar gran novedad.

Usando primordialmente los textos de 
Rojas, presento aquí una interpretación dife-
rente de la que Rojas y Gálvez Piñal hicieron 
canónica. El problema fundamental de la 
historiografía colonial no es la falta de docu-
mentación, el silencio de los archivos, sino la 
forma en que la documentación ha sido leída 
(Trouillot, 1995)3. La desordenada documen-
tación trascrita e impresa por Rojas en 1965 
contradice las líneas maestras de su interpre-
tación. Lo que es peor, el exagerado énfasis 
sobre Don Diego ha hecho que los historiado-
res se enfoquen en un porcentaje pequeño de 

2   Rojas (1965) estudia los volúmenes 824A y 824B de Escribanias 
AGI. Hay sin embargo, al menos, 16 volúmenes de la visita en 
el AGI: Escribanias, 822A, 822B, 823A, 823B, 824 A, 824 B, 
825A, 825 B, 825C, 826 A,826 B, 826 C; Santa Fe 56 A, N5, 
N5, N 11, N12; y Santa Fe 16. Además de estos volúmenes existen 
muchos otros documentos en Patronato, Indiferente, and Santa Fe. 
El AGN de Bogotá también tiene cientos de documentos en los 
ramos Caciques e Indios, 61 (documento 4), Caciques e Indios 31 
(documento 8) y Encomiendas 21 (documento 9). La historiografía 
está basada en una pequeñísima fracción del archivo de la visita. 

3   Michel-Rolph Trouillot (1995) señala ambos factores, pero privi-
legia el silencio del archivo.



19

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

la documentación existente de las dos visitas. 
Nos han dicho que el silencio de los archivos es 
tal que debemos leerlos a contrapelo (Spivak, 
1988; Prakash, 1994; Hartman, 2008).4 Mi 
argumento es simple: En el caso del pasado 
colonial, debemos reservar la sospecha herme-
néutica a la historiografía, no a los archivos. La 
historiografía ordena lo que es posible ver inde-
pendientemente del volumen del archivo. Uno 
puede tener gigantescos archivos y a pesar de 
eso producir grandes silencios. 

El caso de Don Diego es típico. La docu-
mentación es enorme. Incluye más de 20,000 
páginas en más de 16 gruesos volúmenes de 
testimonios de miles de individuos, vasallos ple-
beyos, comuneros indígenas, jenízaros, esclavos, 
mujeres que revelan una basta participación 
democrática a través de la política de papel, en 
las que las visitas, auditorías, peticiones, litigios, 
y denuncias cambian sociedades. Y a pesar de 
la voluminosa evidencia la historiografía repite 
con frecuencia lugares comunes sobre el poder 
conquistador «español».

¿Cacique o jenízaro conquistador?

Antes de ser cacique de Turmequé Don Diego 
fue conquistador. La documentación transcrita 
por Rojas sugiere que Don Diego participó 
en entradas a los llanos y al Magdalena como 
jenízaro, es decir, hijo de mujer indígena sin 
bautizar (pagana) con conquistador, un eco 
del nombre dado en el mediterráneo por los 
otomanos a tropas profesionales de cristianos 
reclutados desde niños.5 Don Diego aparece en 
los 1560s como uno de los mejores jinetes de 
la provincia de Tunja destacado en certámenes 

4   Existe también el argumento de que el archivo es grande pero que 
esencialmente recoge las voces de aquellos en el poder. Véase: 
Stoler (2008).

5   Ver, por ejemplo, los testimonios del Capitán Pedro Pérez y Fray 
Alonso Osorio en: Rojas (1965, pp. 107–108).

de lanzas.6 Una de las quejas constantes de 
Don Diego al rey se centró en la corrupción 
en el repartimiento de encomiendas y la falta 
de reconocimiento a aquellos merecedores de 
reconocimiento desde la conquista, incluidos 
jenízaros hijos de conquistadores.7 Su vida 
revela que la conquista militar fue un asunto 
por lo general de indígenas de padres españo-
les, algo que la historiografía se rehúsa a ver. 
Recordemos que uno de los más grandes con-
quistadores del Perú fue Diego de Almagro el 
mozo, hijo indígena de Ana Martínez, criada 
nicaragüense de Diego de Almagro.8 En el 
Nuevo Reino de Granada las cosas no fueron 
diferentes como es el caso del gran empresa-
rio conquistador de Antioquia contemporáneo 
de Don Diego, Alonso de Rodas Carvajal 
(Montoya Guzmán, 2016, p. 41).

Una lectura de las historias de la conquista 
del Nuevo Reino de Granada escritas entre 
1580s y 1630s por los frailes Pedro de Aguado 
y Pedro Simón indican que la colonización de 
Tierra Firme, incluidas las campañas del mis-
mísimo Jiménez de Quesada, desde los llanos al 
Magdalena y al norte de los Andes, de Pamplona 
a Mérida en Venezuela, fueron el resultado de 
docenas de entradas por jenízaros como Don 
Diego, mestizos hijos de conquistadores en 
búsqueda de encomiendas y reconocimiento 
(Aguado, 1916-1917; Aguado, 1913; Simón, 
1627). 

Cientos de jenízaros crearon milicias y con-
tratos para «pacificar» los llanos y el Magdalena. 
Más tarde, soldados y capitanes como Bernardo 
de Machuca publicarán manuales de contra-
insurgencia describiendo las tácticas de estas 
compañías de jenízaros y sus campañas (Vargas 
Machuca, 1599). Serán muchos de estos jeníza-
ros los actores centrales de luchas faccionales 

6   Testimonio de Dr. Venero de Leiva y Juan López de Cepeda, 
Archivo General de Indias, Santa Fe 188, (Rojas, p. 7).

7   Memorial a Felipe II (1578), Archivo General de Indias, Santa Fe 
85, (Rojas, 1965, pp. 52–61).

8   Colección de documentos inéditos de ultramar , vol. 15, (Madrid, 
1924) p. 57. (Documento de 1529).



20

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

que caracterizaron las visitas de Monzón que 
se dejan entrever en la documentación de 
Rojas: Batallas entre grupos de jenízaros de 
las tierras bajas del Magdalena, apoyando a los 
magistrados de la audiencia, que se tomarán 
militarmente Santa Fe, y  grupos de insatisfe-
chos mercenarios alrededor de Tunja, apoyando 
la visita de Monzón. Reducir la historia de 
Don Diego a un enfrentamiento entre indíge-
nas, lideradas por el cacique mestizo, contra un 
corrupto del sistema de encomenderos y oido-
res, implica dejar de lado la vasta evidencia de 
la documentación compilada por Rojas.

Don Diego mestizo

Rojas y Gálvez Piñal presentan a Don Diego 
como «mestizo», una categoría racista creada 
por la conquista desde arriba por españoles, una 
categoría sin historia. Don Diego, sin embargo, 
nunca se identificó como tal, sino como jení-
zaro. Hasta ese momento los hijos indígenas 
de españoles hicieron carreras de armas, como 
fue el caso de Diego de Almagro o Alonso de 
Rojas de Carvajal. El hijo de Hernán Cortés 
con Malinche, Martín Cortés, fue criado en 
España y ocupó cargos civiles en la república 
española de la ciudad de México como alguacil, 
sin que nadie jamás se refiriese a él como «mes-
tizo» (Molina Villeta, 2023). Hasta las 1570s en 
Nueva Granada los hijos varones indígenas de 
conquistadores fueron simplemente españoles, 
afiliados a las milicias y compañías de sus padres. 

La batalla para eliminar las encomiendas, 
sin embargo, generaron guerras civiles en el 
Perú que empezaron a cambiar el estatus de 
los hijos indígenas de conquistadores con muje-
res indígenas sin bautizar (jenízaros). La corona 
promovió a frailes y nuevas elites indígenas para 
reemplazar a encomenderos y tensiones surgie-
ron conforme la distribución de encomiendas se 
hizo cada vez más difícil. Entradas a «fronteras» 

se encargaron por un par de décadas de pospo-
ner el conflicto, conforme los hijos indígenas 
armados de conquistadores organizaban entra-
das de jenízaros a fronteras en Paraguay, Chaco, 
o Tucumán; morían en guerra irregulares con-
tra Chichimecas, Chiriguanos, Araucanos o 
Pijaos; y desaparecían en búsqueda del Dorado 
(Cove, 2020, pp. 356–362, 406–408; Montoya 
Guzmán, 2016). 

Conforme las válvulas de escape se fue-
ron cerrando, los hijos indígenas de españoles 
fueron probando nuevas avenidas en carrera 
clericales o letradas en un momento cuando 
el ascenso social de familias no dependía sola-
mente de movilizar testimonios sino de probar 
con archivos títulos y linajes.  Aquellos sin 
archivos empezaron a perder estatus, como 
le pasaría a Don Diego. Cuando la iglesia tri-
dentina de obispos y párrocos comenzó a 
expandirse contra las teocracias de frailes de 
ordenes monásticas, los mestizos empezaron 
a ordenarse como párrocos y a reemplazar a 
dominicos y franciscanos en parroquias indíge-
nas (Cobo Betancourt, 2012).

El faccionalismo político se empezó a 
manifestar entonces como una batalla por 
establecer pureza de linaje y de marginalizar 
a aquellos quienes ahora se consideran ilegí-
timos. Todas estas transformaciones llevaron 
a la creación del «mestizo» y de las «castas» 
como categorías sociales de impureza naci-
das del faccionalismo político local. Esta era 
una nueva sociedad de jerarquías sociales en 
el que la movilización de testigos no era sufi-
ciente para asegurarse estatus. Peticiones de 
todo tipo se empezaron a convertir en cédu-
las y mandamientos contradictoria de todo 
tipo, unas legalizando la marginalización de 
«mestizos» a carrereas clericales, otras garanti-
zando esos derechos (Masters, 2023). El caso 
de Don Diego es típico de esa transformación. 
En Nueva Granada los jenízaros empezaron a 
ser clasificados, contados, e identificados como 
mestizos por primera vez (Deardorff, 2023; 



21

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

Rappaport, 2020, cap. 4; Kasmi, 2021 y 2024). 
Los mestizos a su vez empezaron a respon-
der como una nueva comunidad en el papel.9 
La categoría del mestizo no vino prefigurada 
como manifestación del racismo de los espa-
ñoles, implícita ya en los estatutos medievales 
de pureza de sangre y en la reconquista, como 
la historiografía insiste (Martínez, 2008).10 El 
«mestizo» fue una nueva condición legal creada 
a partir de nuevas formas de faccionalismo polí-
tico local en las Indias desde los 1570s y por el 
desarrollo de archivos, sustituyendo testimonios 
de testigos para bloquear el ascenso social de 
rivales o para defender al grupo.11

Don Diego como conquistador 
espiritual de los muiscas

La documentación de Rojas sugiere otro error 
historiográfico: Asumir una alianza entre Don 
Diego y las comunidades muiscas de la provin-
cia de Tunja, es decir, considerar a Don Diego 
como héroe indígena. 

En 1570 la vida de Don Diego cambió con 
la muerte de su tío, el cacique de Turmequé. 
Los muiscas tenían líneas de sucesión que privi-
legiaban los hijos de las hermanas de caciques. 
La conquista dio lugar a mucha confusión y 
la emergencia de nuevos líderes, incluidos 
comuneros y esclavos, que con el apoyo de 
encomenderos y facciones en comunidades 
crearían intricadas y generalizadas batallas polí-
ticas sobre la sucesión de cacicazgos (Gamboa 

9   Vecinos de Tunja, Miguel Lopez de Patearroyo, Diego Garcia 
Manchado, y Cristobal Lopez al Rey, AGI, Escribania 824 (Rojas, 
1965, pp. 138-143). Y muchos, como Don Diego, empezaron a 
viajar a Madrid; ver Alaperrine-Bouyer (2013).

10   Esta idea organiza el trabajo de Rappaport, J. (2014, cap. 4) 
sobre Don Diego.

11   Deardorff (2023) restaura historicidad a la categoría del mestizo, 
pero la atribuye a la resistencia de élites a una expansión de la 
ciudadanía en la república hispano- cristiana a partir de Trento. 
Cobo Betancourt (2012) la mira también como una nueva categoría 
que emerge en la disputa entre obispos de la iglesia eclesiástica y 
frailes por controlar parroquias.

Mendoza, 2013).12 El caso de Don Diego es 
típico de ese proceso. Su tío no tenía, él mismo, 
claras líneas dinásticas de sucesión y por lo 
tanto enfrentó rivales apoyados por otras fac-
ciones para dirimir el conflicto político a través 
de batallas en papel. En 1570, Torres movi-
lizó suficiente apoyo entre los indígenas de 
Turmequé para convencer a oidores de tener 
el derecho de sucesión. Rojas y Gálvez Piñal 
nos han dicho que Don Diego antagonizó a su 
hermano encomendero Pedro de Torres, ambos 
hijos del mismo padre primer encomendero de 
Turmequé, al pedir alivio en las tasas de tributo, 
que la suya fue una batalla contra la explotación 
de la encomienda. Esa batalla por la justicia 
llevó a que la Audiencia le retire su derecho al 
cacicazgo con la pérdida de tierras y cercado 
en Turmequé en 1574. Los magníficos estudios 
sobre la sucesión de cacicazgos muiscas después 
de la conquista de Jorge Gamboa sugieren, sin 
embargo, que Don Diego fue reemplazado por 
otro cacique con más apoyo dentro de su comu-
nidad, desinteresada en apoyar a un sujeto que 
consideraba paganas las tradiciones legales y 
religiosas locales. Gamboa demuestra que hacia 
1573 y 1574 Don Diego tuvo mucha dificultad 
presentando testimonios sustentado sus deman-
das (Gamboa Mendoza, 2013, pp. 587–593).13 
La documentación en Rojas sugiere que Don 
Diego alienó a su comunidad al intentar cam-
biar las reglas de sucesión de cacicazgos una vez 
que asumió como cacique. Él y otro cacique 
mestizo, Alonso de Silva, de Tibasosa, hicieron 
peticiones formales a la Audiencia y al Consejo 
de indias para reemplazar la tradición muisca 
de sucesión de tío materno a sobrino por ser 
anticristiana, pagana.14 Los memoriales de Don 

12   Rappaport (2020, p.152- 54) describe este proceso de múltiples 
facciones y la falta de apoyo de comuneros en otro caso de cacique 
mestizo, amigo de Don Diego, Alonso de Silva, en la disputa de 
sucesión en el cacicazgo de Tibasosa.

13   Ver también Acosta Corredor (2017), quien resalta la manipu-
lación de testigos y relación familiar y política de las dos partes 
en conflicto con oidores y fiscales.

14   Peticiones de Diego de Torres y Alonso de Silva, AGI, Santa Fe 
534, L 3 y Santa Fe 16 (copies en Rojas,1965, pp. 18-20).



22

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

Diego al rey indican que Don Diego miraba 
a los muisca como paganos, cuya salvación 
requería la conversión. Su crítica al régimen 
de encomienda se enfocaba en el desinterés de 
los encomenderos en la conversión espiritual 
de los indígenas.15 Políticamente, Don Diego 
representó en Tunja el proyecto reformador de 
las órdenes mendicantes en otros lugares de las 
indias: reemplazar a los encomenderos con un 
plan de cristianización.

Es muy posible que el deseo de Don 
Diego de eliminar el paganismo en Turmequé, 
cambiando reglas de sucesión y promoviendo 
bautizos, haya generado el rechazo de su comu-
nidad.16 La conquista espiritual de los muisca 
en Nueva Granada no se dio sino hasta bien 
entrado el siglo XVII con la llegada de los 
Jesuitas, no en el siglo XVI, en el que escasí-
simos y poco carismáticos frailes franciscanos 
y dominicos no pudieron crear enclaves teocrá-
ticos dentro de comunidades para desplazar a 
los encomenderos como el eje político de la 
audiencia, como si sucedió en México, Perú, 
Yucatán, o Guatemala desde los 1540s (Cobo 
Betancourt, 2025). La ausencia de la conquista 
espiritual en regiones muiscas es evidente en la 
documentación de Rojas en las que los caci-
ques, por lo general, se mantienen sin bautizar 
con nombre indígenas, no saben firmar, y por 
lo general al margen de la política del papeleo 
colonial (Rojas, 1965, pp. 361-375). Es decir, la 
expulsión de Don Diego como cacique en 1575 
tuvo más que ver con la falta de apoyo den-
tro de su comunidad por su rígido proselitismo 
contra la idolatría que por su búsqueda de jus-
ticia en el pago de tributos.

15   Memorial a Felipe II (1578), AGI, Santa Fe 85 (Rojas, 1965, pp. 
52-61).

16   Sobre las sospechas de la comunidad sobre los motivos religiosos 
de Don Diego, ver Gamboa (2013, pp. 122). Santiago Muñoz-Ar-
beláez (2025) contrasta el apoyo de comuneros a caciques de Ubaque 
de apoyo en el 1560s, cuando el cacique seguía practicas paganas 
comunitarias, y de rotundo rechazo cuando el nuevo cacique Fran-
cisco buscó inculcar en la comunidad en prácticas religiosas cris-
tianas. Lo mismo le debió suceder a Don Diego con su discurso 
hispánico de conversión. Ver Muñoz-Arbeláez (2015).

 
Don Diego burócrata imperial: 
procurador y protector de indios 

La historiografía de la visita de Don Diego a 
Madrid a partir de la pérdida de su cacicazgo 
en 1575 también requiere reevaluación.  La 
interpretación de Rojas y Gálvez Piñal es que 
Don Diego viajó a Madrid a denunciar la enco-
mienda y la explotación y esclavitud indígena 
y que como resultado de sus denuncias direc-
tamente al rey, Felipe II ordenó la visita de 
Monzón.  La documentación sugiere procesos 
políticos cortesanos algo más complejos. 

Don Diego originalmente buscó en Madrid 
establecer autoridad sobre su cacicazgo movi-
lizando los testimonios amigos de aquellos 
encomenderos, vecinos, y antiguos oficiales 
nuevo-granadinos que, residiendo en la corte, 
pudiesen testificar en su favor. Madrid era una 
ciudad que pululaba con comunidades indianas 
gestionando peticiones y reformas y manipu-
lando la ignorancia del monarca. Una manera de 
adquirir derechos perdidos en litigios locales en 
el nuevo mundo era acudir a una corte distante 
y así crear derechos en papel con la manipula-
ción de testimonios de aliados en Madrid. Con 
acceso a los consejeros de Indias, Don Diego 
logró restablecer temporalmente su derecho al 
cacicazgo de Turmequé, mientras el Consejo 
pedía a la Audiencia que envíen su archivo.17 

Dos procesos independientes de Don 
Diego cambiarían sin embargo la dirección de 
su carrera.  En los 1570s la corona había indi-
cado reformas para evitar la desinformación y 
pasividad política que la caracterizaba. El refor-
mador Ovando creó una serie de archivos que 
le permitieron a la muy distante corona poder 
discernir la veracidad de reclamos de vasallos 

17   Probanza e información, AGI, Indiferente, L. 1228; AGI, Santa 
Fe 85 (Rojas, 1965, pp. 61–69); Amparo, AGI, Santa Fe 534, L. 
5, f. 138 (Rojas, 1965, pp. 89–90).



23

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

indianos y no ser manipulada por facciones. 
Además de crear nuevos archivos de conoci-
mientos geográfico y de recursos, Ovando creó 
grandes síntesis de las decenas de miles de 
cédulas emitidas por centenas de miles de peti-
ciones de las Indias desde la llegada de Colón 
en 1492 (Masters, 2023; Brendecke, 2016). 
Ovando codificó siete diferentes cuerpos lega-
les alrededor de ordenanzas y mandamientos 
sobre indios, españoles, iglesia, comercio: las 
llamadas recopilación de leyes. 

En su visita a Madrid, el muy bien 
entroncado Don Diego logró acceso a estas 
recopilaciones, particularmente al libro de 
leyes de la «república de indios». Esta entrada 
al archivo del consejo cambió completamente 
su perfil y lo convirtió desde entonces en procu-
rador de caciques (Manzano Manzano, 1991).18 
Paulatinamente Don Diego empezó a adquirir 
un nuevo rol como procurador y protector de 
indios desde Cartagena a Tunja.19 Su acceso a 
los flamantes archivos del Consejo le otorgó a 
Don Diego una nueva identidad y gran auto-
ridad en el Nuevo Reino de Granada, mucho 
más allá de sus roles anteriores de conquistador 
sin recompensa o de cacique sin apoyo y una 
nueva fuente de ingreso y peculio. Como parte 
de este proceso de indagar en archivos fue que 
Don Diego elaboró memoriales al rey compa-
rando las leyes en México y Perú con las de 
Nueva Granada y demostrando la ilegalidad del 
servicio personal de indios, algo que en México 
y Perú ya se había logrado. Mientras Don 
Diego visitaba la corte, denuncias llegaron al 
consejo sobre la corrupción en el acuño de oro 
en tesorería y sobre campañas coordinadas con 
oidores y la curia para expropiar oro de comu-
nidades muiscas (Cobo Betancourt, 2025, cap. 
3; Marín, 2021). Los intereses de la corona y 
los de Don Diego temporalmente coincidieron 

18   Recopilación de las leyes de los reinos de indias, 4 v.(Madrid, 1681) 
Bogotá: Instituto Colombiano de Cultura Hispánica. 

19   Cedula para el cacique de Tonina (Cartagena) AGI, Santa Fe 534, 
L 5 (Rojas, 1965, pp. 106-107). Ver también AGI, Santa Fe 534, 
L 5, f.141 (Rojas, 1965, pp. 91-92)

y Felipe II ordenó la visita de Monzón para 
reformar las encomiendas en Nueva Granada.

La visita como lucha por 
controlar testigos e información

La visita de reforma de Monzón a Nueva 
Granada pronto degeneró en algo que la his-
toriografía de las auditorías del siglo XVI no 
logra captar: la batalla política entre facciones 
por la verdad a través del papeleo.

La llegada de Don Diego a Cartagena 
coincidió con los asaltos de Francis Drake en 
Panamá y las alianzas del pirata con comunida-
des de cimarrones. Los encomenderos y frailes 
de Tunja empezaron a circular rumores que Don 
Diego venía como aliado de Drake desde Ocaña 
y Pamplona, creando ejércitos de jenízaros en 
los Andes (Rodríguez Freyle, 1859, pp. 112–113; 
Rojas, 1965, pp. 117-143 y 246-51). Rápidamente 
bandos de jenízaros se empezaron a linear en 
alianzas familiares y regionales con oidores, 
encomenderos y el visitador, generando inves-
tigaciones de posibles movilizaciones de bandos 
rivales. Al llegar a Santa Fe, el hijo de Monzón 
sedujo a la hija del encomendero más pode-
roso de Santa Fe y la pareja pidió al arzobispo 
casarlos contra la voluntad de sus padres. El 
matrimonio contravenía directamente las directi-
vas del rey que prohibía tajantemente a Monzón 
establecer relaciones de familia en el territorio 
visitado. Desde ese momento, Monzón perdió 
autoridad frente a la Audiencia. Más serio aún 
fue que la auditoría de Monzón generó denun-
cias anónimas sobre la «sodomía» de un oidor. 
El oidor implicado asesinó y mutiló el cuerpo 
de quien lo denunció, que resultó ser su amante 
(Rojas 1965, pp. 145-197).

Dado el faccionalismo, el escándalo de 
sodomía se convirtió en una campaña de rumo-
res y pasquines sobre la homosexualidad de 
otros jueces, el arzobispo, y el visitador, que la 



24

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

audiencia buscó controlar ejecutando al sodomi-
ta.20 Monzón encarceló entonces al presidente 
de la audiencia y a otro oidor por encubrimiento, 
mientras cada bando acusaba al otro de corrup-
ción. Presidente, oidores y visitador terminaron 
todos presos en cárceles rivales después de ser 
asaltados y maltratados por jenízaros y plebes.21 

Tanto Rojas como Gálvez Piñal prestan 
poca atención a la contingencia y multitud de 
conflictos no vinculados a Torres que carac-
terizaron la visita de Monzón y que revelan 
elementos fundamentales sobre la política 
popular en Nueva Granada. Las facciones se 
dedicaron desde un principio a tratar de alterar, 
controlar, manipular y expropiar la correspon-
dencia y archivos de sus rivales, generando a 
cada paso denuncias notarizadas de testigos. 
Oidores y visitador hacían política requisando 
correos dirigidos al rey y espiando y encarce-
lando a los secretarios de sus rivales. Ambas 
facciones se denunciarán mutuamente por el 
crimen de inventar testigos y crear testimonios 
falsos para manipular a la corte.22 De los dos gru-
pos, fue el visitador Monzón a quien la corona 
encontrará culpable de crear archivos falsos.23 

La visita y el cambio estructural que si 
llegó

Tanto Rojas y Gálvez Piñal sugieren que los 
objetivos originales de la visita de Monzón y el 
proyecto de Torres, de reformar la encomienda, 
serían olvidados, reforzando la narrativa de 
un régimen colonial crónicamente corrupto, a 

20   En la guerra de rumores y pasquines, ver Presidente Lope Diez 
de Armendáriz y Licenciado Zorrilla al rey, Santa Fe, noviembre 
25, 1580, AGI Santa Fe 16 (Rojas, 1965, pp. 171-181).

21   Sobre ejércitos jenízaros que atacaron Santa Fe de Bogotá en apoyo 
de oidores para humillar a Monson, ver AGI Escribania 824 A 
and Santa Fe 16 (Rojas, 1965, pp. 280-293, esp. 292)

22   “Carta de amigos de Monson en Tunja” AGI, Santa Fe 16 (Rojas, 
1965, pp. 271-74); “Carta de arzobispo Zapata al rey, “Julio 22, 
1581, AGI Santa Fe 16 (Rojas, 1965, pp. 267-268).

23   Consejo sentencia a Monson, Madrid febrero 23, 1589, AGI, Santa 
Fe 822 (Rojas, 1965, pp. 496-99)

merced siempre de elites locales. Pero eso es un 
error. 

Al no prestar atención a la visita de Prieto 
de Orellana, tanto Rojas como Gálvez Piñal 
ignoran las importantes reformas que la segunda 
visita implementó. La documentación de esta 
visita está por estudiarse, pero los memoriales 
de Don Diego en su segundo exilio en Madrid 
indican que Prieto de Orellana si creó una 
vasta alianza con comuneros muiscas y trans-
formó la política indígena de la región. Prieto 
de Orellana hizo lo que la reforma de la enco-
mienda en México y Perú ya habían logrado: 
convirtió a los encomenderos en dependientes 
expandiendo el control de la corona sobre las 
encomienda como pensión; eliminó el servicio 
personal indígena; fortaleció a los corregido-
res, tenientes, y alcaldes quitando el control 
político de regiones y provincias de manos de 
encomenderos; creó reducciones y pueblos indí-
genas con títulos y sistemas de representación 
política plebeya de cabildos y alcaldes; y creó el 
sistema de repartimiento de labor expandiendo 
el mercado laboral indígena sobre la esclavi-
tud  y el servicio personal.24 Es decir, Prieto 
de Orellana realizó mucho de las mismas refor-
mas que Toledo implementó en el Perú. Don 
Diego en su memorial de 1584 de regreso en 
Madrid denunciará estas reformas de Prieto de 
Orellana como mucho peores que el régimen 
de servicio personal que el buscó reformar. 25 
El interés de Don Diego nunca fue en reali-
dad reformar estructuralmente la sociedad sino 
garantizarse en ella una cuota de poder.

24   Estos dos volúmenes están por estudiarse: AGI, Santa Fe 56 A,  
N 11 y N12

25  “Relación que Don Diego hace a su majestad” Octubre 1584, AGI 
Patronato 196 (Rojas, 1965, pp. 417-51). Para otra transcripción, 
ver Juan Friede (1975), documento al que llamó “Memorial del 
cacique de Turmequé, Don Diego de Torres al consejo, 1584”.



25

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

De silencios y lecturas a contrapelo

La historiografía sobre la colonia nos ha 
inculcado que la conquista fue un asunto de 
españoles dedicados a asaltar a los indígenas a 
través de la encomienda y la conversión forzada. 
El caso de Don Diego revela algo más complejo. 
Don Diego fue un indígena, hijo de español, 
que como millones hizo política a través de peti-
ciones, auditorias, y denuncias. Como muchos, 
logró gran dominio de los canales burocráti-
cos y sus viajes y litigios involucraron a miles 

de vasallos en complejos juegos de alianzas y 
facciones. Estas batallas transformaron los equi-
librios de sociedades locales. Indígenas, vasallos, 
comuneros y mujeres participaron en masa en 
esta política democrática de papel, algo que la 
historiografía ignora. Para poderlo ver tenemos 
que leer la historiografía a contrapelo y no asu-
mir que hay silencio en los archivos. Todo lo 
contrario, los archivos gritan. 

Referencias

Acosta Corredor, M. P. (2017). Entre el laberinto jurídico de la monarquía hispánica: El caso de 
un cacique del Nuevo Reino de Granada (1571–1578). Universidad del Rosario.

Aguado, P. (1913). Historia de Venezuela. Imprenta Nacional.
Aguado, P. (1916–1917). Historia de Santa Marta y Nuevo Reino de Granada (2 vols.). Est. Tip. 

de Jaime Ratés.
Alaperrine-Bouyer, M. (2013). Cruzar el océano: Lo que revelan los viajes a España de los 

mestizos peruanos en la segunda parte del siglo XVI. Histórica, 27(2), 7–58.
Brendecke, A. (2016). The empirical empire: Spanish colonial rule and the politics of knowledge. 

De Gruyter.
Cobo Betancourt, J. F. (2012). Mestizos heraldos de Dios: La ordenación de sacerdotes descen-

dientes de españoles e indígenas en el Nuevo Reino de Granada y la racialización de la dife-
rencia, 1573–1590. Instituto Colombiano de Antropología e Historia (ICANH).

Cobo Betancourt, J. F. (2025). The coming of the kingdom: The Muisca, Catholic reform, and 
Spanish colonialism in the New Kingdom of Granada. Cambridge University Press.

Covey, R. A. (2020). Inca apocalypse: The Spanish conquest and the transformation of the Andean 
world. Oxford University Press.

Deardorff, M. (2023). A tale of two Granadas: Custom, community, and citizenship in the Spanish 
Empire, 1568–1668. Cambridge University Press.

Friede, J. (1975). Fuentes documentales para la historia del Nuevo Reino de Granada (Tomo 8). 
Biblioteca Banco Popular.

Gálvez Piñal, E. (1974). La visita de Monzón y Prieto de Orellana al Nuevo Reino de Granada. 
Editorial CSIC–CSIC Press.

Gamboa Mendoza, J. Af. (2013). El cacicazgo muisca en los años posteriores a la Conquista: Del 
psihipqua al cacique colonial, 1537–1575. Instituto Colombiano de Antropología e Historia 
(ICANH).

Hartman, S. (2008). Venus in two acts. Small Axe: A Caribbean Journal of Criticism, 12(2), 1–14.



26

¿Sospecha hermenéutica y el silencio en el archivo? Leyendo la historiografía sobre don Diego de Torres, no el archivo, a contrapelo
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 017-026

Kasmi, S. (2021). Los hijos de la tierra: Protagonisme de la première génération de métis dans l’his-
toire socio-politique du Nouveau Royaume de Grenade: Famille, réseaux, pouvoir (1537–1615) 
(Tesis doctoral). Université Toulouse–Jean Jaurès.

Kasmi, S. (2024). La fuga nocturna del cacique de Turmequé y su presunta red de mestizos del 
Nuevo Reino de Granada durante la visita de Juan Bautista Monzón (1581–1583). Hispa-
nismeS, Hors-série(7).

Manzano Manzano, J. (1991). Historia de las recopilaciones de Indias, siglo XVI. Ediciones 
Cultura Hispánica.

Marín, J. I. (2021). Vivir en policía y a son de campana: El establecimiento de la república de indios 
en la provincia de Santafé, 1550–1604. Fondo Editorial ICANH.

Martínez, M. E. (2008). Genealogical fictions: Limpieza de sangre, religion, and gender in colonial 
Mexico. Stanford University Press.

Masters, A. (2023). We, the king: Creating royal legislation in the sixteenth-century Spanish New 
World. Cambridge University Press.

Molina Villeta, J. (2023). Los dos mundos de Martín Cortés: Un mestizo en el Imperio español. 
Revista de Indias, 83(289), 623–651.

Montoya Guzmán, J. D. (2016). Mestizaje y frontera en las tierras del Pacífico del Nuevo Reino 
de Granada, siglos XVI y XVII. Historia Crítica, 59, 41–60.

Muñoz-Arbeláez, S. (2015). Costumbres en disputa: Los muiscas y el Imperio español en Ubaque, 
siglo XVI. Universidad de los Andes.

Muñoz-Arbeláez, S. (2025). The New Kingdom of Granada: The making and unmaking of Spain's 
Atlantic empire. Duke University Press.

Prakash, G. (1994). Subaltern studies as postcolonial criticism. The American Historical Review, 
99(5), 1475–1490

Rappaport, J. (2020). The disappearing mestizo: Configuring difference in the colonial New 
Kingdom of Granada. Duke University Press.

Restrepo, L. F. (2013). El cacique de Turmequé o los agravios a la memoria. Cuadernos de Lite-
ratura, 28, 14–33.

Rodríguez Freyle, J. (1859). Conquista i descubrimiento del Nuevo Reino de Granada (El Carnero, 
1636). Imprenta de Pizano i Pérez.

Rojas, U. (1965). El cacique de Turmequé y su época. Boyacá. Academia de la Historia.
Simón, P. (1627). Primera parte de las noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme en las 

Indias Occidentales. Domingo de la Iglesia.
Spivak, G. C. (1988). Can the subaltern speak? En C. Nelson & L. Grossberg (Eds.), Marxism 

and the interpretation of culture (pp. 271–313). Macmillan Education.
Stoler, A. L. (2008). Along the archival grain: Epistemic anxieties and colonial common sense. 

Princeton University Press.
Trouillot, M.-R. (1995). Silencing the past: Power and the production of history. Bacon Press.
Vargas Machuca, B. (1599). Milicia y descripción de las Indias. Pedro Madrigal.



27

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del 
período colonial)

Critical terms for the study of (colonial) art from Quito

Carmen Fernández-Salvador
Universidad San Francisco de Quito

https://orcid.org/0000-0001-8124-2519
cfsuio@hotmail.com 

Recibido: 20/05/2025    Aceptado: 03/08/2025

Fernández-Salvador Carmen
p-issn 0252-8681 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8270

Resumen

En los últimos años, desde la historia y la historia del arte se ha reflexionado sobre el origen de estas disciplinas en 
el Ecuador, y de qué manera en la segunda mitad del siglo XIX y en las primeras décadas del XX éstas sirvieron 
para dar forma – e inventar – narrativas nacionales. Este ensayo analiza el uso de términos críticos empleados u omi-
tidos en los textos de autores clave, como Juan León Mera y José Gabriel Navarro, que durante la segunda mitad 
del siglo XIX y primeras décadas del XX se preocuparon en dar forma a una historia del arte en el Ecuador, sen-
tando las bases para su posterior estudio en el país. Esta discusión permite interrogar a la escritura de la historia del 
arte en América Latina, y particularmente en el Ecuador, y la relación entre esta disciplina y un proyecto político 
homogeneizador y excluyente.

Palabras clave: historiografía, arte colonial, escuela artística, canon, raza, Juan León Mera, José Gabriel Navarro.

Abstract

In recent years, various scholars have emphasized the connection between the emergence of the disciplines of his-
tory and art history, and the writing and invention of national narratives. This essay analyzes the persistent use or 
neglect of critical terms in the texts of key authors, such as Juan León Mera and José Gabriel Navarro, who during 
the second half of the nineteenth century and the first decades of the twentieth century were concerned with sha-
ping a history of art in Ecuador, laying the foundations for future studies. This discussion allows us to question the 
writing of art history in Latin America, and particularly in Ecuador, and the relationship between this discipline 
and a homogenizing and excluding political project.

Keywords: historiography, colonial art, artistic school, canon, race, Juan León Mera, José Gabriel Navarro.



28

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

En los últimos años, se ha reflexionado de 
forma crítica sobre el origen de la historia y 
de la historia del arte en el Ecuador, y de qué 
manera éstas contribuyeron a dar forma – e 
inventar – ficciones nacionales en la segunda 
mitad del siglo XIX y en las primeras décadas 
del XX (Bustos, 2017; Fernández-Salvador, 
2007; Fernández-Salvador, 2018). De manera 
paralela, estos estudios han argumentado 
sobre la relación entre estas disciplinas y las 
preocupaciones intelectuales y políticas de la 
época, considerando el peso que la mentali-
dad del progreso o el hispanismo, por ejemplo, 
ejercieron en la articulación de estas narrativas 
(Capello, 2004). Este ensayo contribuye a esta 
discusión, a partir de un análisis de conceptos 
clave utilizados para hablar, definir, y explicar 
el arte del período colonial. El empleo de cier-
tos términos, o la conspicua ausencia de otros, 
no es algo accidental o inocente. Por ello, reco-
nocer la intención detrás de las recurrencias u 
omisiones es esencial al momento de interrogar 
la complicidad de las narrativas nacionales con 
los intereses de las culturas dominantes. En el 
caso específico de la historia del arte, siguiendo 
el argumento de Charlene Villaseñor-Black y 
Tim Barringer sobre la necesidad de descolo-
nizar la disciplina, esto nos lleva a admitir que 
ésta es un «producto del imperio» (2022).

En 1996, Robert Nelson y Richard Shiff 
editaron el volumen Critical Terms for Art 
History, el cual fue revisado y expandido años 
más tarde (2003). Entre los términos que se 
incluyen en las dos ediciones, empleados de 
forma recurrente en el ejercicio de la disciplina, 
se encuentran aquellos que definen a la obra de 
arte – simulacro, representación, signo o narra-
ción – así como su función en un contexto social 
– ritual, mirada, género, modos de producción 
o coleccionismo. Este ensayo está informado 
por la reflexión crítica que se propone en los 
volúmenes editados por Nelson y Shiff, pero 
también reconoce la necesidad de pensar en 
otros, cuya recurrencia o ausencia permitan 

evaluar de qué manera la escritura de la historia 
del arte en América Latina, y particularmente 
en el Ecuador, se mantuvo al servicio de un pro-
yecto político homogeneizador y excluyente. 

Con esto en mente, en las páginas que 
siguen discuto términos empleados, u omitidos, 
en los textos de autores clave, como Juan León 
Mera y José Gabriel Navarro, que durante la 
segunda mitad del siglo XIX y primeras déca-
das del XX se preocuparon en narrar la historia 
del arte en el Ecuador, sentando las bases para 
el desarrollo de la disciplina en el país. Para este 
análisis me apoyo en la teoría decolonial y en la 
teoría crítica de la raza. Particularmente impor-
tante es el trabajo de Tatiana Flores, Florencia 
San Martín y Charlene Villaseñor Black, quie-
nes argumentan que el eurocentrismo en las 
narrativas nacionales ha resultado en la exclu-
sión de grupos subordinados (2023). Camara 
Dia Holloway, mientras tanto, resalta la rela-
ción entre «raza» y la conformación del canon 
artístico. Desde el punto de vista metodológico, 
el análisis crítico del discurso permite interro-
gar términos cuya persistencia – o deliberada 
ausencia – ha servido para ordenar el pasado, 
imponiendo sobre él un sentido de coherencia. 
Reconocer el contexto en el que estos relatos his-
tóricos – que han sido naturalizados – tomaron 
forma, por otro lado, no solo permite advertir 
su relación con el ejercicio del poder, sino que 
también invita a proponer miradas alternativas, 
más diversas e incluyentes (Achugar, 2017). 

Cavilaciones sobre la escuela artística

La historia del arte como una disciplina acadé-
mica se desarrolló en el siglo XIX, en estrecha 
relación con el proceso de construcción de las 
naciones modernas. El concepto de «escuela 
artística» fue instrumental en este contexto. 
Por un lado, éste llevó a los tempranos histo-
riadores del arte a identificar las características 



29

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

y rasgos singulares de un «arte nacional». Por 
el otro, esta categoría también permitió pensar 
en la persistencia y permanencia a través del 
tiempo de una tradición artística que encon-
traba sus orígenes en un mismo pasado.

El concepto de «escuela artística» se utilizó 
por primera vez en el siglo XVI por Giorgio 
Vasari en Vidas de los más excelentes arqui-
tectos, pintores y escultores italianos (1550). 
Preocupados por definir y diferenciar las carac-
terísticas locales y regionales, a Vasari y a otros 
autores que le sucedieron, como Giovanni 
Battista Agucci (1570-1632), les movía también 
un espíritu patriótico, que con frecuencia se 
manifestaba en una competencia sobre la rela-
tiva superioridad de las artes en las ciudades o 
provincias de donde ellos eran originarios. En 
el siglo XVIII y en el XIX, el concepto se enri-
queció con la visión hegeliana de la creación 
artística, la cual, se entendía, estaba determi-
nada por el espíritu de un pueblo, o nación, 
más que por la agencia de los artistas indivi-
duales (Barringer, 2009, p. 5). 

Con respecto al arte colonial ecuatoriano, 
en el siglo XVIII Juan de Velasco y Eugenio 
Espejo fueron los primeros en celebrar el 
trabajo de los artistas quiteños, en quienes reco-
nocían un talento e inclinación natural hacia 
las artes (Espejo, s.f.; Velasco, 1979). La glo-
rificación de estos artistas, cuyas obras, según 
Velasco, había sido admiradas aún en Roma, 
servían de sustento para una identidad local, 
fortaleciendo el orgullo por la patria chica. 
El concepto de una escuela artística, no obs-
tante, se comenzó a utilizar únicamente desde 
mediados del siglo XIX para definir el carácter 
esencial del arte ecuatoriano. 

Dicho esto, José Gabriel Navarro fue el 
primer historiador del arte ecuatoriano en defi-
nir una escuela artística local a partir de las 
preocupaciones formales de sus artistas. Esto lo 
hizo en La escultura en el Ecuador durante los 
siglos XVI, XVII y XVIII (1929), una de sus 
primeras publicaciones. Claramente inspirado 

en la tesis hegeliana del «espíritu nacional», 
e informada por el determinismo histórico 
y geográfico de Taine, Navarro celebraba la 
«impersonalidad» de la escultura quiteña pues 
ésta era indicativa de una unidad estilística. A 
diferencia de la pintura, en la que él recono-
cía la presencia de estilos personales, Navarro 
argumentaba que el carácter repetitivo de la 
escultura era una afirmación de la colectividad 
sobre el genio individual. 

A diferencia de Navarro, los autores que 
le precedieron definieron una escuela artística 
local no tanto por su unidad estilística, sino 
más bien por su continuidad en el tiempo, en 
una suerte de narrativa teleológica. Tras iden-
tificar una figura fundacional – que siempre es 
Miguel de Santiago – este relato se articula a 
partir de una sucesión lineal de nombres de 
grandes maestros, la que en ocasiones toma la 
forma de una genealogía artística. Esta fórmula 
se apega a una tradición historiográfica rena-
centista iniciada por Vasari, lo que también 
evidencia la preocupación por alinear la histo-
ria artística local ecuatoriana con la europea.1 

El primer autor en emplear el término 
fue Pedro Fermín Cevallos (1812-1893) en su 
Resumen de la Historia del Ecuador. Apelando 
al determinismo geográfico, Cevallos se refiere al 
clima casi mediterráneo del Ecuador para expli-
car la natural disposición de sus habitantes para 
las artes, o lo que él llama el «genio», teniendo 
«la primacía entre sus hermanos de Sudamérica» 
(1960, p. 212). Retomando el argumento de 

1   La influencia de la tradición vasariana en la escritura de la historia 
del arte de América Latina ha sido señalada por innumerables 
autores. Para una discusión sobre la influencia de esta fórmula 
sobre Juan Manuel Groot, autor de la biografía del pintor neogra-
nadino del siglo diecisiete, Gregorio Vásquez de Arce y Cevallos, 
ver (Acosta, 2015) y (Chicangana-Bayona y Rojas, 2014). Sobre el 
modelo vasariano en la vida de Miguel de Santiago ver (Fernán-
dez-Salvador, 2006 y Fernández-Salvador, 2018); Aaron Hyman y 
Barbara Mundy señalan algo similar con respecto a las biografías 
de artistas coloniales mexicanos. Ver (Hyman y Mundy, 2015). Es 
importante señalar, sin embargo, que la obra de Vasari está ausente 
de las bibliotecas coloniales y del siglo XIX, por lo que es posible 
sugerir, más bien, que los autores latinoamericanos llegaron a ella 
a través de otros autores que siguieron su modelo, entre ellos el 
español Antonio Palomino en su Parnaso Español.



30

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

Velasco, compara a Miguel de Santiago, el pin-
tor quiteño del siglo XVII, con Rafael Sanzio, 
y habla de su escuela, que a su parecer estaba 
emparentada con la del sevillano Bartolomé 
Esteban Murillo. Si Santiago había sido su fun-
dador, esta escuela había sido «sostenida por los 
Goríbar, sobrino del maestro, Morales, Velas y 
Oviedos», y más adelante por Albán, Astudillo 
y Rodríguez. A pesar de que no habla espe-
cíficamente de una escuela de escultura, el 
autor también rescata la tradición heredada 
de Caspicara, Pampite y otros por artistas más 
recientes, como el ibarreño Custodio Padilla y 
el cuencano Sangurima (1979). 

La relación entre «escuela» y linaje artís-
tico queda en evidencia en un breve artículo 
que se publica en el primer número de la 
Revista de la Escuela de Bellas Artes, publicado 
en 1905. El artículo se centra, nuevamente, 
en la figura de Miguel de Santiago, al que 
se presenta como el fundador de un linaje 
artístico que se extiende hasta la moderni-
dad. En él se incluye no solo una copia del 
supuesto autorretrato de Santiago, del que se 
hablará más adelante; también se reproduce 
el boceto de una escena de la historia de la 
república romana atribuido al pintor quiteño 
(Fernández-Salvador, 2018). La atribución de 
la obra es cuestionable, pero sirve para alinear 
al pintor quiteño con los ideales de la nación 
moderna, tanto por su contenido como por su 
estilo. Mostrando el valor heroico que había 
mostrado el joven Gayo Mucio para salvar a su 
pueblo durante el sitio de Roma por los etrus-
cos, la obra glorificaba la virtud cívica y no la 
religiosa, y como tal apelaba a las preocupa-
ciones de la nación moderna. Haciendo uso de 
un lenguaje académico, alineado con las preo-
cupaciones estéticas de fines del siglo XIX y 
principios del XX ―las figuras, de gestos repo-
sados, se distribuyen en un plano horizontal, 
en un formato que recuerda al del friso de un 
templo griego ―el dibujo también era prueba 
del interés de Santiago en la pintura histórica, 

tradicionalmente considerada como el género 
artístico más elevado. 

Lo más interesante es que la historia del 
boceto, que pasa de mano en mano, sirve para 
dar forma a una narrativa continua que atraviesa 
varias generaciones de artistas, desde el siglo 
XVII hasta inicios del XX. Así, en la revista 
se afirma que «el Maestro Goríbar, sobrino y 
discípulo de Miguel de Santiago, regaló este 
dibujo a Cortés, quien, con muchas recomen-
daciones, se lo dio a Samaniego; de manos 
de éste lo recibió el maestro Villacís; pasó de 
las suyas a las de D. Ramón Vargas, notable 
aficionado, y por fin, de las suyas, a las de nues-
tro querido maestro Pinto, en cuyo poder se 
conserva hoy día» (Miguel de Santiago, 1905, 
p. 27). La historia que se teje alrededor del 
dibujo, de esta forma, sirve para legitimar la 
existencia de una escuela artística ecuatoriana, 
que a pesar de estar anclada en el período colo-
nial se proyecta hacia la modernidad.

Está claro que el concepto de «escuela» 
se utilizó para otorgar un sentido de coheren-
cia a la producción artística en el Ecuador, 
ya sea en términos de una unidad estilística o 
de continuidad en el tiempo. Sin embargo, es 
necesario adoptar una postura crítica frente a 
las consecuencias de su aplicación. La catego-
ría de «escuela artística» regional o nacional 
está estrechamente ligada con la formación del 
canon, como bien ha señalado Hubert Locher 
(2012). El canon, que resulta de un esfuerzo 
por seleccionar las obras que poseen un mérito 
singular, y que como tal merecen ser estudia-
das, exhibidas y reproducidas, está en continuo 
proceso de construcción y está estrechamente 
relacionado con el contexto e intención que lo 
conforman (Harris, 2006). Definir una escuela 
artística o dar forma al canon nacional, de esta 
forma, implica un proceso de intervención selec-
tiva en el archivo visual, y en la exclusión de 
expresiones disidentes o transgresoras, que no 
se conforman con normas arbitrarias de estilo, 
gusto o calidad, al decir de Charlene Villaseñor 



31

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

Black y Tim Barringer (2022). Tanto las escue-
las como los cánones nacionales, por otro lado, 
apelan a un proyecto colectivo – precisamente 
lo que sugiere Navarro con respecto a la escul-
tura quiteña – que a su vez está atado a una 
visión de la sociedad como una entidad étnica y 
culturalmente homogénea (Locher, 2012).

En estudios anteriores, he cuestionado el 
uso del concepto de «Escuela Quiteña» pre-
cisamente porque éste opera a partir de una 
distinción entre lo culto y el popular, invisi-
bilizando las manifestaciones visuales que, a 
diferencia de la escultura y de la pintura, no 
eran consideradas como una de las bellas artes 
(Fernández-Salvador, 2006).2 En la misma 
línea, en este ensayo expando la discusión sobre 
el carácter excluyente de la «escuela artística», 
en una reflexión sobre el concepto de «buen 
gusto» en el arte que, de acuerdo a Mera, fue 
introducido por Miguel de Santiago.

En su biografía de Miguel de Santiago, 
publicada en la revista literaria El Iris, en 
1861, Mera resalta el talento del pintor, cuyas 
obras se caracterizaban, a su juicio, «por la 
sencillez de la composición y la propiedad 
del colorido», así como por «la exactitud del 
dibujo». Probablemente siguiendo a Cevallos, 
con quien sabemos que mantenía una estre-
cha relación intelectual, también él describe a 

2   Como he argumentado en un trabajo anterior, a lo largo del siglo 
XX y aún en el presente, la categoría «Escuela Quiteña» ha sido 
empleado automáticamente para definir la producción artística de 
Quito durante el período colonial. No obstante, se lo ha hecho 
de forma poco reflexiva y crítica, muchas veces con un exceso de 
fervor patriótico. En ese estudio hablo con más detenimiento sobre 
autores como Pío Jaramillo Alvarado, quien argumenta que ésta 
se refiere a la «tradición de un prestigio artístico colonial, tan caro 
al sentimiento estético ecuatoriano de hoy» (Jaramillo Alvarado, 
1958). Entre las voces críticas, una perspectiva informada es la 
de Felipe Borja, quien ve la necesidad de «prescindir del espíritu 
patriótico» para hablar objetivamente del arte colonial. Ver (Borja: 
1936). Desde una perspectiva más científica, Alexandra Kennedy 
Troya y Alfonso Ortiz Crespo se preguntaban si existía una dife-
rencia esencial entre el arte quiteño, cuzqueño o mexicano. Ver 
Kennedy Troya y Ortiz Crespo, 1983). Años más tarde, sin embargo, 
en su análisis sobre los lienzos de los milagros de la Virgen de 
Guápulo, atribuidos a Miguel de Santiago, Kennedy Troya tomó 
una posición distinta, señalando que la referencia al paisaje local 
podía sustentar la existencia de una escuela artística local (2004). 

Santiago como el fundador de un linaje artís-
tico. Así, señala que no se conoce que antes de 
él existiera en Quito un artista con talento com-
parable al suyo, y por eso a él «le cupo la honra 
de crear una escuela», un esfuerzo que iba de 
la mano con la introducción del «buen gusto de 
su patria para la pintura» (Mera 1861, p.145). 
Una categoría arbitraria, el «buen gusto» en el 
arte fue discutido con detenimiento por Anton 
Raphael Mengs, pintor y teórico alemán del 
neoclasicismo, a quien Mera cita en uno de sus 
estudios.3 A pesar de que Mengs reconoce que 
el gusto es individual y subjetivo, para él, el 
«buen gusto» era una habilidad adquirida. Éste 
se refería a la sensibilidad para reconocer la 
belleza ideal, la que se podía desarrollar a par-
tir del estudio de modelos de la Antigüedad 
Clásica (Marchand). Apelar a este concepto 
al hablar sobre Santiago, de esta forma, Mera 
situaba al artista quiteño, y a la tradición artís-
tica heredada de él, en diálogo con el arte 
europeo. Como herramienta normalizadora, el 
«buen gusto» era esencial al momento de dar 
forma al canon nacional, y servía no solo para 
excluir a las obras que no entraban dentro de 
esta definición, sino que además justificaba 
su destrucción. Es así como el mismo Mera, 
quien se mostraba muy crítico frente al rea-
lismo excesivo de la escultura barroca, hacía 
un llamado, precisamente, para practicar «un 
iconoclasticismo piadoso y salvador del buen 
gusto artístico» (Mera, 1894, p. 319). 

Los estudios decoloniales urgen a reconocer 
los prejuicios raciales y de género de la historia del 
arte. Más adelante se discute la idea de raza (o su 
invisibilidad) en las primeras narrativas del arte 
ecuatoriano, un gesto aparentemente inocente 
pero que tiene la intención de borrar diferencias 
étnicas y de género con el propósito de reforzar 
la visión homogénea de la nación moderna. En 
este punto, sin embargo, me parece relevante 
apuntar a la omisión de mujeres artistas tanto en 

3   Mera cita a Mengs en un artículo poco conocido, titulado Pintura 
en el Ecuador, y publicado en la revista El Sudamericano (1866).



32

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

los artículos firmados por Cevallos y Mera como 
en la genealogía que se construye a partir del 
dibujo atribuido a Santiago.

La invisibilidad de las mujeres artistas no 
sorprende, en parte porque sus nombres son 
difíciles de identificar en el archivo colonial 
pero también porque las obras que ellas reali-
zaban, a las que por lo general se define como 
miniaturas – como es el arte textil o la ilumina-
ción de manuscritos – eran consideradas una 
manifestación artística inferior. No obstante, 
sí llama la atención la ausencia de Isabel de 
Cisneros, hija de Santiago, cuyo talento artís-
tico era reconocido aún en relatos hagiográficos 
coloniales (Martín, 2008; Fernández-Salvador, 
2024). De hecho, su nombre aparece en la 
vida espiritual de Juana de Jesús, monja del 
convento de Santa Clara de Quito, escrita 
por Francisco Javier Antonio de Santa María 
y publicada en Lima, en 1756. Según Santa 
María, que describe a Cisneros como «seña-
lada en el arte», se llamó a la pintora para que 
realizara el retrato funerario de la monja des-
pués de que su esposo, Antonio Egas Venegas, 
no pudiera cumplir con el cometido.

A fines del siglo XIX, el primer autor en 
referirse a la mujer pintora fue Pablo Herrera 
(1890), citando la Oración Ecuatoriana 
de Nicolás Carrión. A él le siguió de cerca 
Federico González Suárez en su Historia 
General de la República del Ecuador (1890-
1903). Interesantemente, a diferencia del 
análisis estilístico que hace Mera de la obra de 
Santiago como prueba de su habilidad artís-
tica, de Cisneros se resalta, únicamente, la 
«dulzura» que se reconocía en sus pinturas.

Definiendo el pasado: entre lo colonial y 
lo nacional

La categoría «arte colonial», empleada para 
definir la producción artística de los tres siglos 

que se extienden desde la conquista hasta la 
independencia, ha estado bajo la lupa desde 
muy temprano, y en varias instancias se han 
empleado alternativas para suplirla. Así, en lo 
que concierne al arte mexicano o peruano, se 
ha utilizado de forma consistente el término 
virreinal.4 Durante la primera mitad del siglo 
XX, por otro lado, autores como los argentinos 
Martín Noel (1915) y Ángel Guido (1925), alu-
dieron al concepto de mestizaje para justificar 
la originalidad de la «arquitectura provincial» 
andina. De esta forma, Noel se refirió a una 
«estética de la raza» indígena, mientras que 
Guido habló de una fusión hispano-indígena, 
para explicar la presencia de motivos ornamen-
tales y preocupaciones formales heredados de 
las tradiciones artísticas anteriores a la con-
quista.5 En esa misma línea, Mariano Picón 
Salas argumentó sobre la existencia de un 
«barroco de Indias» que según él había alcan-
zado su máxima expresión en el Nuevo Mundo 
(1944). En muchos estudios recientes, mien-
tras tanto, se ha colocado el arte del período 
bajo el paraguas de la modernidad temprana o 
del renacimiento global. 

Ninguna de las alternativas que se pro-
ponen para sustituir el término «colonial» es 
adecuada. Por un lado, la palabra virreinal, 
que busca evitar la dependencia con respecto 
a Europa, niega las relaciones de poder tanto 
internas como las que se dieron entre la metró-
poli y los territorios de ultramar. En el caso 
de Quito, la aplicación de este término es aún 
más complicada puesto que, a pesar de haber 
sido un importante centro artístico, prueba 
de lo cual es la exportación de obras a mer-
cados en toda la región, particularmente en el 
siglo XVIII, se pierde de vista su relevancia e 

4   Es importante considerar la influencia que podría haber tenido 
sobre los historiadores del arte latinoamericanos el argumento del 
historiador argentino Ricardo Levene (1951), quien argumentaba 
que «las Indias no eran colonia», título del libro en el que señala 
que los términos colonia o factoría estaban ausentes de los tratados 
jurídicos de la época. 

5   Para una discusión historiográfica sobre el aporte de Noel y Guido 
ver: (García y Marangello, 2016). 



33

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

identidad al considerarlo ya sea como parte del 
virreinato del Perú o de Nueva Granada. 

El concepto de mestizaje en el barroco 
andino, muy cercano al término «tequitqui», 
acuñado por José Moreno Villa en la década 
de 1940 para explicar la contribución de 
los artistas indígenas en México (González 
Galván, 1982), no encontró mayor eco en dis-
cusiones sobre arte quiteño durante la primera 
mitad del siglo XX, pero también ha sido 
criticado en diferentes instancias por historia-
dores del arte y de la arquitectura. Un crítico 
temprano fue George Kubler (1966), quien lo 
cuestionó por considerar que estaba cargado 
de un significado racial.6 En esa misma línea, 
Susan Webster (2011) ha argumentado más 
recientemente en contra de la aplicación de un 
«perfil racial» al estudio de obras y edificios del 
período, poniendo en duda el que la presencia 
de elementos locales, como plantas o anima-
les, fuese evidencia suficiente de una agencia 
indígena.7 Finalmente, vale la pena recordar 
la postura crítica de Antonio Cornejo Polar, 
quien desde los estudios literarios miraba con 
sospecha esa posición cómoda del mestizaje 
como síntesis, la que presupone una (armónica) 
fusión entre diferentes tradiciones artísticas y 
culturales, restando importancia a contradic-
ciones y violencias internas (1994).   

Hablar del arte latinoamericano de los 
siglos XVI al XVIII en el contexto de la 
modernidad temprana y del renacimiento 
global, por otro lado, es útil por cuanto ha per-
mitido entenderlo en un contexto más amplio, 
a partir del sostenido intercambio, circulación 
y migración de tradiciones y teorías artísticas, 
objetos, imágenes y artistas. No obstante, a 
pesar de la utilidad de estos esfuerzos, en la 

6   En su ensayo «Indianism, Mestizaje and Indigenismo» (1985 [1966]), 
Kubler señala que, si bien el término mestizaje fue introducido por 
Guido y Noel, éste continuó siendo utilizado más adelante por 
Alfred Neumeyer, Harold Whethey y Pal Kelemen, y más tarde 
por los bolivianos Teresa Gisbert y José de Mesa.

7   Webster escribe esto en su reseña del estudio realizado por Gauvin 
Alexander Bailey, quien ha revivido este esfuerzo en su discusión 
sobre el barroco híbrido. 

aplicación de estos conceptos se corre el riesgo 
de acentuar la idea de dependencia que se bus-
caba contrarrestar. Igualmente, el énfasis en 
intercambio y circulación puede llevar a deses-
timar la asimetría en el ejercicio de poder, así 
como la singularidad de prácticas culturales y 
artísticas locales.

Con respecto al término «colonial», éste es 
probablemente el más adecuado para explicar 
la producción artística de este momento his-
tórico, si nos atenemos al contexto político y 
cultural en el que se desarrolló. En esta línea, 
Carmen Bernard (2004) ha argumentado que, 
si bien los términos «colonia» y «colonialismo» 
estuvieron ausentes de textos jurídicos ante-
riores al siglo XIX, es innegable la «situación 
colonial» del período, marcado por el dominio 
y la subordinación con respecto a la metró-
poli. En su seminal estudio sobre la «cultura 
letrada» en los Andes coloniales, mientras 
tanto, Tom Cummins y Joanne Rappaport 
(2012) han resaltado la necesidad de pensar en 
la «cultura colonial» como una categoría que 
engloba la contradicción y violencia que marcó 
a este período, pero también los procesos de 
negociación, adaptación y apropiación. De 
esta forma, la «cultura colonial» reconoce las 
relaciones asimétricas de poder al igual que la 
agencia de grupos subordinados. No obstante, 
el empleo de este término no siempre estuvo 
acompañado de una reflexión crítica. 

En referencia a la literatura, Santa Arias 
y Yolanda San Miguel han argumentado que 
el período colonial es una invención del siglo 
XIX, por parte de «actores culturales» latinoa-
mericanos (2020). Estos intelectuales, señalan 
Arias y San Miguel, en su preocupación por 
construir un fundamento sólido para la historia 
literaria de la región, hicieron un esfuerzo com-
parable al de los proyectos culturales europeos 
que integraron al período medieval en las narra-
tivas nacionales (2020). Como resultado de este 
enfoque, la cultura de este período se entende-
ría como un objeto coherente y delimitado, que 



34

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

a su vez sentaba las bases para desarrollos pos-
teriores. Esta afirmación, sin embargo, se debe 
tomar con un grano de sal al hablar sobre la 
historiografía del arte latinoamericano, ya que 
la terminología empleada durante el siglo XIX 
e inicios del XX es menos precisa. Para el caso 
ecuatoriano, reflexionar sobre esta denomi-
nación es importante por cuanto dice mucho 
sobre el lugar que ocupó el período en la cons-
trucción de las narrativas nacionales. 

Una revisión de varios ensayos y libros sobre 
arte ecuatoriano, publicados entre 1850 y 1940, 
evidencia que el término «colonial» aplicado al 
estudio del arte de los siglos XVI al XVIII no 
se utilizó con anterioridad a la década de 1930. 
De hecho, es posible que el término apareciera 
por primera vez en un ensayo de Jesús Vaquero 
Dávila, publicado en 1939, y poco más tarde 
en una conferencia dictada por Jorge Pérez 
Concha, en 1941. En este último caso, es evi-
dente que, a pesar de que el autor celebra la 
importancia de Quito como un importante cen-
tro de producción artística, el término colonial le 
sirve para resaltar la dependencia del arte local 
con respecto a los modelos europeos.8 El mismo 
espíritu yace detrás de la creación del Museo de 
Arte Colonial. A pesar de que éste funcionaba 
desde 1938, en 1944 se constituyó oficialmente 
cuando el gobierno le entregó el edificio en 
donde sigue funcionando hasta el momento. El 
museo, que se había formado con donaciones 
de colecciones pertenecientes a la élite quiteña, 
buscaba reproducir, según una visitante de la 
época, «la forma en que vivía un noble con su 
familia hace doscientos años» (Parker, 1948, 
p. 172), una nostalgia por el pasado que cla-
ramente escondía el deseo de volver al orden 
jerárquico del período monárquico.

8   La categoría «arte colonial» aparece también en dos cortos artí-
culos publicados en la revista Letras del Ecuador de 1947. El uno, 
del argentino Ángel Guido, de quien se ha hablado arriba, argu-
menta sobre la existencia de un estilo «mestizo popular» en el arte 
colonial quiteño, el que se contrapone al oficial. El segundo es 
una respuesta fuertemente crítica de Antonio Santiana al anterior 
artículo de Guido.

Entre los autores más tempranos, sin embargo, 
la idea de lo «colonial» está ausente. En su artí-
culo publicado en la revista El Sudamericano 
(1866), Juan León Mera analiza la obra de 
Miguel de Santiago y de Goríbar, conectándo-
los con pintores activos a inicios del siglo XIX, 
como Antonio Salas, y con sus contemporá-
neos, entre los que resaltan Carrillo, Cadena 
y Rafael Salas. En su biografía de Miguel de 
Santiago, el argumento de Mera es un tanto 
diferente, pero profundamente innovador. En 
este ensayo él sí habla de «tiempos coloniales» 
para referirse al período en que vivió Miguel de 
Santiago, pero en este caso, tal como los auto-
res latinoamericanos de que hablan Arias y San 
Miguel, lo define como «edad media del Nuevo 
Mundo» (1861, p. 142). Al hacerlo, Mera no 
solo compara la historia del arte quiteño con el 
desarrollo estilístico del arte europeo. La idea 
de una progresión lineal e ininterrumpida tam-
bién le permite definir al arte del pasado como 
sustento del moderno. 

Un argumento similar está presente en 
Pablo Herrera. Titulado «Las Bellas Artes en 
el Ecuador» (1890), el estudio de Herrera traza 
una narrativa continua, la que se articula a partir 
de la sucesión de nombres de grandes maestros, 
que se extiende desde el siglo XVI al XIX. Así, 
con respecto a la escultura, su historia inicia con 
el español Diego de Robles y concluye con los 
modernos Domingo Carrillo y Miguel Vélez, 
mientras que, para el caso de la pintura, ésta 
comienza con Miguel de Santiago y se extiende 
hasta Cadena y Manosalvas, en el siglo XIX. 

No muy diferente es la visión histórica de 
José Gabriel Navarro, particularmente en su 
temprano estudio sobre escultura. Su título, 
Escultura en el Ecuador (siglos XVI al XIX), 
sugiere una permanencia y continuidad casi inal-
terables a lo largo del tiempo (2006). Más aún, 
como he señalado en un estudio anterior, Navarro 
incluye en este volumen fotografías de talleres 
de escultura quiteños que permanecían acti-
vos a inicios del siglo XX (Fernández-Salvador, 



35

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

2007). Aunque estos sirven para ilustrar el 
funcionamiento de estos lugares en siglos ante-
riores, las fotografías también argumentan sobre 
la continuidad de esta tradición y su perviven-
cia, aún en la modernidad. 

Vale la pena comparar el énfasis en la con-
tinuidad artística que marca la historiografía 
ecuatoriana con lo que argumenta la crítica en 
otros países latinoamericanos. Concretamente, 
es interesante pensar en el caso chileno. A 
diferencia de lo que sucede en el Ecuador, en 
Chile se define desde muy temprano a la tra-
dición artística y cultural anterior al período 
republicano con el término coloniaje, el que 
va cargado con una clara connotación nega-
tiva. Como bien ha anotado Constanza Acuña 
Fariña, para los intelectuales chilenos del siglo 
XIX, más interesados en promover un arte aca-
démico afín a la tradición francesa, no existió 
un arte colonial propio (2013). Por el contra-
rio, el arte de ese período se asociaba con obras 
importadas desde Quito, a las que se descri-
bía con insistencia como «mamarrachos».9 
Afirmando que los artistas quiteños habían 
carecido de un entrenamiento adecuado, estos 
autores argumentaban que la masiva expor-
tación de pinturas y esculturas fabricadas en 
sus talleres había servido para introducir el 
mal gusto artístico en otras naciones latinoa-
mericanas. Estas ideas, que permitieron la 
destrucción de muchos edificios construidos en 
siglos anteriores, también sirvieron para defi-
nir la producción artística de ese período como 
opuesta a los ideales del progreso y, por ende, 
de la nación moderna.

Volviendo al Ecuador, vale la pena 
preguntarnos ¿cuál fue el efecto de las deci-
siones tomadas por los tempranos críticos e 

9   Son varios los autores chilenos que elaboran este argumento. Entre 
ellos se encuentra Pedro Francisco Lira (1865), quien argumentaba 
que la introducción de obras quiteñas hizo que el observador 
chileno perdiera «todo sentimiento e idea artística, acostum-
brando el ojo a mirar toda clase de defectos i ninguna belleza». 
A él le precede Miguel Luis Amunátegui (1849) y se suma José 
Bernardo Suárez (1878).

historiadores del arte ecuatoriano? Al definir 
un momento fundacional en el siglo XVI, resal-
tando su continuidad en el siglo XIX, para estos 
autores, claramente, el origen de la nación y, por 
extensión, del arte ecuatoriano, iniciaba con la 
conquista y colonización españolas. El arte y 
la cultura del período precolombino aparecían 
excluidos de esta narrativa nacional, pero tam-
bién del campo de estudio de la historia del arte. 
Como se ha señalado, la idea de continuidad 
que está presente entre los autores ecuatorianos 
a fines del siglo XIX y principios del XX sugiere 
la dependencia con respecto a modelos historio-
gráficos eurocentristas. Por otro lado, ésta fue 
una actitud profundamente conservadora, que 
no busca rupturas con respecto a las relaciones 
asimétricas de poder y al ordenamiento jerár-
quico que marcaron ese pasado.

La omisión de la raza

En el presente, el tema racial juega un papel 
indiscutible en discusiones sobre arte colo-
nial, haciéndose visible tanto en publicaciones 
académicas como en exposiciones. No obs-
tante, la actitud fue muy diferente entre los 
primeros críticos e historiadores del arte ecua-
torianos. Entre los autores del siglo XIX, llama 
la atención la conspicua ausencia de cualquier 
referencia a la identidad étnica de los artistas, 
lo que claramente permitía a los intelectuales 
de la época forjar la narrativa de una nación 
culturalmente homogénea. Mientras, en las pri-
meras décadas del XX, por la influencia de las 
ideas hispanistas – un movimiento que cele-
braba la conquista y colonización españolas 
como una empresa civilizadora, y con el que 
comulgaban innumerables intelectuales y polí-
ticos quiteños como Jacinto Jijón y Caamaño y 
José Gabriel Navarro – se minimizaba la contri-
bución artística de la que se llamó «raza caída», 
en palabras de Jesús Vaquero Dávila (1939). 



36

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

Una excepción es el caso de Caspicara, a quien 
autores como el mismo Navarro (2006 [1929ª]) 
y Pío Jaramillo Alvarado (1950) lo identificaron 
como escultor «indio», reconociendo su singular 
talento. Con esto en mente, en los párrafos que 
siguen discuto dos ejemplos tempranos sobre 
la negación de la contribución indígena al arte 
colonial, primero en Juan León Mera y luego 
en José Gabriel Navarro, considerando tenues 
diferencias que responden a la agenda política 
y preocupaciones intelectuales de los autores.

En la biografía de Miguel de Santiago, que 
Juan León Mera publica en la revista literaria El 
Iris (1861), el autor utiliza la fórmula puesta en 
práctica por Vasari en el siglo XVI para escribir 
una primera historia del arte italiano a partir de 
las vidas y obras de grandes artistas (Fernández-
Salvador, 2006; Fernández-Salvador, 2018). 
Ahora bien, Mera nunca se refiere a la identi-
dad étnica del artista, de quien ahora sabemos 
que tanto su padre como su madre eran indí-
genas. Es cierto que muy posiblemente él no 
poseía la evidencia para comentar sobre este 
tema. Sin embargo, es necesario problemati-
zar esta omisión, pues claramente ésta lleva a 
pensar que los y las protagonistas del arte ecua-
toriano formaban parte de una misma cultura, 
no muy diferente de la del autor.    

En la biografía, Mera combina diferentes 
recursos para dar forma a su narrativa, entre 
ellos fuentes históricas, anécdotas sobre la vida 
y el temperamento del artista que habían sido 
recogidas anteriormente por Pedro Fermín 
Cevallos, y un análisis de los lienzos que 
Santiago y su taller ejecutaron para el convento 
de San Agustín. Es de uno de estos cuadros 
que emerge la figura del artista, acomodada a 
las preocupaciones del canon moderno. Se trata 
del lienzo que muestra un milagro obrado por el 
santo, en la que aparece un caballero, ricamente 
ataviado, que se identifica como el autorre-
trato del artista. Este supuesto e infundado 
autorretrato – muchos de los lienzos, y éste en 
particular, se basaban en grabados del flamenco 

Schelte A. Bolswert, publicados en 1624 – le 
permite a Mera hablar sobre el carácter altivo 
del personaje. En un artículo anterior he argu-
mentado que el autorretrato le permitía a Mera 
resaltar la conciencia artística del pintor, no 
muy diferente de la que habían evidenciado los 
grandes maestros del renacimiento (Fernández-
Salvador, 2018). Pero éste también nos lleva 
a imaginarlo como un caballero criollo, digno 
de ser reconocido como figura fundacional del 
arte ecuatoriano. Reproducido en la portada de 
El Iris, y copiado más adelante por artistas de 
la talla de Pinto, esta imagen «blanqueada» de 
Miguel de Santiago es la que se fija en el ima-
ginario nacional. En diferentes estudios de José 
Gabriel Navarro, ya en las primeras décadas del 
siglo XX, persiste esta actitud.

Navarro poseía innumerables recursos, 
particularmente documentos de archivo, que 
no estaban a la mano de Juan León Mera. 
No obstante, fuertemente influenciado por las 
ideas del hispanismo y de su círculo intelectual, 
Navarro utiliza la información de estos docu-
mentos de forma selectiva, de manera que le 
permitan construir una narrativa celebratoria 
de la dominación hispánica. Así, si bien reco-
noce que el alarife indígena Francisco Tipán, 
construyó los retablos para la sacristía de la 
iglesia de San Francisco, menciona su nombre 
de pasada y no ahonda en su trabajo (2006)10. 
Por el contrario, argumenta que fue el reli-
gioso flamenco Fray Jodoco Ricke quien inició 
la construcción del edificio, y que muy proba-
blemente llegaron arquitectos españoles para 
llevar a cabo sus planes. Pero el argumento 
más decidor sobre su inclinación hispanista se 
encuentra en su temprana discusión sobre el 
pintor Andrés Sánchez Gallque.

En 1929, José Gabriel Navarro hizo uno de 
los hallazgos más importantes para la historia 

10   Para una crítica a Navarro sobre su actitud frente a Tipán, ver 
también Susan Webster, «Francisco Tipán y la movilidad social y 
profesional de los maestros indígenas», en Quito, ciudad de maestros: 
arquitectos, edificios y urbanismo en el largo siglo XVII, p. 233



37

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

del arte ecuatoriano. Se trata del «descubri-
miento» en el Museo Arqueológico de Madrid 
del retrato de los Señores de Esmeraldas, un 
lienzo ejecutado en 1599 por Sánchez Gallque, 
y que fue enviado a España como un regalo 
para Felipe III. Para Navarro, el lienzo tenía 
importancia etnográfica, histórica y artística. 
Éste era un documento, afirma, de la «rea-
lidad política» de España en América, que 
permite además reconstruir «como adornaban 
sus personas los aborígenes de Esmeraldas». El 
hallazgo de este lienzo, por otro lado, aportaba 
luces a la historia de la pintura ecuatoriana, 
«todavía envuelta en las oscuras sombras» del 
anonimato (1929b, p. 17).

Volviendo en el tiempo, en 1909 se había 
publicado un artículo sobre el pintor dominico 
Fray Pedro Bedón, en el que se mostraba la 
portada del libro de la Cofradía del Rosario 
de Naturales (Fernández-Salvador, 2022). En 
este libro, es bien sabido, se consignaron los 
nombres de varios pintores de raigambre indí-
gena, entre ellos Andrés Sánchez Gallque. Lo 
que es notable es que Navarro hizo caso omiso 
de esta información, más preocupado de trazar 
los orígenes y linaje hispano de la historia de la 
pintura ecuatoriana.  

Para Navarro, el hallazgo del lienzo permi-
tía identificar el eslabón perdido en la historia 
del arte ecuatoriana, en el sentido de que ser-
vía para conectar a Miguel de Santiago con 
pintores activos a inicios del período colonial. 
Es decir, el historiador trataba de rescatar la 
continuidad en el tiempo de la tradición artís-
tica que había llegado desde Europa durante el 
siglo XVI, de la mano del flamenco Fray Pedro 
Gocial, y de otros como los españoles Juan de 
Illescas y Luis de Rivera. Lo más decidor es el 
hecho de que Navarro inventó una genealogía 
hispana para Sánchez Gallque, argumentando 
que perteneció a una familia de pintores de 

linaje español: «Como por lo regular las aficio-
nes artísticas se heredan», afirma, es posible 
que Sánchez Gallque perteneciera a la fami-
lia de Juan Sánchez de Jerez, y que estuviera 
emparentado con el pintor Juan Sánchez que 
estaba activo en Guápulo en la misma época 
que Miguel de Santiago. Concluía argumen-
tando que «nos encontramos ante un pintor 
esclarecido, digno antecesor y muy probable 
maestro de Miguel de Santiago y, sobre todo, 
un anillo de la cadena histórica del arte quiteño 
que en gran parte explica su natural evolución, 
ya que con él se liga perfectamente la pintura 
quiteña del XVII con la de los maestros del 
XVI, y sobre todo con la española de aquellas 
épocas» (1929b p. 28-29).

A manera de conclusión

Durante la segunda mitad del siglo XIX y en 
las primeras décadas del XX, autores como 
Juan León Mera y más adelante José Gabriel 
Navarro sentaron las bases de la historia del arte 
ecuatoriano. Estas narrativas iban de la mano 
con procesos de construcción de la nación y 
de la identidad nacional, y como tal sus traba-
jos están cargados de intención política. Los 
términos y conceptos que se utilizan de forma 
recurrente o, por el contrario, que deliberada-
mente se omiten, en estos relatos son un índice 
de los prejuicios y exclusiones que marcaron 
las narrativas nacionales, pero también el pro-
yecto de la nación. Una reflexión crítica sobre 
el empleo de estos términos nos permite inte-
rrogar a ésta y otras disciplinas académicas, y 
reconocer su papel al servicio de las relaciones 
de poder, pero también son un llamado para 
visibilizar versiones alternativas e incluyentes. 



38

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

Referencias

Achugar, M. (2017). Critical Discourse Analysis and History. En John Flowerdew y John Richardson 
(Eds.), The Routledge Handbook of Critical Discourse Studies. (pp. 298-311). Routledge.

Acosta, O. (2015). Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos: reflexiones sobre la construcción de un 
mito. En Rafael López Guzmán (Ed.), América: cultura visual y relaciones artísticas. (pp. 
3-11). Universidad de Granada.

Acuña Fariña, C. (2013). La fortuna crítica del arte colonial en Chile: entre la avanzada del pro-
greso, la academia y la sobrevivencia del pasado. En Perspectivas sobre el Coloniaje. (pp. 
7-19). Universidad Alberto Hurtado.

Barringer, T. (2009) «A White Atlantic? The Idea of American Art in Nineteenth- Century Britain», 
19: Interdisciplinary Studies in the Long Nineteenth Century. https://doi.org/10.16995/ntn.507

Bernand, C. (2004). De colonialismos e impérios: respuesta a Annick Lempériére. En Nuevo 
Mundo. Mundos Nuevos.

Black, C. V., & Barringer, T. (2022). Decolonizing Art and Empire. The Art Bulletin, 104 (1), 
6–20. https://doi.org/10.1080/00043079.2021.1970479

Borja, L.F. (1936). Algo sobre arte quiteño. Boletín de la Academia Nacional de Historia 14, 40-41.
Bustos, G. (2017). El culto a la nación. Escritura de la historia y rituales de la memoria en 

Ecuador, 1870-1950. Universidad Andina Simón Bolívar / Fondo de Cultura Económica.
Cevallos, P. F. (1960). Pedro Fermín Cevallos: Estudio y Selecciones de Isaac J. Barrera. Biblioteca 

Ecuatoriana Mínima. Editorial Cajica.
Chicangana-Bayona, Y. A. y Rojas Gómez, J.C. (2014). El príncipe del arte: Gregorio Vásquez 

de Arce y Ceballos interpretado por el siglo XIX. Historia Crítica 52, 205-230.
Cornejo-Polar, A. (1994). Mestizaje, transculturacion, heterogeneidad.  Revista de Crítica 

Literaria Latinoamericana, 20 (40), 368–371. https://doi.org/10.2307/4530779
Cummins, T. y Rappaport, J. (2012). Beyond the Lettered City: Indigenous Literacies in the 

Andes. Duke University Press.
Espejo, E. (s.f. [1792]). Primicias de la Cultura de Quito. Editorial de la Casa de la Cultura.
Fernández-Salvador, C. (2007). Historia del Arte Colonial Quiteño: Un aporte historiográfico. 

En Arte Colonial Quiteño: Renovado Enfoque y Nuevos Autores. (pp. 9-122). Fondo de 
Salvamento.

Fernández-Salvador, C.  (2018). La invención del arte colonial en la era del progreso: crítica, 
exposiciones y la esfera pública en el Quito de la segunda mitad del siglo diecinueve. Procesos 
Revista Ecuatoriana de Historia 48: 49-76. http://dx.doi.org/10.29078/rp.v0i48.698

Fernández-Salvador, C. (2022). Imágenes y lugares sagrados frente a las celebraciones cente-
narias: tensiones entre la tradición y la ciudad moderna. En V. Velasco, S. Luzuriaga y A. 
Moreno (Eds.), Tejer República: Historia, Memoria y Visualidades a 200 años de la Batalla 
de Pichincha (pp. 447-464). Pontificia Universidad Católica del Ecuador.

Fernández-Salvador, C. (2024). Conventual visual culture in Ecuador. Oxford Encyclopedia of 
Religion. Oxford University Press.

Flores T., San Martín, F., Villaseñor Black, C. (2024). Introduction. En Flores T., San Martín, 
F., Villaseñor Black, C. (Eds.), The Routledge Companion to Decolonizing Art History. (pp. 
3-46). Routledge.



39

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

García, C. (2016). Iconografía y arquitectura andina. Balance historiográfico y posibles perspec-
tivas de estudio para el caso de las iglesias coloniales del Sur peruano. En Estudios Sociales 
del NOA 17, 53-85.

González Galván, Manuel (1982). Influencia, por selección. Anales del Instituto de Investigaciones 
Estéticas. 13(50). 43-54. 

Guido, A. (1925). Fusión Hispano-Indígena en la arquitectura colonial. Editorial La Casa del Libro.
Harris, J. (2001). The New Art History: A Critical Introduction. Routledge.
Herrera, P. (1890-1891). Las Bellas Artes en el Ecuador. Revista de la Universidad del Azuay 

1(3); 2(17).
Kennedy Troya, A. (2004). Formas de construir la nación. El barroco quiteño revisitado por los artis-

tas decimonónicos. En Barroco y fuentes de la diversidad cultural. (pp. 49-60). Unión Latina.
Kennedy Troya, A. y Ortiz Crespo, A. (1983). Reflexiones sobre el arte colonial quiteño. En 

R. Terán (Ed.), Nueva Historia del Ecuador, Época Colonial (pp. 163-186). Corporación 
Editora Nacional.

Kubler, G. (1985). Indianism, Mestizaje and Indigenismo. En Thomas Reese (Ed.), The Collected 
Essays of George Kubler (pp. 75-80). Yale University Press.

Lira, P. F. (1866). Las Bellas Artes en Chil. En Anales de la Universidad, 28, 277-292. doi: 
10.5354/0717-8883.1866.20037 

Locher, H. (2012). The Idea of the Canon and Canon Formation in Art History. En Art History 
and Visual Studies in Europe: Transnational Discourses and National Frameworks. (pp. 
29-40). Brill 

Mera, J. L. (1987 [1893]). Conceptos sobre las Artes. En Edmundo Ribadeneira (Ed.), Teoría 
del Arte en el Ecuador (pp. 291-321). Biblioteca Básica del Pensamiento Ecuatoriano. Banco 
Central del Ecuador.

Mera, J.L. (1861). Miguel de Santiago, El Iris, 9.
Mera, J. L. (1866) El Arte de la Pintura en Quito. En El Sudamericano, 1(6), 48-51.
«Miguel de Santiago». (1905). Revista de la Escuela de Bellas Artes 1 (2), 27.
Mundy, B., & Hyman, A. (2015). Out of the Shadow of Vasari: Towards a New Model of The 

«Artist» in Colonial Latin America. En Colonial Latin American Review, 24 (3), 283-317.
Navarro, J. G. (2006 [1929a]) La escultura en el Ecuador (siglos XVI al XIX). Trama.
Navarro, J.G. (1929b). Un pintor quiteño y un cuadro admirable del siglo XVI en el Museo 

Arqueológico Nacional. Tipografía de Archivos.
Noel, M. (1915) Comentarios sobre el nacimiento de la arquitectura hispano-americana. Revista 

de Arquitectura, 1, 8-12.
Nelson, R. y Shiff, R. (1996). Critical Terms for Art History. University of Chicago Press.
Parker, H. (1948). El museo de arte colonial en Quito. Boletín del Ministerio de Obras Públicas, 

66-67, 171-175. 
Picón Salas, M. (1975). De la conquista a la independencia. Tres siglos de historia cultural hispa-

noamericana. Fondo de Cultura Económica.
Santa María, F. J. A. de. (1756). Vida prodigiosa de la Venerable Virgen Juana de Jesús de la Tercera 

Orden de Penitencia de Nuestro Seráfico Padre San Francisco. Francisco Sobrino y Bados.
Velasco, J. de. (1979). Historia del Reino de Quito en la América Meridional: Historia Moderna 

III. Editorial Casa de la Cultura Ecuatoriana.



40

Términos críticos para el estudio del arte quiteño (del período colonial)
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 027-040

Webster, S. (2011). Review of Andean Hybrid Baroque: Convergent Cultures in the Churches 
of Colonial Peru. The Americas 68, 2, 275-278.

Webster, S. (2012). Francisco Tipán y la movilidad social y profesional de los maestros indíge-
nas. En Quito, ciudad de maestros: arquitectos, edificios y urbanismo en el largo siglo XVII 
(pp. 227-242). Abya Yala y Universidad Central.



41

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Ilustrando la naturaleza: el lenguaje religioso como 
experiencia de lo sensible en la construcción de la 
ciencia en los Andes tropicales del norte

Enlightenment the nature: Religious language as an 
experience of the sensible in the construction of 

science in the northern tropical Andes

Paul Javier Ponce Solórzano
FLACSO-Ecuador

https://orcid.org/0009-0000-1997-9296 
paulponces@gmail.com

Recibido: 07/05/2025    Aceptado:  30/05/2025

Ponce Paul
p-issn 0252-8681 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8188

Resumen

Este artículo, resultado de una investigación doctoral, indaga algunas conceptualizaciones, imaginarios y representa-
ciones de la naturaleza en el contexto del surgimiento de la ilustración en los Andes tropicales del norte. Este trabajo 
se centra en los conceptos e imaginarios que develan los significados asociados a la noción de ilustrar la naturaleza, 
los cuales fomentaron el desarrollo de un tipo particular de conocimiento y ciencia. Específicamente, el artículo ana-
liza cómo la ciencia producida en este contexto estuvo profundamente influenciada por una experiencia en el campo 
de lo sensible y no solo con fines meramente utilitarios, económicos o políticos. De manera destacada, la dimensión 
sensible se expresó en fórmulas religiosas, mismas que moldearon el desarrollo de una ciencia y una Ilustración singu-
lares, distintas de las del norte de Europa, pero que alcanzaron notable relevancia en la red global del conocimiento.

Palabras clave: Ilustración,  naturaleza, experiencia de lo sensible, Andes tropicales del norte.

Abstract

This article, a result of doctoral research, investigates certain conceptualizations, imaginaries, and representations of 
nature within the context of the emergence of the Enlightenment in the northern tropical Andes. This work focuses 
on the concepts and imaginaries that reveal the meanings associated with the notion of illustrating nature, which 
encouraged the development of a particular type of knowledge and science. Specifically, the article examines how 
the produced science in this context was profoundly influenced by an experience in the field of the sensitive, beyond 
merely utilitarian economic or political purposes. Notably, the sensitive dimension was expressed through religious 
formulations, which shaped the development of a distinctive science and Enlightenment, different from those of 
northern Europe, yet achieving significant relevance within the global network of knowledge.

Keywords: Enlightenment, nature, the experience of the sensible, the northern tropical Andes.



42

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

Introducción

En el 2008 la Constitución de la República del 
Ecuador, de manera inédita, reconocía a la natu-
raleza como sujeto de derecho, estableciéndose 
como un importante avance para el constitucio-
nalismo latinoamericano (Melo, 2013, p. 43). 
Este hecho fue un hito en el ámbito global con 
relación a los cambios jurídicos que discutían 
los derechos de la naturaleza, los que se venían 
abordando desde la década de los sesenta del 
siglo XX (Murcia, 2012, p. 11). Esta transfor-
mación compleja en lo conceptual, ideológico, 
jurídico, político, ontológico, social y cultural 
amplió la posibilidad de redefinir la relación 
ser humano – naturaleza. Dicha circunstan-
cia evidencia una cuestión que se ha tendido 
a pasar por alto, tanto en círculos académi-
cos, así como por fuera de ellos y es el carácter 
histórico de la naturaleza. Dar cuenta de la his-
toricidad de ésta, permite ir más allá del sentido 
común que la identifica como una realidad esta-
ble, externa y autónoma a la trama humana. 
En este sentido, la naturaleza se encuentra vin-
culada de manera intrínseca al conocimiento, 
las prácticas, las relaciones sociales y políticas 
que contribuyen a comprender la propia histo-
ria humana. Por tanto, transparentar y poner 
en discusión los significados mismos de natura-
leza, no solo abre un campo de conocimiento, 
sino que puede ser un importante insumo para 
afrontar varias de las crisis contemporáneas: 
ambiental, social, cultural y económica, tanto 
en lo nacional como en lo global; mismas que 
se expresan en una preocupante devastación del 
planeta y las condiciones de vida, sobre todo, en 
los territorios con poblaciones más vulnerables. 

La naturaleza es histórica: es un campo en 
disputa, tanto en la forma de abordarla, apro-
vecharla, estudiarla, conservarla o devastarla, 
así como, en sus significados, representacio-
nes, imaginarios y creencias que configuran 
una ontología en cuanto a ella. Este ejercicio 
de configurar la naturaleza orienta las prácticas 

y los marcos epistemológicos que dan sentido 
y justifican aquello que se abordan desde la 
botánica, la medicina, la economía, entre otros 
saberes. Dar cuenta del carácter histórico de la 
naturaleza desde las distintas formas de con-
cebirla y representarla, permite entender el 
mundo de la ciencia, pero también el mundo 
de lo social, cultural, político y económico. Las 
construcciones conceptuales de la naturaleza, 
también, ponen en disputa las visiones materia-
les y utilitarias de la misma frente a las diversas 
experiencias en el campo de lo sensible, ante 
las cuales al científico se «le permite» o no, inte-
grarlas en su labor. 

Este artículo, que es parte de un trabajo 
doctoral, indaga sobre algunas conceptualiza-
ciones y representaciones de la naturaleza en el 
contexto del surgimiento de la Ilustración en los 
Andes tropicales del norte. En la tesis docto-
ral la territorialidad se la estableció a partir de 
las practicas y la circulación del conocimiento, 
donde las fronteras políticas y jurídicas fueron 
traspasadas. Si bien el punto de intereses cen-
tral fue la Audiencia de Quito, se estableció 
una relación estrecha con Bogotá y Lima, que 
funcionaron como nodos de conocimientos de 
este complejo territorial identificado como los 
Andes tropicales del norte. Vale señalar, que 
Quito como Audiencia, fue parte del Virreinato 
del Perú por un largo periodo de casi dos siglos, 
y posteriormente, en el siglo XVIII perteneció 
al Virreinato de Nueva Granada. Esta doble ads-
cripción, hizo que por fuerza estos territorios se 
encontrasen estrechamente relacionados. En este 
sentido, en este artículo se focalizó en la produc-
ción hecha en Lima desde una de las fuentes más 
importantes del territorio como fue el Mercurio 
Peruano de historia literatura y noticias.

En la construcción de la ciencia desde el 
siglo XVIII han sido importantes los periódi-
cos de divulgación científica, espacios donde se 
hace evidente tanto la construcción del conoci-
miento, es decir, la ciencia en acción, tanto sus 
controversias y así como las formas de estabilizar 



43

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

los conocimientos. Dentro de esto vale destacar 
el rol del Mercurio Peruano - 1790 a 1795. Este 
trabajo fue liderado por la Sociedad Académica 
de Amantes del Perú de Lima, cuyos miem-
bros mayoritariamente redactaban los artículos, 
donde se reconocen apartados de historia natu-
ral, así como de materias variadas1. También 
tuvo fines apologéticos frente a los ataques 
extranjeros (Sociedad Académica de Amantes 
de Lima 1791a, vol. I, f. 1). En este artículo que-
remos resaltar el rol de dos personajes: Hipólito 
Unanue y Francisco González Laguna. 

Hipólito Unanue fue un científico peruano, 
que vivió entre 1755 y 1833 y fue de los prin-
cipales gestores del periódico el Mercurio 
Peruano, fue un connotado científico que 
participó en varios ámbitos del saber donde 
destaca su estudio de la naturaleza. Fue un 
reconocido científico y divulgador, padre de 
la medicina en Perú y destacado representante 
de la ciencia ilustrada en los Andes. Este per-
sonaje, según argumentan algunos autores fue 
uno de los que controvirtieron con el viajero y 
científico Alexander von Humboldt (Thurner 
2022).  Entre sus importantes aportes destaca 
la introducción del estudio de la física newto-
niana en las clases en la Escuela de Medicina 
de la Universidad de Lima, además impartió la 
cátedra de Anatomía y Prima de Medicina y 
fue reconocido como Protomédico. Así mismo, 
fue miembro de varias sociedades científicas 
europeas como la Real Academia Médica de 

1   En un estudio sobre esta publicación se menciona que «En el 
Mercurio Peruano, las cosas fueron ligeramente diferentes, porque 
este órgano no iba enteramente dedicado a las ciencias puras, sino 
también a las ciencias humanas; de ahí, la gran cantidad de textos 
de historia, civil y religiosa, y de geografía (más del 30 % de la super-
ficie total). El periódico ofreció al público estudios sobre los incas, 
sobre personajes históricos (los hermanos Pinelo y elogios de varias 
personalidades), sobre instituciones (la Real Audiencia, los virreyes 
y gobernadores), sobre la historia de la Iglesia (concilios), sobre 
fundaciones piadosas (hospitales, Casa de Huérfanos, monasterios). 
En geografía, los lectores podían leer descripciones de provincias 
peruanas (Tarija, Tinta, Cajatambo, Chachapoyas, Arica, valles 
de Lima, Tarma, Piura, Lambayeque, Cajamarca, Trujillo, Porco, 
Abancay) y el relato de las numerosas misiones religiosas y expe-
diciones científicas realizadas a través del territorio del virreinato» 
(Clément, 2017, p. 67).

Madrid, Academia de Ciencias de Baviera, 
Academia Linneana de París y Academias 
Filosóficas de Filadelfia y Nueva York. En este 
sentido fue un referente a nivel Virreinal pero 
también global (Casolino, 2008).

Por otro lado, Francisco González Laguna, 
como lo señala el Mercurio (1794) fue un clérigo 
que pertenecía a la religión de los Agonizantes 
en cuyo grupo fue provincial, además fue Socio 
Literato de la Sociedad Vascongada – socie-
dad de Amigos del País –. Fue encargado de 
la Expedición Botánica del Perú, corresponsal 
para el Real Jardín Botánico de Madrid y por 
último se reconoce en su participación como 
Académico de la Sociedad de Amantes del País 
en Lima. Esto muestra que era un exponente 
claro de esta Ilustración hispánica, que combi-
naba erudición, aval religioso, reconocimiento 
institucional en la metrópoli y los territorios de 
ultramar y mostraba una importante experien-
cia de campo. Es notable en este sacerdote su 
producción de conocimiento desde el constante 
diálogo entre los sentidos religiosos y de evange-
lización, con prácticas consideradas científicas 
(Warren, 2009).

A partir, de estas fuentes, este trabajo se 
centra en algunos conceptos que develan los 
significados de ilustrar la naturaleza, mismos 
que alentaron el desarrollo de un tipo de cono-
cimiento y ciencia. De manera particular, el 
artículo muestra como la ciencia que se pro-
ducía en dicho contexto, estaba fuertemente 
atravesada por una experiencia en el campo de 
lo sensible y no solo con fines utilitarios, econó-
micos o políticos. 

La cuestión de lo sensible es algo que ha 
sido debatido largamente, particularmente desde 
la Filosofía. Por ejemplo, para Immanuel Kant, 
la sensibilidad es una de las fuentes del cono-
cimiento que nos permite abordar el «mundo 
fenoménico», el cual se nos abre frente a noso-
tros mediante los sentidos y las nociones del 
mundo (Kant, 2007, p. 350).  Sin embargo, en 
este artículo lo sensible está más bien vinculado 



44

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

a dos dimensiones: lo estético y lo religioso. «El 
término «estética», como es sabido, proviene 
del vocablo griego aithesis, que significa «sen-
sibilidad». La experiencia estética es un modo 
de recibir y de conocer a través de la sensibi-
lidad, es decir, mediante la «modificación» de 
las impresiones que acuden a nosotros por vía 
de los sentidos» (Maillard, 1997, p. 179). En 
este sentido las impresiones del mundo natural 
no son necesariamente filtradas por categorías 
de la racionalidad científica, sino por las sen-
sibilidades que se desprenden de las nociones 
teológicas y religiosas, incluso de las provenien-
tes del campo de lo místico2, las mismas que 
proveen las categorías para interpretar la natura-
leza. Estas nociones se presentan imbricadas en 
la forma de construir conocimiento científico y 
no como una fase superior del devenir del cono-
cimiento positivo como lo señalaba Augusto 
Comte (2004, p. 20).

En este sentido la cita extraída del Mercurio 
peruano resume esta visión de lo sensible en la 
ciencia en el contexto estudiado,

La Historia Natural es la historia de todos 
los entes corpóreos, que sacó del seno 
de la nada la voz fecunda del invisible 
Criador. Por eso Plinio intituló á la suya 
Historia del Mundo. Nada a la verdad 
puede haber en esté magnifico teatro, que 
no entre en el plan del objeto destinado 
á las especulaciones del Naturalista; pues 
nada ofrece á sus ojos que no sea obra 
de la Naturaleza, de quien es Sacerdote, 
y el Filósofo (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1791b, vol. II, f. 68)

Por lo dicho, esta experiencia de lo sensible, 
como se dio en otros lugares del mundo, tomó el 
ropaje religioso de la época, no obstante, mues-
tra que la ciencia en construcción no siempre 
dividía la experiencia religiosa de la naturaleza, 

2   En el artículo de Maillard (1997) es interesante porque en su análisis 
aborda la relación de la experiencia estética y la mística.

con su aprovechamiento. Esta integración, en lo 
posterior, con el advenimiento de visiones tales 
como el positivismo, mostraría una división apa-
rentemente irreconciliable entre lo sensible y lo 
material en el marco de la ciencia occidental. 

Ilustración3 y ciencia: fuentes de debate 
historiográfico 

Para abordar las implicaciones de ilustrar la 
naturaleza desde los Andes tropicales del norte 
en la segunda mitad del siglo XVIII e inicios 
del XIX, es importante considerar el asunto 
de la Ilustración como contexto donde surgen 
las conceptualizaciones y representaciones de la 
naturaleza y las condiciones del florecimiento 
de las ciencias modernas y las interacciones 
con los conocimientos locales. La naturaleza 
en dicho contexto se conceptualizaba en redes 
de conocimientos, creencias, representaciones 
y objetos como mecanismos para configurarla, 
por lo que fue importante la creación y circu-
lación de libros, periódicos, correspondencia, 
grabados, pinturas y especímenes. Estas ideas 
y materialidades sobre la naturaleza quiteña y el 
norte de los Andes tropicales, circularon entre 
intelectuales de la región, sobre todo entre sus 
élites (Nieto Olarte, 2019). 

Igualmente, este asunto está atravesado 
por una disputa historiográfica que enfrenta un 
supuesto norte creador de conocimiento y gestor 
de la Ilustración y un sur relegado de los avan-
ces de la modernidad. Al mismo tiempo que los 
imperios franceses, británicos y germánicos se 
atribuían los avances modernos en la ciencia, la 
política y la economía, España y sus territorios 
en ultramar eran vistos como un esquema restrin-
gido por la religión, la superstición, incapaces de 

3   En este artículo se utiliza Ilustración con mayúscula para referirse a 
la visión hegemónica sobre este fenómeno, identificada con Europa, 
mientras que ilustración o ilustraciones con minúsculas, se refiere 
a las formas heterogéneas en las que efectivamente se dio este 
hecho, no solo en Europa, sino en otras regiones como América.



45

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

superar este estancamiento. Para Immanuel Kant 
«la Ilustración es la liberación del hombre de su 
culpable incapacidad. La incapacidad significa la 
imposibilidad de servirse de su inteligencia sin la 
guía de otro» (Kant, 1978, p. 25), esta visión kan-
tiana tiene implicaciones en la libertad, la razón, 
el Estado y la religión, no obstante, lo que se 
evidencia es que en el mundo hispánico este fenó-
meno tomó dinámicas distintas. 

La controversia en cuanto a la Ilustración 
y las ilustraciones ha caracterizado un debate 
historiográfico desde el siglo XX y gracias a ello 
se han abierto paulatinamente nuevas perspec-
tivas sobre el tema, donde se busca romper con 
una idea homogénea y más bien dar cuenta de 
lo complejo del fenómeno:

Entre el español ilustración, el alemán 
Aufklärung, el francés lumiéres y el portu-
gués luzes, ilustração o iluminismo existen 
importantes diferencias, no sólo en lo que 
respecta a la cronología. Extremadamente 
diferentes son las condiciones en los dife-
rentes países, los problemas propios de la 
época y los participantes en las discusiones 
sobre ellos (Polzin-Haumann, 2006, p. 191)

Pese a estos cambios historiográficos, aún pre-
valece en ciertos contextos la idea de que la 
ilustración es un fenómeno del norte europeo y 
que llegó de manera derivada a España y poste-
riormente a la América hispánica. Esta postura 
sobre la unicidad de la Ilustración lleva consigo 
adherida la idea de una supuesta limitación al 
producir una ciencia moderna en el mundo hispá-
nico, ya que, la condición sine qua non es que esta 
debe ser secular, por tanto, alejada de argumentos 
religiosos o teológicos; por lo que, la América his-
pánica era incapaz de producir ciencia moderna. 
Adicionalmente, en este contexto se esgrimían 
las disputas en cuanto a la cuestión de la natura-
leza americana y su supuesto carácter ontológico 
de inferioridad postulado por científicos, natura-
listas, botánicos y filósofos como Georges-Louis 

Leclerc Conde de Buffon, Voltaire, Cornelius 
Franciscus de Paw, Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel entre otros (Gerbi, 1960).

Contraria a esta visión varias corrientes 
historiográficas contemporáneas postulan que 
existió una ilustración en la América hispá-
nica, que toma sus propias características, una 
de estas es que no rompe con su pasado cató-
lico. En este contexto surgen propuestas como 
la de Mario Góngora quien ensaya la catego-
ría de «Ilustración Católica». Para el autor, 
esta «sucede a la cultura barroca eclesiástica, 
teniendo su origen en la Francia de Luis XIV, 
para desde allí difundirse por toda Europa, en 
cierta manera paralelamente y en cierta inte-
rrelación con la Ilustración misma y con el 
Clasicismo» (Góngora, 1969). Para este autor, no 
existe una contradicción entre el catolicismo y 
la ilustración, al contrario, la iglesia sería una de 
las instituciones que aportaría de manera impor-
tante al conocimiento y la ciencia durante este 
periodo. Esta relación particular será otra carac-
terística de la ilustración en las Indias, hecho 
que coincide con otros trabajos historiográficos 
(Lafuente y López-Ocón Cabrera, 1996). En el 
trabajo de Góngora se subraya la importancia 
que tuvieron las órdenes religiosas, donde los 
jesuitas tendrían un rol protagónico: 

dentro de la investigación americanista 
se sabe que muchos eclesiásticos tuvieron 
participación capital en los planes dicta-
dos desde la expulsión de los jesuitas, que 
sustituyeron la escolástica por el eclecti-
cismo filosófico y por la nueva ciencia: 
Gamarra, Goicochea, Mutis, Marrero, 
Pérez Calama, Rodríguez de Mendoza, 
Maciel, Funes, etc. (Góngora, 1969, p. 44). 

Por otra parte, vale señalar trabajos como los 
del historiador ecuatoriano Jorge Cañizares-
Esguerra, sobre la Ilustración, la cuestión de la 
ciencia y el conocimiento en hispanoamérica. Su 
abordaje puede estar en la vereda contraria a la 



46

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

visión euro centrista en cuanto al rol americano 
en la Ilustración, la producción y circulación del 
conocimiento, ya que, este autor reivindica el 
territorio americano como un espacio de gene-
ración de discursos, prácticas y representaciones 
propias sobre la naturaleza y la ciencia, aleján-
dose de la idea que sostenía que este fenómeno 
fue una mera derivación del norte europeo, 
incluso de la metrópoli española (Cañizares-
Esguerra, 2005).

La resistencia de muchos autores a pensar el 
territorio americano como escenario de una ilus-
tración propia se debe al argumento de que sus 
gestores «no eran anticlericales, no buscaban que 
las colonias se separaran de España y no mos-
traban particular vehemencia en desmantelar la 
estructura de los derechos corporativos y los esta-
mentos sociales que caracterizaban a la América 
española» (Cañizares-Esguerra, 2005, p. 87), por 
lo que se ha tendido a caracterizar la ilustración 
en América, en caso de haberla, como «conserva-
dora», reformista y no revolucionaria, donde los 
intelectuales solo buscaban mejoras sociales para 
la educación de las masas. Asimismo, en cuanto 
a cuestiones políticas, sostienen que los cambios 
sociales y culturales en América fueron de origen 
exógeno. Este carácter exógeno se evidenciaba 
en la historiografía de la ciencia que destaca el 
rol de las expediciones científicas como empre-
sas extranjeras que nacieron como iniciativa de la 
Corona en función a sus fines imperiales, uno de 
los cuales fue cartografiar las colonias, donde los 
territorios y habitantes americanos eran simples 
espectadores de la ciencia traída de Europa. De 
este modo se refuerza una postura sobre la ilus-
tración hispanoamericana como derivada, ante 
lo cual, el autor se propone: 

un modelo que subraya las contribucio-
nes más claras de este movimiento en la 
región, y no sus aspectos derivados. Para 
lograrlo, empero, debemos abandonar 
la ficción de una modernidad ilustrada y 
ver el movimiento tal como fue, esto es, 

como un esfuerzo del Ancien Régime por 
otorgar a los gobiernos hispanoamerica-
nos el estatuto de reinos, y no de colonias. 
(Cañizares-Esguerra, 2005, p. 89).

La reformulación de instituciones y conoci-
mientos introducidos como parte del proyecto 
borbónico fueron rápidamente asimilados, 
como forma de una resistencia imperial y para 
«refinar» el sentido de identidad local y auto-
nomía. Estos esfuerzos generaron discursos 
particulares, que Cañizares-Esguerra los ana-
liza en la historiografía, la epistemología y la 
botánica (Cañizares-Esguerra, 2005, p. 90). 
Este autor subraya el rol de los intelectuales 
mestizos americanos, quienes dieron pie a un 
discurso patriótico desde finales del siglo XVI 
frente a ciertas políticas regresivas de la Corona 
en cuanto a derechos y privilegios de los crio-
llos. Esta clase se acercó a la iglesia desde sus 
instituciones como universidades, conventos, 
cabildos catedralicios, desde donde elabora-
ban alocuciones que exaltaban sus propias 
cualidades de piedad y erudición, así como el 
valor de sus instituciones. En la segunda mitad 
del XVIII generaron una historiografía que 
buscaba exaltar el pasado glorioso de raíces 
indígenas, que con base a estas autonomías, 
buscaba transformar las distintas sociedades en 
reinos (Cañizares-Esguerra, 2005, p. 91). Aun 
cuando, estos intelectuales no se proponían un 
rompimiento con la metrópoli española, fueron 
críticos al «empobrecimiento» de las comuni-
dades amerindias. Asimismo, se mantuvieron 
abiertos y en contacto con el conocimiento 
proveniente desde Europa, se mostraban escép-
ticos con los forasteros y viajeros europeos, 
mostrando en varias ocasiones una disputa 
epistemológica entre los hispanos y los noroc-
cidentales europeos. En suma, en el territorio 
americano existía una construcción política, 
conceptual, científica que buscaba hacerse 
cargo de las trasformaciones locales, las mismas 
que estaban en diálogo con los sucesos globales, 



47

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

tanto en la metrópoli española como con los 
otros imperios europeos.

Estas posturas que ponen en cuestión la 
homogeneidad del fenómeno ilustrado permiten 
tener un marco de comprensión más pertinente 
con el contexto en el cual se analizaron las 
diversas formas de conceptualizar la naturaleza, 
ya que, nos evita el error de encajar los hechos 
que se dieron en los territorios del norte andino 
con las ideas venidas desde Europa en cuanto a 
una Ilustración, una Ciencia y una Naturaleza 
unívocas -con mayúsculas-. Más bien nos propu-
simos mostrar desde el enfoque de los actores, 
las construcciones conceptuales, representa-
ciones, ideas y creencias, que nos permitieron 
responder a la cuestión de qué significaba ilus-
trar la naturaleza en la segunda mitad del siglo 
XVIII e inicios del siglo XIX. 

Durante la investigación, al reconocer la 
naturaleza como un hecho histórico, se eviden-
ció que ésta estaba atravesada por las diversas 
conceptualizaciones y representaciones vin-
culadas a la política, la economía, así como a 
ideas de abundancia y diversidad como atri-
butos particulares de la región. No obstante, 
para este artículo nos queremos centrar en las 
ideas venidas desde la religión y la teología. La 
razón es poner en cuestionamiento el presu-
puesto de que un fenómeno como la ilustración 
no podría emerger en sociedades hispanoameri-
canas no seculares, así como, no era posible el 
surgimiento de prácticas científicas. Al mismo 
tiempo, mostrar el hallazgo de como las ideas 
religiosas proveyeron el lenguaje que dio forma 
a la trama metafísica y material en la que estaba 
inserta la naturaleza y el ser humano, así como 
el rol que cumplían los diversos conocimien-
tos y la ciencia. Finalmente, evidenciar como 
este lenguaje teológico fue uno de los ropajes 
que la experiencia en el campo de lo sensi-
ble tomó la naturaleza para varios científicos 
y estudiosos hispánicos. En resumen, en este 
trabajo mostramos, a partir de lo recabado en 
el Mercurio Peruano cómo las construcciones 

conceptuales en cuanto a la naturaleza, el desa-
rrollo de diversos conocimientos y de la ciencia, 
no encontraron una contradicción con los pen-
samientos religiosos, sino que muchos de estos 
alentaron y dieron un sentido a la labor humana 
en el desarrollo de la ciencia que se hacía cargo 
de una cuestión central para la vida, lo sensi-
ble, el progreso y lo trascendente: la naturaleza. 

Ilustrar la naturaleza desde las cons-
trucciones religiosas y teológicas en el 
Mercurio Peruano

El Mercurio fue un diario que, en su corta vida, 
contó con un importante número de autores, 
quienes eran diversos y provenían de diferentes 
saberes, lo que permite abarcar más voces hete-
rogéneas en cuanto a los lenguajes religiosos 
que ordenaban las representaciones de la natu-
raleza. Quizás uno de los fragmentos que mejor 
muestra una visión general sobre la naturaleza y 
su relación con el ser humano señala que: 

Todos los vegetales, desde el humilde 
musco hasta el coposo y soberbio cedro, 
están destinados al servicio del Hombre 
Monarca en la Naturaleza. Los unos los 
sustentan, los otros lo visten: otros reparan 
su salud, y todos juntos elevan su espíritu 
á rendir el homenage de gratitud y sumi-
sión debido al Autor Supremo que viste de 
pompa y fragancia las campiñas. Salomón 
en toda su gloria y fausto magestuoso no 
era comparable al matizado lirio, que 
nace en las selvas (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1791b, vol. II, f. 77).

Se atribuye cualidades excelsas a la naturaleza 
basadas en una cosmogonía donde la totalidad es 
lo divino, al mismo tiempo establece un rol y un 
orden del ser humano, instituyendo parámetros 
de relación mutua y al mismo tiempo su papel 



48

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

frente al creador de la naturaleza. Esta postura, 
con matices, contiene ciertas coincidencias con 
cosmogonías prehispánicas que reconocen en las 
divinidades el origen y la razón del ser humano y 
la naturaleza. Además, este párrafo muestra una 
suerte de orden jerárquico desde un ser supremo, 
el ser humano y la naturaleza, pero en una rela-
ción de mutua dependencia. 

Asimismo, para el ser humano la ciencia es 
un medio de disfrute de la naturaleza al decir 
que, «para que estas encantadoras criaturas 
tributen al Hombre, solo es necesario que él 
aclare con la aplicación y el estudio» (Sociedad 
Académica de Amantes de Lima 1791b, vol. II, 
f. 77). Y las ciencias de la naturaleza se mues-
tran como una forma de conocimiento divino, 
por el rol mismo instituido para el hombre, par-
ticularmente a quien estudia a la naturaleza.

En estos territorios hispánicos, asimismo, 
se muestra una ambivalencia en cuanto a la 
cuestión ambiental, ya que, al ser la naturaleza 
una expresión de lo divino debería ser vene-
rada, por tanto, cuidada, pero al ser sometida 
bajo su mando y sus necesidades se abre la posi-
bilidad a la libre explotación. En todo caso lo 
que se muestra en esta primera aproximación, 
es que la ciencia, la naturaleza y sus interrela-
ciones están coordinadas a un proyecto «divino» 
que buscan generar bienestar al ser humano, 
donde los atributos de la naturaleza, tanto cuan-
titativos como cualitativos poseen implicaciones 
religiosas y teológicas. Estos fragmentos ejem-
plifican la relación existente entre las formas 
de representación de la naturaleza como cons-
trucción misma del objeto de estudio, con los 
parámetros sobre la comprensión histórica de la 
ciencia y los conocimientos. Por tanto, el objeto 
de estudio y su campo de conocimiento deben 
ser comprendidos como una relación mutua-
mente construida. 

En el artículo titulado Ensayo sobre la 
estructura y física de los vegetales, en el Mercurio 
Peruano, se puede ver otra de las características 
necesarias para la aprehensión de la naturaleza 

y esta tiene que ver con la acción contempla-
tiva, que pone en diálogo el conocimiento de la 
naturaleza con lo estético:

Su estudio agradable á primera vista, se 
hace un espectáculo maravilloso que arre-
bata y fixa á los que siguen sus diferentes 
gradaciones. La vista amena y deliciosa 
que ofrecen los innumerables árboles y 
arbustos que pueblan la tierra, la brillan-
tez del tapis verde de las plantas, el matiz 
de sus flores esmaltadas, embelesen y 
trasportan de admiración las almas más 
insensibles que contemplan estos tesoros 
(Sociedad Académica de Amantes de 
Lima 1792a, vol. V, f. 124)

Estas concepciones van combinando y comple-
jizando las distintas ideas de la naturaleza: se 
reconoce su rol para la supervivencia, así como 
posibilita proyectos históricos, culturales, eco-
nómicos y políticos – por tanto, se muestra 
como un hecho histórico y no «solo natural» –. 
Por lo que, desde esta idea, estudiar la natura-
leza, es dar cuenta de la experiencia e identidad 
humana en su devenir. 

Junto con estos planteamientos, se encuen-
tra la perspectiva de la naturaleza como fuente 
salvífica espiritual, cuestión que tiene una con-
creción material y es la salud física. Por ejemplo, 
el artículo del Mercurio titulado Carta Escrita 
a la Sociedad proponiendo el descubrimiento de 
algunos específicos para diferentes enfermedades 
y dolencias de estos Países, menciona:

Muy Señores mios: la Omnipotencia 
Divina compadecida de aquella primera 
desgracia que Adan nos causó por la culpa, 
pues por ella nos sujetamos á las dolencias 
y enfermedades, abrió los tesoros de su 
misericordia, y beneficiándonos con los tres 
Reynos de vegetales, animales y minerales, 
quizo que por medio del perito Boticario 
(siendo este la mano diestra del Médico) 



49

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

lograsen sus criaturas la sanidad (Sociedad 
Académica de Amantes de Lima 1792b, 
vol. VI, f. 288). 

Frente a las desgracias ocasionadas por el ser 
humano, las fuerzas divinas proveen en la natu-
raleza, una redención, que no se limita a un 
plano etéreo, sino que deviene como una sal-
vación material. La misma que se hace posible 
gracias al genio humano expresado en la tarea 
científica –en la persona del boticario–. Sin 
embargo, en esta trama el «bien supremo» que 
provee redención y salud es la naturaleza. De 
esta forma, el científico es al mismo tiempo 
quien administra la economía de la salvación, 
que se expresa en la posibilidad de proveer bien-
estar terrenal mediante la salud del ser humano. 
La naturaleza cobra una connotación doble, son 
así «laboratorios» como «lugares sagrados», por 
lo que son espacios donde se concilia lo divino y 
lo humano. El ser humano, como ser ilustrado, 
pero como representante del plan divino, es un 
ser de ciencia. De este modo, se logra armoni-
zar creencias con conocimientos y ciencia, como 
otra forma de ilustración. 

En esta publicación vale resaltar los apor-
tes del religioso Francisco González Laguna y 
del sabio secular Hipólito Unanue, quien fue la 
cabeza de el Mercurio peruano.

Con relación a González Laguna, se pre-
senta un artículo de su autoría: Necesidad de 
la Historia Natural Científica. Para este, el 
orden cosmogónico es el mismo antes visto, 
pero añade que estudiar la naturaleza no solo 
es de beneficio para el ser humano, sino que 
revela lo divino:

Desde que el Supremo Sér en fuerza de 
sus Decretos eternos verificó el momento 
de comunicarse ad extra, como se expli-
can los Teólogos, criando sustancias 
espirituales capaces de conocerlo y glori-
ficarlo, desde ese mismo instante rompió 
los diques de su infinita Sabiduría y 

Poder. Crió primero la materia y con ella 
una infinidad de portentos en los entes 
naturales, donde como en otros tantos 
espejos se viese la imagen de su Augusta 
Magnificencia (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794a, vol. X, f. 25-26).

Vale prestar atención sobre la relación que se 
establece entre el ser humano y la naturaleza, 
lejos de pensar en una ontología plenamente 
diferenciada entre estos, como propone Bruno 
Latour como rasgo anhelado en  la modernidad 
(Latour 2007), en la América hispánica existe 
una unidad ontológica entre ser humano y la 
naturaleza por su origen común en lo divino, 
que se expresa en el desarrollo de la ciencia y 
los distintos conocimientos:

Formóle de la tierra [al hombre], pero 
espirandole, el espíritu de vida: es decir 
infundiéndole una Alma sellada con su 
Divinidad, y como tal adornada no solo 
de su imagen sino de las demás potencias 
con que fuese capaz de contemplar y gozar 
desde el bien ínfimo hasta el sumo. A este 
fin le infundió dos ciencias; la del espíritu, 
y la del sentido; aquella para entender 
los arcanos que se dignó revelarle, y por 
esta lo malo, lo bueno y lo maravilloso de 
la Naturaleza (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 26).

Esta inspiración divina para hacer ciencia, para 
este autor, se expresa por ejemplo en la nece-
sidad de generar taxonomías, es decir, crear 
epistemes muy particulares:

Es muy propio de un Príncipe que ha 
de gobernar y conocer los individuos 
de su dependencia, calificar sus caracte-
res, y para esto arreglar la nomenclatura 
que los distingue; y el mismo Dios que 
como único Señor de los cielos llama por 



50

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

su nombre á las estrellas4, le traxo á su 
presencia aquellos entes de su naturaleza 
movibles, que son los animales, para que 
á cada género diese el nombre correspon-
diente á su condición; como dexando á su 
cuidado hacer lo mismo con los demás; 
siendo debido este órden al que también 
se le había inspirado de obrar con ellos 
ut opperaretur á gloria de su Autor pre-
cisamente, no habiendo causa entonces 
para la fatiga servil á la que lo condenó 
después de la culpa (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 27).

El ser humano, al igual que el ser divino tiene 
como fin clasificar y nombrar las especies, para 
ordenar, administrar, en suma, hacer ciencia 
taxonómica de la naturaleza. «Véase aquí de 
paso indicado el método con que el Divino 
Hacedor quizo fixar esta ciencia que hoy siguen 
los demás. No hay ciencia sin conocimiento, ni 
conocimiento perfecto sin discernir el género 
y diferencia, que como una sucinta defini-
ción ministra el nombre técnico de las cosas» 
(Sociedad Académica de Amantes de Lima 
1794, vol. X, f. 27-28). 

Para la visión que plantea este y otros 
autores hispánicos, el origen del objeto de cono-
cimiento -la naturaleza- y la ciencia descansan 
sobre postulados teológicos. Este ejercicio de 
ordenar y someter el mundo mediante el nom-
brar nos podría remitir a algunas ideas de 
Michael Foucault expresadas en su trabajo Las 
Palabras y las Cosas (2005). La centralidad de 
la clasificación es tal que González Laguna 
menciona una frase de Carlos Linneo5, que dice 
«Nomina si nescis, perit et cognitio rerum» cuyo 
significado se ha traducido como «Si ignoras 
el nombre de las cosas, desaparece también lo 

4   En el escrito se dice que este es una idea extraída del Salmo 8 de 
la Biblia, con esto miramos hasta qué punto la visión teológica y 
científica estaban estrechamente interrelacionadas. 

5   Científico naturalista y botánico sueco a quien se le debe el método 
de clasificación binario de los seres vivos, por lo que es considerado 
el «padre de la taxonomía» en el mundo occidental (Artigas 2008).

que sabes de ellas». Por tanto, una de las tareas 
centrales para la ciencia y que personajes como 
Linneo desarrolló, fue la taxonomía, pero este 
ejercicio de nombrar no puede ser visto solo 
como una forma técnica de generar identifica-
ciones sino como una forma de ejercer poder, 
con base a un importante contenido teológico. 

Adicionalmente para González Laguna, la 
historia natural, está vinculada a la cuestión de 
la caída del ser humano, hecho que tiene efecto 
directo sobre la naturaleza, frente a lo cual el 
hombre tiene un rol, que se cumple mediante 
el ejercicio de esta ciencia, ya que, sostiene que 
«hombre así inocente, ensalzado, iluminado é 
instruido abusando de su libertad, da en este 
abismo, y al punto experimenta el trastorno 
fatal de su rectitud, de su ciencia, de su dura-
ción y comodidades» (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 28). Pero en 
esta caída, el hombre desciende en una forma 
de vida autónoma. En este sentido, señala que 
«en una palabra; el quedó [el hombre] precisado 
a ser en cierto modo Artífice de sí propia, y 
revestirse de un genio criador, si había de ser útil 
así mismo» (Sociedad Académica de Amantes 
de Lima 1794, vol. X, f. 28). Así, el autor evi-
dencia la envergadura de hacer ciencias de la 
naturaleza y como está inmersa en el destino 
soteriológico6 del hombre y como las mismas 
formas de hacerla están en este entramado: divi-
nidad, hombre, naturaleza y salvación.

Para penetrar quanto urge al hombre la 
ciencia de los entes que llaman Historia 
Natural: quanto le importa, si ha de ele-
varse como debe á su Criador desairado, y 
substituir á los trabajos la felicidad de que se 
privó; y tanto mas quando el Señor conser-
vando el orden en todas las cosas, y á él la 
superioridad sobre ellas, solo dexó la moles-
tia de contemplarlas (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 28). 

6   La Soteriología es la rama de la teología que se encarga de la 
cuestión de la salvación dentro de la tradición cristiana.



51

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

Luego de esto, el clérigo añade un elemento 
particular sobre el origen de todo pensamiento 
ilustrado en la prefiguración dada en la tradición 
judeocristiana en la persona del Rey Salomón: 

Pero ¿que sucedió? Su infestada prole 
naciendo en el error, descuidó de esta cien-
cia7 ; echóse á la ventura y al olvido, cuyos 
tristes efectos nunca parece se conocieron 
hasta el Reynado de Salomón, en que se 
vió un remedo de la ilustración primera. 
El suceso es bien notable. Dispensadole el 
Señor á este poderoso Monarca los cono-
cimientos mas profundos de la Naturaleza, 
se llenó de asombro el género humano; y 
no pudiendo este contenerse a tan famosa 
novedad, concurrieron á él (dice el Texto 
Sagrado) de todos los pueblos de la tierra 
á oírle disertar sobre las plantas desde el 
Cedro hasta el Hisopo: sobre los quadrú-
pedos, sobre las aves y los peces (Sociedad 
Académica de Amantes de Lima 1794, 
vol. X, f. 28-29).

En primer lugar, la Divinidad, luego Salomón, 
después Linneo y todos cuantos siguen esta 
tradición, son llamados a nombrar, clasificar, sis-
tematizar la naturaleza, es decir hacer ciencia. 
Según él, la historia natural es la forma de culmi-
nar esta sabiduría inserta en el plan divino y una 
realización humana, lo cual, según narra, ha sido 
resistido a lo largo del tiempo por algunos hom-
bres, como síntoma de extravío. No obstante, 
señala que, pese a que en los siglos anteriores 
se ha mantenido esta resistencia al estudio de la 
naturaleza, en el siglo que corría se han multipli-
cado los sabios dedicados a la historia natural, 
particularmente a la botánica. Enumera «no 
ménos que doscientos sesenta y siete Autores 
célebres que han ilustrado la Historia Natural, 
especialmente la parte Botánica en todos los 

7   Se refiere a la Historia Natural en los términos que veníamos 
exponiendo

Reynos» (Sociedad Académica de Amantes de 
Lima 1794, vol. X, f. 30). 

Para González Laguna, este plan que 
comienza en lo divino se concreta en los atri-
butos de la naturaleza, impele al ser humano 
a cumplir con su labor mediante la ciencia, se 
concretiza a nivel de proyecto patriótico con la 
enseñanza de la historia natural:

… para hacer ver a nuestra Patria la impor-
tancia suma de la Ciencia, de los Entes, 
ó Historia Natural. Inclinabame á mani-
festarla primero con respecto al hombre 
espiritual y moral, Después al hombre 
físico y civil, contrayéndome especial-
mente á nuestra Región Peruana que trata 
de ampliar la fe y el comercio. Después 
á hablar de lo que se tiene avanzado de 
conocimientos y especies relativas á esto, y 
lo que falta adquirir (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 31).

Su argumento podría ser resumido al mencio-
nar que «bastaba decir que la Ciencia de los 
Entes había sido la primera que el Divino y 
Universal Autor había dispensado al Género 
Humano, para confesar que era de primera 
necesidad para el hombre, siendo su espíritu lo 
primero que frisa. Pero ya se había dicho, que 
este como terreno no entiende lo que es del 
espíritu»8 (Sociedad Académica de Amantes 
de Lima 1794, vol. X, f. 33). Como se men-
ciona, es la caída del hombre, lo que explica 
su falta de aprehensión de la historia natural. 
Sin embargo, aunque el hombre se encuentre 
extraviado y no comprenda su camino, según 
González Laguna, la divinidad no cambia en su 
Ser mismo y tampoco en sus fines últimos y sus 
planes con el hombre, por tanto, se sigue que 
el destino del hombre es aplicarse al estudio de 
la naturaleza, el hacer ciencia es el vehículo de 

8   Esta cita hace alusión también a una porción de la Biblia, que en 
el documento señala que está en la Carta a los Corintios en el 
capítulo segundo. 



52

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

conocer lo divino: «Dios habla por la revelación, 
y habla por la naturaleza» (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 33). Esta 
«voz» se constituye sobrenatural, perdida «entre 
la tosquedad de nuestros sentidos» y al mismo 
tiempo es la «voz» natural que esclarece los sen-
tidos para entender los arcanos de su dimensión 
sobrenatural.

Mediante la naturaleza, se conoce lo divino, 
además, es el espacio de autoconocimiento en 
esta unicidad:

Asi quando se presenta á nuestros ojos este 
emporio de la Naturaleza, es mas que apa-
recer un Sol que destruye las nieblas, sino 
digo el caos tenebroso interpuesto entre 
la Esencia de Dios y nuestro pobre enten-
dimiento parece abrirse una brecha muy 
amplia al goce de la vida eterna, facilitán-
donos el conocimiento verdadero de Dios 
en que consiste, y de nosotros mismos en 
que la fixaron aun los Paganos Filósofos 
de la antigüedad (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 34).

El hombre, por su caída se encuentra lejano 
a comprender los atributos más esenciales de 
la divinidad, por tanto, se encuentra de igual 
modo imposibilitado de conocer los atributos 
más esenciales del hombre mismo. Esta situa-
ción es una brecha en el conocimiento que 
solo puede ser subsanado por la existencia de 
la naturaleza como puente que conecta el mayor 
conocimiento de lo divino y de lo humano, 
porque en último término hablar de lo divino 
es hablar desde y de lo humano y todo esto 
se refleja en la naturaleza, la que es conocida 
mediante la ciencia: la historia natural o la botá-
nica. La ciencia de la naturaleza eleva al ser 
humano a su condición de ser divino. 

Aún la forma de clasificación de la vida en 
los tres reinos encuentra su fundamento desde 
la teología:

¿Quién no advierte, que es para darnos 
en cada uno un mapa iluminado de sus 
tres Atributos mas nobles, conque desper-
tar nuestros conocimientos, y cautivar de 
lleno nuestras potencias? Á primera vista, 
¿qué representa el reino Lapídeo9 mas que 
un bosquejo de su Inmenso poder: el vege-
tal sino un dilatado plan de su Sabiduría 
Inefable, y el animal sino quanto podía 
pintarnos de su estupenda Bondad y 
Providencia? (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794, vol. X, f. 34-35).

Vale no perder de vista que toda esta exposi-
ción fue hecha por un clericó que no solo tenía 
prestigio en el mundo religioso, sino que era 
un científico validado como tal, tanto por la 
Corona, así como por sus pares en la red ins-
titucional: científicos y viajeros vinculados a 
las expediciones realizadas en ultramar y, por 
último, por los gobiernos locales más allá de 
la metrópoli española. Así, su opinión estaba 
refrendada como legítima y estaba anclada en 
una larga tradición teológica, tal es así que es 
recogida con beneplácito en el Mercurio en su 
rol de medio de difusión científica. La ciencia de 
la naturaleza llevará por fuerza a la comprensión 
de lo divino, por tanto, quienes estudian la natu-
raleza, en el pensamiento de González Laguna, 
conocerán y reverenciarán al Ser Supremo. 

La naturaleza divina en el pensamiento 
de Hipólito Unanue en el Mercurio 
peruano

El científico peruano Hipólito Unanue, como 
muchos de los científicos ilustrados america-
nos y de la metrópoli, tenía una concepción 
mística de la naturaleza, cosa que no era exclu-
siva de los religiosos. Sin embargo, se pueden 

9   Hace alusión al reino mineral, literalmente lapídeo viene del latín 
lapideus que significa de la piedra. 



53

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

reconocer matices entre cada uno de estos estu-
diosos y las redes de conocimiento en las que 
estaban inmersos:

El hombre ha mirado siempre con pre-
dilección las producciones del Reyno 
vegetable. Presentándole este en sus 
frutos y mieses un tributo inocente que 
consagrar á su Hacedor Soberano, y un 
recurso seguro para alimentar su vida: 
cubriendo su desnudez con sus hojas y 
cortezas, y protegiéndolo contra las incle-
mencias de las estaciones con sus troncos 
y ramas: mitigando sus dolencias con sus 
bálsamos saludables, y halagando sus sen-
tidos con el hermoso espectáculo de sus 
flores en aquellos tiempos en que falto de 
industria, de artes y de ciencias carecía 
de quanto podían ministrar á sus nece-
sidades y recreó las obras de sus manos, 
le captó desde entonces la atención y el 
reconocimiento (Sociedad Académica de 
Amantes de Lima 1794b, vol. XI, f. 205). 

Para este autor el principio de la naturaleza 
está en lo divino, no obstante, para Unanue 
ésta es proveedora total que hace posible la 
vida del hombre, sobre todo en etapas anterio-
res al desarrollo de las ciencias, las artes y la 
industria. Mostrando una visión ilustrada que 
favorece al genio humano como transformador 
de la naturaleza con fines de prosperidad, con 
un evidente pensamiento teleológico, con una 
idea ascendente de civilización. En esta primera 
idea, se reconoce a la naturaleza como punto 
de partida, sí, necesaria, pero que no sustituye 
al genio humano, por lo que la exaltación, en 
última instancia, será al ingenio del ser humano, 
«reduciendo» el protagonismo que se daba a lo 
divino como fue el caso de González Laguna. 
Al mismo tiempo, podría ser visto desde otra 
óptica: si el principio de la naturaleza es lo 
divino y el hombre está conectado a la misma, 
la exaltación otrora reservada para lo divino hoy 

deviene en lo humano como forma de exaltación 
a su genio, una visión humanista, si se quiere, 
tanto de lo divino, como de la naturaleza.

Esta exaltación a la naturaleza tiene una 
predilección en el reino vegetal para Unanue. 
Primeramente, debido a su importancia jerár-
quica e histórica sobre otras materias de estudio, 
como por ejemplo el estudio de los astros, 
«estudiolas antes de arreglar los movimientos 
del Planeta Rector del Universo, y observar 
la marcha magestuosa del resto de los astros 
ó escudriñas la generación de los fosiles en los 
senos ocultos de la tierra» (Sociedad Académica 
de Amantes de Lima 1794b, vol. XI, f. 205). 
En un segundo lugar, la naturaleza vegetal está 
inmersa en el propósito divino - humano de 
poblar la tierra, principio tomado de la teolo-
gía, de «reproducirse y sojuzgar la tierra». La 
expansión y dominio de la naturaleza está vin-
culada a la idea de progreso de la humanidad:

Continuando las mismas necesidades [del 
ser humano] y experimentado los propios 
socorros al poblar la superficie de esta, se 
perpetuaron en él las primeras aplicacio-
nes; encontrándose por consiguiente el 
estudio de los vegetables hasta en aquellos 
sombríos rincones del Globo, en que el 
linaje humano parece distinguirse del irra-
cional solo por su figura exterior. Y como 
la sabia Naturaleza ha distribuido las 
plantas según la diversidad de los climas, 
ocurre con liberalidad a nuestro socorro, y 
se muestra en toda su magnificencia á los 
ojos que la contemplan: en todos los siglos 
y en todos los países se han descubierto 
plantas admirables por sus raras dotes. In 
venere herbas et omnes gentes10 (Sociedad 
Académica de Amantes de Lima 1794b, 
vol. XI, f. 205-206)

La idea de progreso conectada al estudio de 
las plantas, para Unanue, se lo presenta como 

10   Frase de Plinio en su Historia Natural



54

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

intuitivo o consustancial al hombre, quien se 
inmiscuye en su indagación, porque es la misma 
naturaleza quien se muestra «magnificente» para 
ser estudiada. Por otra parte, el pensamiento de 
Unanue sobre la naturaleza muestra otro matiz, 
mientras que para ciertos autores los atributos y 
la sabiduría son caracteres únicos de lo divino, 
para este, los atributos se los otorga directa-
mente a la naturaleza, limitando las exaltaciones 
constantes a la divinidad y consagrando su vene-
ración a la naturaleza, sobre todo vegetal. Podría 
ser acaso este un intento de Unanue de secula-
rizar el estudio de la ciencia, disminuyendo el 
protagonismo de lo teológico y exaltando a la 
naturaleza y su vínculo con el ser humano. 

Al igual que otros autores hispánicos como 
González Laguna, Unanue, da una importancia 
a la valoración estética y lo sensible en cuanto a 
la naturaleza, lo cual estaba vinculado a su con-
templación: «Quando la Poesía les inspiró sus 
dulces cantos, las hicieron el alma ó el obejto de 
sus himnos» (Sociedad Académica de Amantes 
de Lima 1794b, vol. XI, f. 206) . Estos abor-
dajes de la naturaleza no son estáticos, por 
el contrario, muestran un desenvolvimiento 
y como se mencionó con una idea fuerte de 
progreso. Para Unanue, las etapas de la huma-
nidad, que se van presentando cada vez más 
«avanzadas» van mostrando el surgimiento de 
mejores formas de abordar la cuestión de la 
naturaleza, asistido por el desarrollo de las artes 
y de las ciencias. De esto modo sostiene que:

Quando la Filosofía les enseñó a conocer 
sus virtudes y pasiones, quisieron fuesen 
el símbolo y aun el original de todas ellas, 
y sumergidos en la noche de la supers-
tición las elevaron á ser sus Dioses. El 
espíritu humano, amante de lo mara-
villoso, lleva las cosas hasta extremo, y 
quizá principió la idolatría por la ado-
ración de los vegetables. Al menos la 
Mágica su inseparable compañera ha figu-
rado siempre con estos sus misterios, y 

deducido de ellos su eficacia (Sociedad 
Académica de Amantes de Lima 1794b, 
vol. XI, f. 206).

Al observar con detenimiento lo planteado por 
Unanue, se puede reparar que hace una aproxi-
mación en varios niveles de la naturaleza vegetal 
y sus enfoques. Yendo más allá de esta experien-
cia sensible, antes dicha, reconoce que ésta es 
guiada desde lo filosófico. Pero llama la aten-
ción que, junto con su análisis histórico de este 
devenir, se puede observar un abordaje de algún 
modo antropológico. En esta relación naturaleza 
vegetal y el hombre, este científico ensaya explica-
ciones sobre el ser humano: la idolatría, la magia, 
la superstición y como estas estaban orientadas 
en función a lo que la misma naturaleza permi-
tía en cada contexto, se podría decir que Unanue 
plantea una suerte de abordaje etnobotánico de 
la naturaleza. Esto reafirma esta idea de cuan 
diversa es conceptual e históricamente la natu-
raleza y cuan imbricada en la cuestión humana 
está y por eso se entiende que las ciencias de la 
naturaleza estén en constante transformación en 
esta relación con su objeto de estudio. 

Conclusiones

Este trabajo enlista sus conclusiones en tres 
puntos. En primer lugar, se instala en las dis-
cusiones historiográficas que inadmiten la 
posibilidad del surgimiento de una ilustración 
y una ciencia hispánica, tanto en la metró-
poli como en las periferias, como fue el caso 
de los Andes tropicales del norte. Se mues-
tra, que existieron formas de ilustración que 
no solo fueron reformistas, sino que buscaban 
generar nuevos ordenes sociales, culturales y 
políticos. No obstante, esta ilustración y esta 
ciencia no rompen todos los elementos de la 
tradición, como la religión, sino que encuentran 
en ellos los sentidos, las representaciones, los 



55

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

imaginarios que justifican dichas transformacio-
nes en el pensamiento. Estas transformaciones 
se hacen evidentes en la construcción de la rela-
ción entre naturaleza y ciencia.

La naturaleza, en segundo lugar, es un 
tema complejo que no se reduce a una materia-
lidad desvinculada del ser humano y su devenir. 
Por el contrario, está profundamente entrela-
zada con la existencia humana, considerada en 
ese contexto como una manifestación divina. 
Así, la naturaleza fue esencial para el progreso, 
la salvación, la salud, la estética y el autoco-
nocimiento humano. Bajo estas premisas, la 
ciencia se configuró como una expresión lógica 
de la necesidad de comprender lo divino y lo 
humano. En esta perspectiva, la ciencia no se 
aparta de la experiencia sensible —estética y 
religiosa—, sino que la refuerza como acción y 
vocación, desafiando la noción de una ciencia 
ilustrada meramente instrumental.

Esta consideración nos conduce al último 
punto: este trabajo no pretende reivindicar la 

religión per se, sino destacar la importancia de 
comprender los principios subyacentes a las con-
cepciones de la naturaleza y a la construcción de 
sus marcos epistemológicos. Estos principios son 
fundamentales, ya que influyen significativamente 
en la definición de agendas de investigación y 
en las posturas sobre el uso, aprovechamiento e 
incluso la explotación de la naturaleza. Al asu-
mir sistemáticamente que la práctica científica 
está desvinculada de la experiencia sensible, se 
corre el riesgo de deshumanizar la naturaleza y 
desnaturalizar al ser humano, una actitud que 
podría explicar la actual crisis ambiental planeta-
ria. Para transformar verdaderamente la relación 
del ser humano con la naturaleza, es necesario 
reconocer tanto las ideas «racionales» como las 
«irracionales» que han regulado esta interacción 
y que han caracterizado las últimas décadas 
como un período de crisis. Solo así se abrirá la 
posibilidad de visibilizar otros discursos no ins-
trumentales de la ciencia.

Referencias:

Acosta Corredor, M. P. (2017). Entre el laberinto jurídico de la monarquía hispánica: El caso de 
un cacique del Nuevo Reino de Granada (1571–1578). Universidad del Rosario.

Artigas, J. N. (2008). En el tercentario de Carl Von Linne. Gayana (Concepción), 72(2), 121–126.
Bleichmar, D. (2010). El imperio visible: La mirada experta y la imagen en las expediciones cien-

tíficas de la Ilustración. Cuadernos Dieciochistas, 9(0), 21–47.
Bleichmar, D. (2016). El imperio visible: Expediciones botánicas y cultura visual en la Ilustración 

hispánica. Fondo de Cultura Económica.
Cañizares-Esguerra, J. (2005). La Ilustración hispanoamericana: Una caracterización. En J. E. 

Rodríguez O. (Ed.), Revolución, independencia y las nuevas naciones de América (pp. 87–98). 
Fundación MAPFRE Tavera. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1415430

Casalino, C. (2008). Hipólito Unanue: El poder político, la ciencia ilustrada y la salud ambiental. 
Revista Peruana de Medicina Experimental y Salud Pública, 25(4), 431–438. http://www.scielo.
org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1726-46342008000400014&lng=es&tlng=en

Clément, J.-P. (2017, abril). La ciencia en la prensa periódica hispanoamericana del siglo XVIII. 
El Argonauta español. Revue bilingue, franco-espagnole, d’histoire moderne et contemporaine 
consacrée à l’étude de la presse espagnole de ses origines à nos jours (XVIIe-XXIe siècles), (14). 
https://doi.org/10.4000/argonauta.2617



56

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

Comte, A. (2004). Curso de filosofía positiva. Ediciones Libertador.
Foucault, M. (2005). Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias humanas (32.ª ed.). 

Siglo XXI.
Gamboa, F. (2002). Los muiscas en los siglos XVI y XVII: Una mirada desde las fuentes docu-

mentales (p. 122). Instituto Colombiano de Antropología e Historia.
Gerbi, A. (1960). La disputa del Nuovo Mundo: Historia de una polémica, 1750-1900. Fondo de 

Cultura Económica.
Gomis Blanco, A. (2004). La divulgación de la Historia Natural en la España del siglo XVIII. 

En Historia de las ciencias y de las técnicas, Vol. 1 (págs. 201–218). Universidad de La Rioja. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1090041

Góngora, M. (1969). Aspectos de la ilustración católica en el pensamiento y la vida eclesiástica 
chilena (1770-1814). Revista Historia, 8, 43–73.

Kant, E. (1978). Filosofía de la historia. Fondo de Cultura Económica.
Kant, E. (2007). Crítica de la razón pura. Ediciones Cohhue SRI.
Lafuente, A., & López-Ocón Cabrera, L. (1996). Tradiciones científicas y expediciones ilustradas 

en la América hispana del siglo XVIII. En J. J. Saldaña (Ed.), Historia social de las ciencias 
en América Latina (pp. 247–281). Miguel Ángel Porrúa.

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos: Ensayo de antropología simétrica. Siglo Veintiuno 
Editores Argentina.

Maillard, C. (1997). Experiencia estética y experiencia mística. Su relación en la Escuela de 
Cachemira. Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, 2.

Melo, M. (2013). Derechos de la Naturaleza, globalización y cambio climático. Línea Sur, 43–54.
Murcia, D. (2012). La naturaleza con derechos. Un recorrido por el derecho internacional de los dere-

chos humanos, del ambiente y del desarrollo. Instituto de Estudios Ecologistas del Tercer Mundo.
Muñoz Arbelaez, S. (2015). Costumbres en disputa: Los muiscas y el Imperio español en Ubaque, 

siglo XVI [Tesis de maestría, Universidad de los Andes].
Nieto Olarte, M. (2003). Historia Natural y la apropiación del Nuevo Mundo en la Ilustración 

española. Bulletin de l’Institut français d’études andines, 32(3), 417–429. https://doi.
org/10.4000/bifea.6049

Nieto Olarte, M. (2006). Remedios para el imperio: Historia natural y la apropiación del Nuevo 
Mundo. Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias Sociales, Departamento de Historia.

Polzin-Haumann, C. (2006). Ilustrados - anti-ilustrados: La ilustración española y sus adversa-
rios. Un estudio léxico. En Século das Luzes: Portugal e Espanha, o Brasil e a região do Rio 
da Prata; [actas do Congresso «Século das Luzes: Portugal, Espanha, o Brasil e a Região do 
Rio da Prata», Berlim, 20 - 24 de Maio 2003] (pp. 191–207).

Rojas, U. (1965). El cacique de Turmequé y su época. Academia de la Historia.
Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1791a). Mercurio Peruano (Vol. I). Imprenta Real 

de los Niños Huérfanos.
Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1791b). Mercurio Peruano (Vol. II). Imprenta Real 

de los Niños Huérfanos.
Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1792a). Mercurio Peruano (Vol. V). Imprenta Real 

de los Niños Huérfanos.
Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1792b). Mercurio Peruano (Vol. VI). Imprenta Real 

de los Niños Huérfanos.



57

Ilustrando la naturaleza: 
el lenguaje religioso como experiencia de lo sensible en la construcción de la ciencia en los Andes tropicales del norte 

p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 041-057

Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1794a). Mercurio Peruano (Vol. X). Imprenta Real 
de los Niños Huérfanos.

Sociedad Académica de Amantes de Lima. (1794b). Mercurio Peruano (Vol. XI). Imprenta Real 
de los Niños Huérfanos.

Thurner, M. (2022). Peruvian desencuentro. Humboldt’s fog, Unanue’s light. En M. Thurner 
& J. Cañizares-Esguerra (Eds.), The invention of Humboldt. On the geopolitics of knowledge. 
Routledge.

Vargas Machuca, B. (1599). Milicia y descripción de las Indias. Pedro Madrigal.
Warren, A. (2009). An operation for evangelization: Friar Francisco González Laguna, the 

Cesarean section, and fetal baptism in late colonial Peru. Bulletin of the History of Medicine, 
83(4), 647–675. http://www.jstor.org/stable/44448831





59

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: 
tradiciones, enfoques y horizontes críticos

The Historiography of Law and Justice in Ecuador: 
Traditions, Approaches, and Critical Horizons

Viviana Velasco Herrera
GHISDE – PUCE

https://orcid.org/0009-0003-7622-0659 
vivisvelascos@gmail.com

Abraham Zaldívar
GHISDE – PUCE

https://orcid.org/0000-0002-1605-4682

Recibido: 30/06/2025    Aceptado: 31/08/2025

Velasco Viviana, et al
p-issn 0252-8681 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079 

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8484

Resumen

Este artículo ofrece una revisión crítica de la historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador. Se examinan los 
enfoques tradicionales centrados en la norma jurídica y se destaca la emergencia de nuevas perspectivas desde la 
historia social, política y crítica. Asimismo, se identifican las limitaciones de los estudios jurídicos clásicos, se anali-
zan las influencias de corrientes historiográficas internacionales y se proponen líneas metodológicas para renovar el 
estudio del derecho como práctica social y lenguaje político.

Palabras clave: Historiografía, derecho, justicia, historia política, historia social, Ecuador.

Abstract

This article offers a critical review of the historiography of law and justice in Ecuador. It examines traditional approa-
ches centered on legal norms and highlights the emergence of new perspectives from social, political, and critical 
history. It also identifies the limitations of classical legal studies, analyzes the influence of international historiographi-
cal trends, and proposes methodological lines for renewing the study of law as a social practice and political language.

Keywords: Historiography, law, justice, political history, social history, Ecuador.



60

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Introducción

La historiografía del derecho en el Ecuador ha 
sido, hasta hace poco, un campo escasamente 
explorado desde las perspectivas de la historia 
social y política. Durante los siglos XIX y XX, 
este campo estuvo dominado por juristas que 
construyeron relatos institucionalistas y norma-
tivos, enfocados principalmente en la evolución 
constitucional y en la descripción de determina-
das regulaciones jurídicas. Sin embargo, desde 
fines del siglo XX —y con mayor intensidad en 
los años recientes— una nueva generación de 
estudios ha comenzado a centrar su atención en 
las prácticas jurídicas, los actores involucrados, 
las relaciones sociales y los lenguajes jurídicos 
situados históricamente.

Este giro ha implicado también una crí-
tica a las metodologías tradicionales del campo 
jurídico, las cuales se centraban en el análisis 
del texto normativo y en los postulados del 
positivismo jurídico. En contraste, las nuevas 
investigaciones han incorporado herramientas 
provenientes del análisis histórico, etnográfico 
y sociológico, así como enfoques más integra-
dores y contextualizados.

La evolución de la producción historiográ-
fica en el país ha incidido directamente en el 
modo en que se ha construido la historia del 
derecho y de la justicia. La historiografía ecua-
toriana nació desde los discursos de una élite 
política que produjo una visión legitimadora 
del pasado, orientada a justificar su papel como 
protagonista de la construcción nacional. Esta 
narrativa se organizó cronológicamente y pro-
puso un orden interpretativo para comprender 
la nueva comunidad política en formación.

Antes de la profesionalización de la dis-
ciplina histórica, los jurisconsultos ocuparon 
un lugar de privilegio en la interpretación del 
pasado, lo que contribuyó a consolidar una 
historia política basada en la exaltación del dere-
cho como fundamento del orden republicano. 
A partir de la segunda mitad del siglo XX, el 

pensamiento sociológico, antropológico e his-
tórico comenzó a desarrollarse paralelamente a 
estas narrativas tradicionales. Las universidades 
de América Latina —y del Ecuador en particu-
lar— comenzaron a albergar debates teóricos y 
propuestas críticas que sentaron las bases para 
una renovación en los estudios del derecho y 
sus instituciones.

La cada vez más común postura interdiscipli-
nar en la academia ecuatoriana y latinoamericana 
ha abierto espacios de contacto entre el ejerci-
cio del derecho y su análisis ontológico con la 
interpretación de ese campo desde otras cien-
cias sociales. De hecho, en el nuevo milenio, 
el contenido histórico que, de manera gene-
ral, se suscribía a la asignatura de historia del 
derecho en los planes de estudio de las carre-
ras de Jurisprudencia se ha desbordado hacia 
la investigación de los contextos históricos, 
antropológicos y sociológicos de problemas 
específicos de la práctica y teoría del Derecho 
como el constitucionalismo, los derechos huma-
nos, la justicia consuetudinaria en el estado 
plurinacional, etcétera. Esta característica fue 
motivada por la organización de programas de 
posgrado en esa área, en las universidades de 
cuarto nivel afincadas en el Ecuador (UASB y 
FLACSO) y a talleres de investigación en las 
de pregrado (UCE, PUCE, SFQ) que dieron 
paso a la reflexión más profunda de los fenó-
menos jurídicos.

A lo largo de este artículo haremos un 
repaso de los distintos personajes que escribieron 
importantes textos historiográficos que, si bien 
no son específicamente historiadores del dere-
cho, contienen un componente de historia legal 
o constitucionalista que alimentan este complejo 
campo, tanto en el siglo XIX como en el XX.

Es de nuestro interés establecer la dife-
renciación entre historia del derecho como la 
conocemos hoy y la historia de los relatos histo-
riográficos que toman en cuenta componentes 
del área del derecho dentro de una narrativa 
ecuatoriana o ecuatorianista.



61

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Se presentarán algunos puntos de discusión de 
la historiografía social y política que pueden 
servir de encuentro y de posibilidades al futuro 
para pensar y fortalecer tanto la producción y 
el conocimiento de una historia crítica del dere-
cho como el reconocimiento de una trayectoria 
importantísima de la producción que el gremio 
de jurisconsultos generó para el campo de la 
interpretación de las realidades sociales en el 
Ecuador y en América Latina.

Los relatos historiográficos y el 
derecho en el siglo XIX. Una 
historiografía marcada por el 
predominio normativo

Los inicios de la producción histórica o como 
lo llamaría Ana Buriano (2009) de los rela-
tos historiográficos ecuatorianos estuvieron 
vinculados con la acción política de impor-
tantes figuras fundantes y fundamentales de 
la política de los primeros años de república. 
Son reconocidas las figuras de Pedro Fermín 
Cevallos, Francisco Xavier Aguirre Abad, 
Pedro Moncayo, entre otros, quienes perfilaron 
sendas historias del Ecuador que siguen siendo 
consultadas sino como bibliografía, como fuen-
tes que dejan entender el sentido de una época 
de transformaciones.

Aquella producción de relatos historiográ-
ficos puede considerarse un material de interés 
para reconstruir el pensamiento jurídico del siglo 
XIX, pues sus autores estaban participando 
activamente de la construcción y discusión de 
los campos legislativos y de la práctica coti-
diana de argumentación en la administración 
de justicia. Si bien no podemos considerar a 
estos relatos historiográficos escritos por juris-
consultos como historia específica del derecho, 
sí debemos reconocer que el acercamiento a 
la construcción normativa del fenómeno esta-
tal y su deformación profesional hace que estas 

primeras historias nacionales pongan atención 
a la construcción del campo del derecho enten-
dido como el campo de la legalidad.

La relación que existe entre pensamiento 
jurídico y construcción historiográfica es una 
relación fundamental de manifestar en un tra-
bajo como éste. De esta manera no debemos 
buscar lo que debería existir o lo que se debería 
haber escrito sino el material con el que conta-
mos.  Entonces el primer problema que hay que 
considerar en la historiografía del siglo XIX es 
definir que corresponden a relatos historiográficos 
en los que se introducen metodologías positivis-
tas de manejo de fuentes, en las que se usa de 
formas de referencia y que nos brindan impor-
tante información cercana a la construcción de 
formas normativas. Recordemos que los princi-
pales escritores de Historia nacional eran también 
burócratas y hablaban por aquel estado nación en 
construcción, y desde esos relatos estaban perfor-
mando lenguajes y narrativas que daban sentido 
a ese nuevo orden. De estos personajes, hemos 
decidido identificar dos fundamentales. 

El primero es Pedro Fermín Cevallos, 
autor de Resumen de la Historia del Ecuador 
desde su origen hasta 1845 (1974). Esta histo-
ria fue oficializada por el régimen de Gabriel 
García Moreno en los años 70 del siglo XIX 
por tener sincronía con la posición interpreta-
tiva que tenía Cevallos y el régimen. ¿Por qué 
se podría considerar esta obra como parte sino 
no del canon de la historia del derecho como un 
antecedente de este diferenciable en esta revi-
sión? Porque Fermín Cevallos, que nace en 1812 
y muere en 1893, tuvo una participación muy 
activa en la política de los primeros años de la 
República del Ecuador. Fungió como diputado 
por Pichincha y se desempeñó como fiscal de 
la Corte Superior de Justicia de Guayaquil, y 
durante el ejercicio de este cargo escribió este 
relato. En su historia hace una revisión de las 
dinámicas políticas y económicas con las que 
se construyó el estado ecuatoriano, y un punto 
interesante a resaltar es que por el lugar que 



62

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

ocupó en los poderes legislativo y judicial tuvo 
acceso, de primera mano, a fuentes sobre la 
historia política del XIX que son citadas en 
algunos de sus capítulos. Estas citas se refieren 
a debates legislativos, decretos, actas, circula-
res, etc. El enfoque de Cevallos construye una 
mirada en la que es actor y testigo, por lo que 
propone análisis estimulantes sobre la confor-
mación del orden republicano.

Otro jurisconsulto que debemos ubicar, en 
este amplio repaso de voces fundamentales en 
las discusiones sobre el derecho, es Francisco 
Javier Aguirre Abad, político y abogado ecua-
toriano que se destacó, entre otros méritos, por 
escribir una historia general llamada Bosquejo 
histórico de la República del Ecuador (1972). Si 
bien este texto no incluye la cantidad de infor-
mación o los debates legalistas que podemos 
encontrar en Cevallos, el texto de Aguirre Abad 
nos brinda un ejemplo de la relación entre his-
toria y pensamiento jurídico en el XIX. En su 
Bosquejo histórico el autor hace una interpreta-
ción cronológica de algunas de las principales 
mutaciones del Ecuador y hace énfasis en la 
relación jurídica de la jurisdicción y la ciuda-
danía.  Divide su texto a partir del criterio de 
identidad política, ya que distingue por capí-
tulos referentes a colombianos (1822-1830) y 
ecuatorianos (1830 en adelante), y se refiere a 
estas etapas a través de una relación identitaria 
discutida alrededor del problema de la ciuda-
danía. Aguirre Abad, como funcionario del 
Estado, fue procurador síndico municipal, jefe 
político, concejal y presidente de juntas provin-
ciales. Fue además asambleísta constituyente 
de 1852, y ha pasado a la historia por ser quien 
presenta, durante la presidencia de José María 
Urbina, la ley de manumisión de los esclavos 
ante el Congreso. De ahí que su «Discurso sobre 
la manumisión de esclavos» en 1854 (1980) haya 
sido objeto de estudio constante, de mayor 
manera desde la visión del derecho y algo des-
atendida por la visión de la historia política 
o social. Creemos que sería muy interesante 

poder profundizar cuál es la genealogía de los 
conceptos que se usan en esta discusión, en la 
que se pone en tensión la idea del derecho de 
propiedad y el concepto de libertad.

¿Por qué no incluir otros relatos historio-
gráficos del siglo XIX dentro de este horizonte 
de producción de una narrativa histórica del 
derecho y la justicia? Porque otros textos 
reconocidos como el de Pedro Moncayo, El 
Ecuador de 1825 a 1875 (1979) o Páginas del 
Ecuador de Marietta de Veintemilla (1890) son 
textos que están insertos en un debate entre 
tendencias liberales y conservadores, en el que 
la interpretación del pasado es fundamental y 
están atravesados, de manera más clara, por un 
discurso de corte ideológico y, sobre todo, por-
que la inclusión de textos sobre la relación entre 
producción normativa y sociedad está menos 
presente.  Por la misma razón, no incluimos en 
este recorrido a las obras históricas de González 
Suárez o de Roberto Andrade.

Un interesante material, construido en el 
siglo XX, reunió algunas voces de juriscon-
sultos a través de la recopilación de varios de 
sus alegatos en los siglos XIX y XX.  Es el 
tomo llamado Juristas y sociólogos (1960), de la 
Biblioteca Ecuatoriana Mínima, publicada en 
México por el reconocido editor M. Cajica. Este 
texto, publicado en 1960, nos permite encon-
trar alegatos en juicios de algunos importantes 
jurisconsultos y nos permite identificar los pro-
cedimientos argumentativos y tradiciones que 
se usan para la construcción de un alegato den-
tro de un litigio. Algunos de los textos que 
encontramos en esta recopilación, que fue selec-
cionada e introducida por el Dr. Manuel Elicio 
Flor, son el «Alegato en el juicio entre los seño-
res Ramón  Laso y su hermano Juan José sobre 
división de bienes» del doctor José Fernández 
Salvador; el «Alegato en el juicio seguido entre 
Miguel Narváez y Miguel Jaramillo por dinero» 
del doctor Ramón Miño y otros alegatos repro-
ducidos de los doctores Pedro José de Arteta, 
Pedro Fermín Cevallos, Pablo Herrera, Manuel 



63

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Bustamante, como autores del siglo XIX. Se 
recopila también alegatos dentro de juicios 
de importantes jurisconsultos del siglo poste-
rior, por ejemplo, el del doctor Leopoldo Pino, 
del doctor Manuel R. Balarezo, y de Nicolás 
Clemente Ponce, de quien consta el «Manifiesto 
ante la Corte Suprema» y «Cuestiones jurídicas».  
El punto nodal de este corpus es la recopilación 
de alegatos que son novedosos para el editor por 
distintas razones: en algunos casos por el uso de 
normativa del Antiguo Régimen, en otros casos 
por usos de la normativa republicana como en 
los procedimientos civiles y penales. Para todos 
los casos es manifiesta la erudición de los juristas 
al presentar el alegato. Una dificultad que pre-
senta este texto es que no muestra el expediente 
completo del juicio, lo que nos permitiría cono-
cer si el alegato define o no la toma de decisión 
del juez, que sería un elemento muy interesante 
para comprender los mecanismos teóricos de 
construcción de una resolución o de una sen-
tencia en la época.

El peso de la formación jurídica. 
La historia del derecho y su 
enseñanza en el siglo XX.

Durante mucho tiempo, el estudio del derecho 
en el Ecuador ha estado dominado por manua-
les, cronologías legales y tratados doctrinales. 
Esta aproximación normativa no ha conside-
rado suficientemente el derecho como práctica 
social ni sus interrelaciones con los procesos 
políticos, económicos o culturales.

En el siglo XX, el panorama resulta muchí-
simo más complejo con respecto a la formulación 
de las narrativas historiográficas pues hay una 
comunicación mucho más intensa con redes 
de conocimiento positivista que posibilita la 
inclusión de ciertas herramientas y enfoques 
cientificistas en la construcción de la historia en 
general y de manera particular de historia del 

Derecho. En este siglo se identifican autores que 
tienen una intención clara de organizar y siste-
matizar el quehacer del derecho. Encontramos 
desde muy temprano algunos tratados que 
recopilan información normativa como compi-
laciones, leyes de la república tanto colombiana 
como ecuatoriana, corpus de leyes civiles o de 
Hacienda, etcétera. Estos textos contienen un 
enfoque propositivo en su selección que es un 
elemento que no se ha tomado en la historio-
grafía del derecho ecuatoriano actual. Entender 
bajo qué premisas de selección estos jurisconsul-
tos de la primera mitad del siglo XX elaboraron 
unos criterios de organización podría revelar for-
mas específicas del conocimiento del derecho 
y de la justicia. Sólo por mencionar algunos, 
encontramos Estudios de legislación y de dere-
cho civil, de Francisco José Urrutia (1902) y La 
justicia penal en el Ecuador: su evolución, magis-
tratura y reformas, de Juan Bautista Mosquera 
(1911). Todavía muy ligado a la normatividad 
hay una clara intención de establecer cronolo-
gías y, como plantearemos, se da un ejercicio de 
presentación evolutiva del proceso de la cons-
trucción jurídica de la comunidad republicana. 
En muchos casos se presenta la historia del 
Antiguo Régimen como la de una etapa inicial 
que precede o anticipa al momento republicano 
o de las independencias, y luego, se entiende 
al momento republicano como clave dentro de 
este ciclo en ascendente que sería la construcción 
ideal de la república y por supuesto de sus leyes. 
Un ejemplo claro es el libro de Pedro Moncayo 
«El Ecuador de 1825 a 1875: sus hombres, sus 
instituciones y sus leyes» (Moncayo, 1906).

Además de recopilaciones normativas, 
comienzan a despuntar desde inicios del siglo 
XX sistematizaciones de temas doctrinales y 
análisis puntuales con relación a algunos temas 
de derecho, impulsadas principalmente por 
coyunturas políticas y normativas. Por ejem-
plo, Francisco José Urrutia publica en 1902 El 
divorcio según la Ley de matrimonio civil dictada 
por el Congreso del Ecuador de 1902 (Urrutia, 



64

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

1902), y Ulpiano Pérez Quiñones analizan el 
tema del divorcio en El divorcio: estudio publi-
cado en el Boletín Eclesiástico (Pérez Quiñones, 
1905), ambos a raíz de la aprobación de la ley 
de matrimonio civil de 1902. El tema fronterizo 
o las relaciones diplomáticas fueron recurrentes 
en análisis de derecho internacional, con textos 
como los de Nicolás Clemente Ponce «Límites 
entre el Ecuador y Colombia» (1915) y «Límites 
entre el Ecuador y el Perú» (1921); o el de José 
Trajano Mera Cónsules y consulados: estudios de 
derecho consular internacional (Mera, 1910). El 
derecho penal muestra un despunte de análisis 
doctrinal con textos como El derecho penal (su 
fundamento y evolución) y Apuntes de derecho 
penal: introducción para un estudio crítico del 
Código Penal ecuatoriano, ambos de Reinaldo 
Cabezas Borja (1911) (1918), y La justicia penal 
en el Ecuador: juicio inquisitorial o sumario, 
jurisdicción instructora, personalidad jurí-
dica y pruebas en lo criminal, de Juan Bautista 
Mosquera (1912).

Podemos identificar en este momento una 
intención de delimitar momentos de ruptura y 
avance en la consecución de derechos, en el 
establecimiento de regímenes democráticos y 
en la construcción de formas civiles frente a ese 
pretendido caos militar que se muestra en los 
relatos historiográficos del XIX. Por tanto, la 
norma sería la que marca el ritmo de un proceso 
que está in crescendo. En estas obras se reco-
noce poco la necesidad de hablar de un campo 
más amplio como el de la justicia. Aunque se 
identifican discusiones teológicas y filosóficas, 
no contienen la misma intención de interpreta-
ción del cambio, que correspondería al enfoque 
histórico. Sin embargo, creemos que sería muy 
importante seguir con la investigación de estas 
discusiones teóricas pues ayudarían muchísimo 
a entender cuáles fueron los procesos de debate, 
no solamente de normativas, sino también de 
la legitimidad, de las formas de construcción 
de la obediencia, de modelos de convivencia 
entre la moral la ética, entre los derechos y los 

privilegios, etc. Muchos de estos debates sobre 
el derecho circularon en forma de publicacio-
nes periódicas de asociaciones y sociedades 
académicas, como la Revista de la Sociedad de 
Estudios Jurídico – Literarios a partir de 1902, 
y la Revista Forense, del Colegio de Abogados 
de Quito, desde 1913.

Otro capítulo fundamental de esta histo-
riografía del derecho y de la justicia tiene que 
ver con la producción de pensamiento a través 
de la práctica pedagógica de jurista que fueron 
parte de muchos de los claustros de las prin-
cipales facultades de Derecho tanto de Quito, 
Guayaquil y Cuenca. En estos espacios se desa-
rrollaron voces de importantes pensadores qué 
combinaron su actividad litigante con una 
intelectual. Se muestran ejemplos también de 
personas que combinaron una actividad legis-
lativa en el gobierno o la administración de la 
justicia con el aula de clase. Un ejemplo de 
lo anterior puede ser la proliferación de textos 
creados expresamente como manuales de estu-
dio de derecho, entre los que podemos resaltar: 
El jurado: lección a los alumnos de Derecho prác-
tico, de Víctor Manuel Peñaherrera (1914), el 
Manual de Derecho constitucional ecuatoriano 
de Rodrigo Jácome Moscoso (1931), Teoría 
general del derecho civil internacional de Ángel 
Modesto Paredes (1933) y Manual de ciencia 
de hacienda y de derecho fiscal ecuatoriano, de 
Eduardo Riofrío Villagómez (1936). Son tam-
bién de este contexto las obras: Estudio sobre 
el jurado, y tribunal del crimen, en Ecuador 
de Ricardo del Hierro (1934), Génesis de los 
derechos de familia y sus proyectos en la legisla-
ción ecuatoriana de Francisco Zevallos Reyre 
(1933), Los nuevos fundamentos del dere-
cho internacional de Jorge Villagómez Yépez 
(1934), Derecho Civil internacional de Carlos 
Salazar Flor (1938).

Con respecto a la producción de pen-
samiento jurídico vinculado a la enseñanza, 
advertimos un big bang de producción de cro-
nologías de Historia del Derecho, ya con esa 



65

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

autodenominación, a partir de los años 40, y no 
necesariamente circunscritos al periodo republi-
cano. Por ejemplo, el texto de Gustavo Salgado 
La vida del derecho en el antiguo Reyno de Quito 
(1944). Podríamos cavilar que ese impulso que 
va a tomar la producción de textos sobre la 
Historia del Derecho tiene que ver con refor-
mas del pensum universitario y la lenta, pero 
cada vez más cierta, separación entre las formas 
de estudiar derecho canónico y derecho civil. 
La inclusión del tema específico del derecho 
ecuatoriano y del constitucionalismo, desde la 
década anterior, va a alterar de manera significa-
tiva la construcción del saber, pues es necesario 
la elaboración de estos manuales y textos com-
plementarios para acompañar las discusiones de 
las asignaturas. Los sucesos bélicos ocurridos en 
la década del 40 hacen posible esta prolifera-
ción de textos vinculados al conflicto militar con 
el Perú, pues habría motivado una nueva dis-
cusión nacionalista. Fue, además, un momento 
álgido de conflictividad en el que nuevas voces 
y colectivos actuaban en la política ecuatoriana. 
La contienda política no se limitaba a las ten-
siones entre conservadores y liberales, sino que 
también tensionaba con las izquierdas. Esa inte-
lectualidad de izquierda va a formar un campo 
que, aunque no exclusivamente en el derecho, va 
a ser decidor en las primeras discusiones sobre 
sobre Ciencias Sociales en la universidad y en la 
formación de la sociología y su uso para la reso-
lución de los problemas contemporáneos. Dos 
décadas más tarde, esta tendencia se manifestó 
en el trabajo de Piedad Peñaherrera y Alfredo 
Costales al escribir la Historia social del Ecuador 
(1964) en cuyo tomo se incluyó la metodología 
del materialismo histórico para la interpretación 
de algunos fenómenos históricos.  

Regresemos a los años 40 y 50. En este 
período encontramos nuevamente obras que 
funcionan como manuales y que fueron aupados 
por instituciones estatales como la Casa de la 
Cultura Ecuatoriana. Existe un amplio número 
de revistas universitarias, y de sus facultades de 

derecho, donde se publican análisis y opiniones 
jurídicas. Una de las más representativas fue la 
Revista de la Universidad de Guayaquil, en la 
que desde 1930 se divulgaban temas de derecho. 

En este periodo podemos identificar una 
mayor especialización en áreas específicas 
del derecho. Podemos citar a Ramiro Borja 
y Borja, con Derecho constitucional ecuato-
riano (1950), a Francisco Zevallos Reyre con 
Lecciones de Derecho Constitucional (1947), y a 
Luis Bossano Paredes con El mandato público, 
su fundamento y su ejercicio (1955). Sobre temas 
procesales y jurisdiccionales encontramos a 
Alberto Sarmiento con Organización judicial 
ecuatoriana (1946). Otros textos como Derecho 
de autor panamericano, de Wenzel Goldbaum 
(1943), Lecciones de derecho práctico civil y penal, 
de Víctor Manuel Peñaherrera (1943), Curso de 
derecho mercantil ecuatoriano, de Kleber Viteri 
Cifuentes (1943), Principios normativos del dere-
cho internacional público, de Teodoro Alvarado 
Garaicoa (1946), y Estudios sobre derecho fiscal, 
de Eduardo Riofrío Gómez (1949), muestran un 
diapasón temático amplio.

Para la década del 60, el abordaje a la his-
toria del derecho se extendía. Un ejemplo es el 
texto de Benjamín Cevallos Arízaga, Historia 
del derecho civil ecuatoriano publicado por los 
Talleres Gráficos Nacionales en 1969. También 
es icónico en ese momento para la construc-
ción de un canon tradicional de la Historia 
del derecho el libro de Juan Ignacio Larrea 
Holguín, Manual elemental de derecho civil del 
Ecuador (2008), que ha tenido varias reedicio-
nes posteriores.

Aunque el gran fenómeno del siglo XX 
sería la aparición del campo propio de la historia 
del derecho separado de la historia general del 
Ecuador, todavía podemos encontrar interpre-
taciones abarcativas como la de Luis Robalino 
Dávila (1968). Desde su despacho de abogado 
estudió distintos momentos de la República 
del Ecuador y escribió sendos tomos sobre la 
política ecuatoriana. Dentro de sus páginas 



66

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

encontramos referencias, debates sobre las 
formas en la que fueron negociadas e incluso 
dictadas leyes y se delimitan procedimientos por 
lo que se resolvieron conflictos políticos desde la 
administración de justicia y la legislación. 

Dentro de las subcategorías historiográfi-
cas evidentes en el siglo XX están las propias 
de las ramas del derecho: civil, penal, tributario, 
comercial, exterior, internacional, etc. Estas pro-
ducciones mantendrán la esencia positivista al 
establecer cronologías de la aparición de la legis-
lación vinculada a cada tema, aunque sin mucho 
análisis alrededor de la constitución de esas leyes. 

Otro punto fundamental de este siglo será 
la constitución de la asignatura de derecho 
territorial ecuatoriano. Si bien los conflictos 
territoriales no son un fenómeno particular del 
siglo XX, es a partir de este período que se 
comienza a establecer una narrativa interpreta-
tiva y en muchos casos justificativa de la toma 
de decisiones con respecto a la resolución de 
conflictos limítrofes, de manera especial con 
Perú. En este contexto existió una particula-
ridad de que, en los colegios nacionales, como 
el Colegio Mejía o el Eloy Alfaro, se insertó la 
cátedra de derecho territorial ecuatoriano como 
parte del currículo de Historia. En esa cátedra 
se destinó un profesor exclusivo que se encar-
gaba específicamente de esa discusión. Parte 
de esa interesantísima producción son algunos 
textos sobre derecho territorial ecuatoriano que 
presentan varios formatos.  Uno de ellos sería 
el del manual con fines pedagógicos escolares 
y colegiales y el otro sería el de texto universi-
tario con miras a una circulación más amplia. 
Estos textos suelen estar acompañados además 
de amplias citas sobre los distintos tratados e 
incluyen discusiones muy interesantes en las 
que hasta se revelan elementos desconocidos 
de las negociaciones para la resolución de con-
flictos y por lo tanto se tornan un espacio para 
la polémica. Muchos de estos textos son rei-
vindicativos de la posición ecuatoriana frente 
a la peruana y es común que incluyan anexos 

cartográficos. De estos textos, ya hemos citado 
antes las obras de Clemente Ponce.

La otra categoría son las cartillas patrias 
que se generaron incluso desde años anteriores 
a la década del 20, en las que se presentaban 
la historia fronteriza del Ecuador. Por ejemplo, 
fue de gran circulación la Cartilla Patria de 
Modesto Chávez Franco (1922), publicada por la 
imprenta El Día y que por decreto de José Luis 
Tamayo se declaró como obligatoria en los plan-
teles de enseñanza primaria y secundaria para el 
estudio de límites del Ecuador. Vemos entonces 
esta relación cercana entre pedagogía e histo-
ria, que no solamente es una pedagogía sobre 
el conocimiento histórico en sí mismo sino una 
pedagogía ciudadana, nacionalista que buscaba 
que los temas fronterizos se volviesen cotidianos 
y estuviesen al alcance de la juventud. El tipo de 
información que encontramos en estas cartillas 
o en los manuales y textos de derecho territorial 
generalmente son reproducciones de las cédulas 
reales y, sobre todo, textos de los tratados de los 
que se hace una selección intencional de cier-
tos eventos que permiten entender los conflictos 
limítrofes entre Ecuador y Perú desde 1531.

Entre el sinnúmero de autores que se pue-
den identificar como especialistas de textos de 
derecho territorial ecuatoriano, tanto militares 
como civiles, va a ser fundamental la figura de 
Julio Tobar Donoso y de Alfredo Luna Tobar. 
Ambos fueron pensadores y también testigos de 
algunas de las decisiones tomadas con respecto 
a este tema.  Julio Tobar Donoso tuvo una par-
ticipación activa en la negociación del tratado 
con el Perú de 1942, por lo que, su reflexión 
nos puede resultar no solamente interesante por 
el esfuerzo de síntesis cronológica que hace del 
derecho territorial en el Ecuador, sino también 
como testigo político de un proceso que definió 
no solamente las fronteras entre el Ecuador y el 
Perú en los siguientes 50 años, sino también la 
toma de decisiones bélicas y con ella, la inversión 
de gasto económico en lo militar y también la 
forma de la construcción del discurso histórico.



67

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Considerando su mención previa, resulta per-
tinente señalar que, en una recopilación de la 
historia del pensamiento jurídico, la figura de Julio 
Tobar Donoso merece ocupar un lugar destacado.

Julio Tobar Donoso nació en 1894 y murió 
en 1981. Fue un diplomático, jurisconsulto y 
escritor que estuvo muy interesado y dedicó 
una muy buena parte de su acción al estudio 
de la historia, de manera especial de la histo-
ria constitucional y de la historia normativa del 
derecho ecuatoriano. Sin duda, cualquier inves-
tigador/a que estudie la transformación jurídica 
del Ecuador en el siglo XX tendrá que acer-
carse a sus textos, que son ya parte de un canon 
clásico del pensamiento social ecuatoriano. 
Tobar Donoso estuvo muy cerca desde joven a 
la educación jesuita, y formó parte del Centro 
Católico de Obreros. Fue un activo escritor de 
la prensa católica y por lo tanto se constituye 
como una figura muy importante del pensa-
miento conservador ecuatoriano. También va 
a fungir como promotor de la organización de 
la Pontificia Universidad Católica del Ecuador 
junto con el padre Aurelio Espinosa Pólit, en la 
que trabajó hasta 1972 y en la que fue decano 
de la Facultad de Jurisprudencia. Fue muy cer-
cano a las administraciones conservadoras, en 
especial del gobierno de Carlos Alberto Arroyo 
del Río, y participó de otros escaños importan-
tes vinculados con su línea política.

Su producción fue vasta, y puede ser cate-
gorizada en varios temas. Uno de ellos tiene que 
ver con la historia de la relación entre la Iglesia 
y el Estado. En los textos en los que trabaja 
este tema se presentan, desde la lógica conser-
vadora, regímenes de negociación de espacios 
para la construcción política tanto del Estado 
como de las nuevas funciones de la Iglesia, 
discusiones sobre el patronato, el concordato, 
la tutela de varios sectores de la población, la 
relación entre instrucción pública y educación 
laica, y otros. Aunque ya desde la primera mitad 
del siglo XX publica ensayos como Desarrollo 
Constitucional del Ecuador (1925), quizá el libro 

más reconocido en ese campo es La iglesia 
modeladora de la nacionalidad (1953). Cualquier 
favor que sus textos brindan son opacados por el 
sesgo conservador de su mirada, pues su narra-
tiva, aunque argumentada con documentos 
históricos, está construida desde la apología al 
catolicismo y al conservadorismo.

Uno de los aportes más interesantes de la 
producción de Tobar Donoso es la recopilación 
El indio en el Ecuador independiente (1992) que 
reúne un trabajo de muchos años y que es publi-
cado tardíamente en 1992. Hay en este texto 
una preocupación por el tema indígena «tene-
mos leyes para el trabajo industrial, que es el 
menos frecuente entre nosotros: pero ¿dónde 
están las normas para el trabajo y el obrero agrí-
colas?» (esta cita está en la presentación al libro, 
pero no es una cita del libro sino de una publi-
cación en el Nro. 15 de una revista).

Esta preocupación está imbuida en los 
debates del reformismo católico y del catoli-
cismo social que buscó responder los problemas 
del trabajo en general, y del trabajo indígena 
en particular, a través de la reproducción de las 
relaciones de poder de la élite y la desmoviliza-
ción de los sujetos históricos. La propuesta de 
Tobar Donoso en este libro es entregar un estu-
dio de los factores jurídicos que han presidido 
el desenvolvimiento de la economía agraria, y 
para ello brinda una definición del indígena 
desde tres bases: una racial, una cultural y 
una legal. Dentro de las genealogías que pode-
mos identificar, no solamente en esta obra sino 
también en algunos de los textos que hemos 
mencionado anteriormente, está la referencia a 
José María Otts Capdequí, historiador español 
especialista en derecho indiano, que tuvo una 
resonancia muy interesante en los jurisconsul-
tos. Seguramente fue de lectura obligatoria para 
estudios y docentes de la historia del Derecho.

Otro punto que vale la pena mencionar es 
que en esta obra de Tobar Donoso se presenta 
una cronología de la legislación producida alrede-
dor de las relaciones entre los distintos poderes y 



68

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

autoridades y la población indígena. Se toma en 
cuenta el momento colonial, aunque se lo aborda 
con menos intensidad que el momento republi-
cano, y se usan documentos primarios para su 
argumentación. Se habla también de la transi-
ción de la Audiencia de Quito a ser parte de 
Colombia, acontecimiento que no es tan común 
para los debates de la época, pues la mayoría de 
los textos principian sus cronologías desde 1830. 

Con respecto a la legislación laboral, en 
este libro se presenta el proceso de eliminación 
de tributos y algunos elementos muy intere-
santes sobre los cambios que existieron en el 
Código Civil de 1861 con respecto a que la 
regulación del servicio doméstico y el trabajo 
de los jornaleros habrían sido usados en la argu-
mentación de litigios sobre trabajo indígena. La 
legislación sobre tierras baldías y resguardos es 
expuesta de manera descriptiva y analiza un 
panorama entre 1859 y 1869 que puede resul-
tar interesante como punto de partida para 
futuras investigaciones. El corpus creativo de 
Tobar Donoso está atravesado por la defensa 
de la tutela del catolicismo y se usa un sentido 
maniqueo para evaluar las acciones de los regí-
menes políticos, laureando a la figura de García 
Moreno y cualquier otra gestión conservadora. 

El análisis de Tobar Donoso corresponde a 
una visión conservadora de la historia del dere-
cho que tiene una comunicación con la Historia 
del Derecho tradicional europea y latinoameri-
cana en las que la erudición y la prolijidad son 
la norma, pero el matiz se echa en falta. La crí-
tica que se puede hacer de este texto tiene que 
ver con la desconexión entre lo normativo y la 
realidad social y política de un contexto en el 
que se están sucediendo además muchos cambios 
constitucionales. También la posición política del 
autor, miembro activo del conservadorismo, pre-
senta una visión unidireccional de un problema 
múltiple que no solamente es multidimensional 
o sumamente complejo por las características 
propias de la diversidad de la población indí-
gena, sino también porque estaba inserto en un 

debate candente con intelectuales liberales y de 
izquierda. El libro muestra una visión reducida 
de la experiencia total que implica la historia de 
la población indígena y subalterna, cuyas accio-
nes y posibilidades fueron estudiadas por la 
historiografía social y política en años posteriores.

Es necesario reconocer que en esta reco-
pilación seguramente se omitirán –consciente 
e inconscientemente– algunos nombres. Sin 
embargo, se mencionarán algunos otros auto-
res del siglo XX que siguen la misma línea de 
Tobar Donoso en su intención de sistematizar 
y categorizar la historia del derecho desde una 
visión evolucionista. Estas visiones irán adop-
tando elementos diferenciales sobre todo con 
respecto a posiciones políticas, y también a los 
enfoques más amplios que el mismo contexto 
puede posibilitar entre los años 70 y 90. 

Uno de ellos es Juan Ignacio Larrea Hol-
guín, quien propone en su Historia del derecho 
ecuatoriano (1996) una periodización que no 
es demasiado distinta a los otros textos circun-
dantes pero que, por ejemplo, determina que 
«los fenómenos jurídicos presentan una com-
plejidad tal que se hace necesario subdividir 
el estudio de cada período dirigiendo la aten-
ción a varias materias: constitución el derecho 
público por una parte y derecho privado, por 
otra». (1996) También puede resultar relevante, 
más por la temática que por la técnica usada, su 
Recopilación de leyes económicas y sociales de la 
República del Ecuador, de 1970.

En su texto, que también funciona como un 
manual, se hace un recorrido por las discusiones 
de las relaciones entre la Iglesia y el Estado, los 
problemas territoriales y se mencionan también 
algunos personajes y obras que han influido en 
la historia del derecho. Se usan principalmente 
fuentes legales, que no dialogan con otras fuen-
tes contextuales. En otro texto del mismo autor 
Bibliografía jurídica del Ecuador (1970) se hace 
un esfuerzo por organizar las publicaciones sobre 
derecho que han existido en el Ecuador hasta 
la época de su publicación, aunque no se citan 



69

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

demasiados ejemplos sobre historia del derecho 
como campo del pensamiento jurídico expuesto 
en esa selección. Otra obra relevante de este 
autor es Derecho civil del Ecuador, de 1964.

Un autor trascendental en la historia del 
derecho ecuatoriano es José Reig Satorres. 
También muy marcado por el enfoque positi-
vista, son suyos los textos Autos acordados de la 
Real Audiencia de Quito (1972), y las ponen-
cias en los congresos del Instituto Internacional 
de Historia del Derecho Indiano tituladas 
Complemento de documentación ecuatoriana sobre 
Derecho Indiano (1973), Aplicación del derecho en 
el cabildo ecuatoriano (1976) y La Real Audiencia 
de Quito defiende su distrito (1991). Sin embargo, 
su obra más conocida fue el Manual de historia 
del derecho en el Ecuador, del 2000. El libro es 
parte de su paso como profesor de historia del 
derecho en la Universidad Católica de Santiago 
de Guayaquil y en él reconoce que no ha exis-
tido una investigación sistemática en historia del 
derecho y que lo que le interesa es romper el 
esquema habitual de los manuales de historia 
para exponer lecciones temáticas y problemáti-
cas. El autor propone el siguiente orden para 
la enseñanza de la historia: derecho romano 
como base de todos los derechos de occidente; 
influencia del cristianismo al moderar el derecho 
romano; cómo transforma el derecho germánico; 
derecho canónico; derecho justinianeo al ini-
ciarse el estudio legal en las universidades en el 
siglo XII; derechos locales y regionales; derecho 
común que llega a América; derecho indígena 
incaico y el derecho indiano que fue originado 
en la metrópoli; el derecho consuetudinario indí-
gena y por último el derecho ecuatoriano desde 
la independencia (2000). Podemos reconocer 
algunos autores que son parte de la genealogía 
de este texto: Ávila Martel, Bernardino Bravo 
Lira, Javier de Cervantes, Abelardo Levaggi, 
Guillermo Magadant, Víctor Tau Anzoátegui, 
Eduardo Martínez, Alfonso María Gallo, 
Antonio Muro Orejón, entre otros. Se cita de 
manera recurrente las Lecciones de Historia del 

derecho hispano indiano de José María Otts 
Capdequí y también algunos textos de Francisco 
Tomás y Valiente. Llama la atención no sola-
mente esta genealogía que ya incluye autores 
fundamentales de la Historia del derecho hispá-
nico, sino también un posicionamiento claro de 
las limitaciones y posibilidades que un ámbito 
como el de la historia del derecho podría tener 

«una valoración superficial de la historia 
del derecho supondría considerarla como 
un recuerdo de los precedentes del dere-
cho actual esto supondría convertir la 
materia en algo similar a la arqueología, 
tampoco se trata de una materia que trata 
de dar cierto barniz cultural jurídico a los 
estudiosos del derecho» (2000, p.14). 

Aunque se noten formas primigenias de una 
posición crítica, el texto sigue manteniendo 
una mirada más bien tradicional y positivista, 
pues reproduce la idea evolutiva: «todo lo que la 
materia pretende es dar al estudio del derecho 
en el tiempo la evolución que las instituciones 
y sistemas jurídicos concretos han tenido en el 
curso de los años hasta llegar a cuajar en la nor-
matividad vigente» (2000, p. 17,18). 

En esta obra y en los otros manuales de 
historia del derecho que hemos trabajado, se 
habla de que la historia es una ciencia auxiliar 
del derecho. Este es un punto fundamental para 
comprender lo que llamábamos anteriormente 
el divorcio entre la pedagogía de la historia del 
derecho y la historia del derecho como un campo 
de estudio propio tanto de la historia o de los his-
toriadores/as y también de las/los juristas.

Otro texto fundamental que puede dar 
una guía sobre lo que ocurre en los años 80 y 
90 es la recopilación que está en el marco de 
la colección de pensamiento ecuatoriano que 
llevó adelante el Banco Central del Ecuador 
junto con la Corporación Editora Nacional, 
cuyo volumen Pensamiento jurídico ecuatoriano 
(1997) recuperamos. Fue publicado en 1997 y 



70

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

contiene una selección de textos que pueden 
resultar llamativos para entender la producción 
del conocimiento jurídico ecuatoriano. La obra 
contiene un estudio introductorio realizado por 
Alberto Wray Espinosa y se propone una perio-
dización que resulta estimulante y es la siguiente: 
el pensamiento colonial: derecho, iusnaturalismo 
y teología (siglo XVII-XVIII); el iusnaturalismo 
moderno y la ideología de la emancipación 
(1791-1861); la conformación del derecho liberal: 
el eclecticismo y el iusnaturalismo romántico. 
La doctrina y la consolidación del formalismo 
jurídico entre (1875-1915); la secularización del 
pensamiento jurídico (1915-1938); y, por último, 
los daños recientes el arrinconamiento de lo jurí-
dico y el desprecio por la teoría. Resaltamos de 
la propuesta de Wray su intención por discutir 
no solamente las características normativas de 
la sociedad republicana en construcción, sino 
también sus bases teológicas filosóficas y del ini-
cio de una reflexión más amplia sobre la cultura 
jurídica. En este recopilatorio, algunos de los 
textos seleccionados son de Vicente Rocafuerte, 
Pedro Fermín Cevallos, Elías Lasso, Reinaldo 
Cabezas Borja. La periodización propuesta por 
el editor del tomo muestra una brecha que se 
amerita ser sometida a la comparación con for-
mas de análisis regionales que resulten similares.

Otro texto interesante de historia del dere-
cho es la propuesta de Francisco Zeballos Reyre, 
quien escribe una Historia del derecho desde la uni-
versidad pública en 1950, y aunque propone una 
visión igualmente lineal, propia de su época, esta-
blece algunas visiones críticas al hacer una revisión 
de métodos, conceptos y fuentes de la Historia del 
derecho. En este trabajo se establece que 

la historia del derecho debe comprender 
no sólo el estudio de los sistemas jurídi-
cos dentro de los cuales se ha vivido en 
el pasado, también es indispensable que 
se incorpore dentro de su investigación 
todo cuanto antes fue considerado como 
jurídico, aunque en la actualidad, por 

diferenciaciones paulatinas, no lo sea; y 
al contrario, lo que siendo ahora jurídico 
obtenga tal valor, en tiempos pasados no 
haya tenido ese valor (1950, p.35).

Su estudio abarca también la aplicación de la 
norma jurídica, así como la no realización de los 
principios de la justicia que cobraron forma en 
la conciencia de un pueblo. Menciona el autor 
que el estudio completo de la historia del dere-
cho significaría no solamente las instituciones 
que tuvieron su vigencia conformando la vida 
social de los pueblos, sino también las ideas 
que germinaron en los cerebros de los juristas, 
quienes se convirtieron en intérpretes de la rea-
lidad social del tiempo en el que vivieron. Para 
Zeballos Reyre las fuentes creadoras del dere-
cho son la ley y la costumbre, la jurisprudencia 
judicial, y también reconoce que debe añadirse 
la obra de los jurisconsultos dentro del estudio 
del derecho. Es interesante que este autor tiene 
una sección de filosofía de la Historia en la que 
introduce los debates sobre los cambios en la 
interpretación filosófica de la historicidad: Vico, 
el materialismo histórico, de Spengler. Así, nos 
permite mirar una noción un poco más amplia 
de las posibilidades del campo de estudio del 
Derecho. Dentro de su bibliografía se pueden 
encontrar referencias a Jorge Basadre, Arturo 
Capdevila, Sánchez Gallo, entre otros autores. 
Un punto que llama la atención es que, aunque 
se incorpora la visión disciplinar para presentar 
un marco teórico mucho más amplio, esta histo-
ria del derecho sigue construyéndose a través de 
esta posición evolutiva tradicional.

El derecho y la justicia en la 
Historiografía social y política

La profesionalización tardía de la historia en el 
Ecuador (a partir de 1979) contribuyó a una sepa-
ración entre la historia académica y la producción 



71

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

jurídica de carácter histórico. Muchos juristas 
cumplieron el rol de historiadores debido a la 
ausencia de una comunidad académica conso-
lidada en Historia. Hay que decir también que 
la mayoría de los historiadores sociales o políti-
cos, o historiadores, a secas, han fundamentado 
sus trabajos en el uso de fuentes que tienen una 
procedencia jurídica. El uso de fuentes jurídicas 
no quiere decir que dentro de sus investigacio-
nes establezcan una pregunta de orden relativo 
a la Historia del Derecho, pues generalmente 
se da por sentado que el documento usado es 
una expresión de las dinámicas sociales y de las 
formas de organización del poder a través de 
organismos, instituciones o autoridades, pero 
eso no supone que exista un cuestionamiento 
de cómo esos indicios responden a la confor-
mación del orden jurídico particular. Después 
de esa advertencia, creemos que podría resultar 
útil hacer una revisión de aquella historiogra-
fía y enfoques historiográficos desde la historia 
política y la historia social que se acercaron a la 
propuesta de pensar los elementos y el ordena-
miento jurídico alrededor de un problema o de 
un fenómeno social o de una época. 

Esta bibliografía se referirá a los años 80 
y 90, y de manera especial a la del nuevo mile-
nio, aunque mencionaremos algunos aportes de 
historiografías anteriores que coquetearon con 
la posibilidad de un análisis de lo jurídico o de 
la justicia.

Autores como Juan Manuel Palacio han 
subrayado que «los historiadores de la ley y la 
justicia no podemos evitar hacer historia polí-
tica» (2007, pág. XXX). La justicia, lejos de 
ser un concepto neutro, ha operado como 
terreno de disputa, negociación y construcción 
del poder. En ese sentido podemos identificar 
una tradición historiográfica desde los años 
1970 en adelante promovida y enriquecida por 
estudios de historia política de ecuatorianos, 
ecuatorianas y ecuatorianistas que trabajaron 
problemáticas de distintos siglos y que han 
sido fundamentales en la historiografía de este 

territorio. Como explicábamos en el apartado 
anterior, el uso de una fuente judicial o de un 
texto normativo para la argumentación de un 
problema no significa inmediatamente que se 
está haciendo historia del derecho o historia 
de la justicia. Sin embargo, ya que el campo 
no ha sido muy trabajado en los últimos años, 
queremos hacer un recorrido sobre propuestas 
que hacen un guiño a la historia del derecho y 
la justicia y, en otros casos, son propiamente 
formas de esa metodología. Esta producción 
presenta problemas de estudio que se alimen-
tan de herramientas contemporáneas como la 
de los lenguajes políticos, la historia social, con-
ceptual, económica y cultural. Seguramente 
no podremos incluir a todos los autores, por lo 
que los lectores identificarán alguna omisión, 
al igual que en el caso del apartado sobre las 
historias del derecho hechas por jurisconsultos.

En cuanto a la historiografía del Antiguo 
Régimen la producción es vasta en el Ecuador, 
y podríamos identificar el mismo fenómeno que 
identificamos con los relatos historiográficos del 
XIX, puesto que hay algunas historias gene-
rales como la de Albuja Mateus Doctrinas y 
parroquias del obispado de Quito en la segunda 
mitad del XVII (1998) que al buscar establecer 
una radiografía de las formas en las que se orga-
niza el Obispado de Quito, muestra también 
algunos elementos de un orden jurídico alrede-
dor de la instalación de parroquias y los costos 
sociales y dinámicas cotidianas. 

El análisis de las instituciones coloniales y 
de sus funcionarios ha sido un tema recurrente 
de la historiografía colonial. Dentro de esa cate-
goría podríamos contar los textos del mismo 
Tobar Donoso, que habíamos mencionado 
anteriormente, y también podríamos ubicar los 
aportes de Alfredo Pareja Diezcanseco (1975) 
sobre Las instituciones y la Administración en 
la Real Audiencia de Quito, que corresponden 
a una suerte de breviario de las relaciones jurí-
dicas y de gobierno en esa jurisdicción. Aunque 



72

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

estos trabajos son descriptivos, nos entregan 
insumos para un posterior y necesario análisis.

En la tradición investigativa más contempo-
ránea se reconoce la intención de comprender 
la agencia de la población indígena en la colo-
nia, por lo que hay algunos estudios sobre las 
dinámicas de los funcionarios de gobierno que 
son también de justicia. Es el ejemplo del libro 
de Bonnet Vélez (1991) sobre Los protectores de 
naturales en la Audiencia de Quito siglo XVI y 
XVIII, que fue parte de su trabajo de tesis de 
maestría en FLACSO. Este trabajo es bastante 
sucinto, pero nos ayuda a entender algunos 
mecanismos de la administración de justicia de 
manera específica para la población indígena. 
El texto brinda un resumen sobre la figura y las 
funciones del protector de indígenas, y sobre 
todo las relaciones que existieron con los otros 
administradores de justicia local. Las fuentes 
que usa esta autora son expedientes sobre plei-
tos entre indios, otros actores sociales y agentes 
de la justicia. Se presentan casos de formula-
ción de peticiones para la exención de tributo, 
de conflictos de tierras o de abuso de autoridad; 
por lo que abre camino a un tema que podría 
ser tratado de manera muchísimo más amplia. 
Aunque no se expone una contextualización 
explícita jurídico cultural, se inscribe en el estu-
dio de los agentes de administración de justicia.  

Otro ejemplo que podemos encontrar sobre 
la historiografía colonial es el uso de instrumen-
tos jurídicos para analizar la compleja dinámica 
del derecho sucesorio y las diferencias que pue-
den existir entre un régimen y otro. Son ejemplo 
de esta realidad algunos de los textos de Carlos 
Ciriza Mendivil (2017, 2022) en los que analiza 
testamentarías del siglo XVII de indígenas y 
de mujeres, y pone especial atención a las diná-
micas de poder de las autoridades indígenas 
femeninas. Estos trabajos son un aporte valio-
sísimo para la historiografía social de la colonia, 
y pueden ser un complemento muy interesante 
para pensar no solamente en el testamento como 
un instrumento jurídico, sino también como el 

reflejo de las formas de la sociedad colonial, y 
cómo las distintas relaciones que se registran en 
aquellas herramientas jurídicas que reposan en 
las notarías construyen un edificio de sentidos 
con el que se conforman el derecho y la justicia 
en el Antiguo Régimen. Otro caso semejante 
es el texto de Kimberly Gauderman Women´s 
lives in colonial Quito: Gender, law and eco-
nomy in Spanish America (2003) que plantea 
una visión de las posibilidades políticas y socia-
les que brinda el campo del litigio a las mujeres 
en el siglo XVII y los cambios que esas relacio-
nes tienen en el siguiente siglo. La autora, al 
presentar la cultura política y jurídica de la socie-
dad hispánica en general y quiteña en particular, 
debate el uso del concepto del patriarcalismo y 
permite entender, en el propio orden jurídico, las 
disputas que las mujeres podían llevar adelante a 
través de los vínculos matrimoniales y sucesorios 
para la conservación de su patrimonio.

Las movilizaciones y rebeliones rurales y 
urbanas son otro tema fundamental para este 
ejercicio historiográfico. Fueron estudiadas tanto 
la crisis de las alcabalas de 1590 (Lavallé, 1997) 
como la crisis de los estancos de 1765 (Andrien, 
1995; Minchon, 2007) o las distintas rebelio-
nes en Imbabura y Riobamba a finales del siglo 
XVIII (Moreno Yánez, 1985; Salgado, 2021).  
Los y las autoras mencionadas hacen uso de 
herramientas jurídicas para interpretar los moti-
vos de estas revueltas, y en algunos casos esbozan 
interpretaciones sobre los impactos que tuvieron 
las continuas reformas hispánicas en la constitu-
ción de un orden de derecho en América. 

Fundamental para el conocimiento de la 
historia de la justicia colonial es el estudio del 
cabildo. En ese sentido el trabajo de Pilar Ponce 
Leiva (1998) permite acercarnos al cabildo como 
un espacio de reproducción del poder de las éli-
tes y nos invita a analizar el cabildo quiteño, 
su composición, sus bases jurídicas, los proce-
sos para la obtención de cargos funcionariales y 
sobre todo sus conflictos. Sin duda es una pri-
mera lectura fundamental que pudiese motivar 



73

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

una investigación sobre el rol que tuvo el cabildo 
en la cultura jurídica colonial quiteña y en los 
procesos de construcción conceptual del muni-
cipio como estructura administrativa.

Un texto insigne de los estudios de la his-
toria del derecho contemporáneo en el caso 
ecuatoriano es el trabajo de Tamar Herzog 
(1995) La administración como un fenómeno 
social: la justicia penal de la ciudad de Quito 
(1650-1750) que fue publicado por el Centro de 
Estudios Constitucionales de España. Esta fue 
su tesis doctoral y en ella se presenta un com-
plejo entramado de administración establecido 
en la Audiencia de Quito con la mirada cen-
trada en los funcionarios que administraron 
justicia; a través de un análisis completo de la 
documentación jurídica que nos deja ver una 
dimensión de la justicia como un fenómeno 
de la sociedad y no solamente como un fenó-
meno accesorio de otros procesos. Se parte de 
una caracterización de los agentes de la justicia 
para luego explicar los procedimientos del ejer-
cicio de la administración. La autora trabaja, 
de manera complementaria, una prosopografía 
de los ministros de la Audiencia de Quito y la 
relación que tuvieron con el entorno vecinal. Se 
describen y problematizan los espacios para el 
ejercicio de la justicia, como las cárceles y los 
edificios de la Audiencia. Este texto tiene un 
apéndice importantísimo que muestra la trans-
cripción de importantes documentos legales que 
complementan su argumentación. Consideramos 
que este puede ser un ejemplo de estudio para 
continuar con el análisis de los servidores de la 
monarquía y posteriormente de los servidores del 
estado en sus relaciones complejas.

En el mismo sentido de lo propuesto por 
Gauderman para el siglo XVII, Black (2011) 
hace un análisis del estatus legal de las muje-
res en la Audiencia de Quito a finales del siglo 
XVIII y en la transición republicana. Para el 
autor, a partir de las reformas borbónicas, el 
espacio de acción de las mujeres se habría visto 
limitado. Llega a estas conclusiones analizando 

documentos judiciales que permiten ver estra-
tegias de negociación de las mujeres en esta 
época, y podría ser un material conveniente 
para entender los cambios jurídicos en la tran-
sición republicana del siglo XIX. 

El estudio de los sujetos subalternos tam-
bién ha incluido el uso de ciertos enfoques 
jurídicos. Se ha investigado la acción de las 
poblaciones afrodescendientes esclavizadas, de 
la población indígena y también las estrategias 
de mestizaje como forma de negociación política 
con la Monarquía. Es el caso de Alexia Ibarra 
con su texto Estrategias de mestizaje: Quito a fina-
les de la época colonial (2002) y que dialoga con 
otra historiografía que busca entender cómo la 
declaratoria de mestizaje pudo ser una estrategia 
jurídica para evitar el pago de ciertos impuestos y 
para el acceso a ciertos privilegios. En este mismo 
sentido se podría ubicar la producción historio-
gráfica estadounidense que analiza las peticiones 
como una forma de gestión de la política y de esa 
relación jurídica compleja entre blancos e indios 
como súbditos del Rey. Sería el caso de la pro-
ducción de Adrian Masters (2023) que estudia, 
a través de un exhaustivo análisis de archivo, el 
uso de este instrumento jurídico. Este enfoque 
contemporáneo podría nutrirse muchísimo de la 
historiografía de la cultura jurídica ibérica e itá-
lica, pues así se podría entender el procedimiento 
en el marco de un orden jurídico en el que la 
pluralidad y el ejercicio de la jurisdicción es fun-
damental en la relación entre soberano y súbdito. 

El siglo XVIII despertó el interés de la 
historia política y social por las reformas admi-
nistrativas en todas sus dimensiones. En ese 
marco, Keeding construyó su texto Surge la 
Nación: La ilustración en la Audiencia de Quito 
(2005). Este trabajo describe de manera pro-
lija el proceso de formación intelectual que 
recibieron los abogados que estudiaron en las 
principales universidades de Quito. Es gene-
roso también pues entrega información sobre 
las transformaciones sufridas en los paradigmas 
filosóficos de enseñanza del Derecho y en las 



74

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

formas de socialización y asociación de estos 
intelectuales. Otro desafío pendiente para la 
historiografía ecuatoriana sería un estudio pro-
fundo de la historia de los abogados y de la 
abogacía en varios períodos de la historia.

En el caso de la transición o la crisis polí-
tica a inicios del siglo XIX, la historiografía 
ha estado principalmente marcada por los rela-
tos sobre las independencias, aunque también 
ha sido influenciada por las discusiones sobre 
el primer constitucionalismo hispánico de 
1812. Uno de los mayores exponentes de ese 
caso es Jaime Rodríguez (2006), quien explora 
las formas en las que las disposiciones de la 
Constitución de Cádiz se aplicaron en el terri-
torio de la Audiencia de Quito. En este tratado 
destaca la edificación de cabildos y subraya las 
dinámicas que esta transformación provocó en 
las élites y en las poblaciones indígenas. Dentro 
de ese mismo tema, podemos ubicar el texto de 
Ana Luz Borrero (2022) que nos habla de las 
consecuencias del doceañismo en el territorio 
sur de la Audiencia. Ambos textos no hacen 
una mayor exploración de las transiciones en 
el orden jurídico, pero ofrecen algunos datos y 
sobre todo pistas de documentación para con-
textualizar la época y mirar cómo en algunos 
espacios de la localidad la expectativa de la 
construcción o de la transformación del orden 
jurídico cotidiano fue movilizador de algunos 
movimientos políticos.

En la historiografía republicana encontra-
mos algunos ejemplos en los que se trata de 
pensar las transformaciones políticas sobre todo 
en relación con la participación, construcción 
y ampliación del ámbito de la ciudadanía. Esa 
historiografía puede categorizarse por temáti-
cas y por períodos de la historia republicana. 
Trabajos como los de Ana Buriano Castro 
(2008) o Valeria Coronel (2022) ponen en 
contexto político las transformaciones del régi-
men conservador de García Moreno, así como 
del régimen liberal radical de Eloy Alfaro. 
Cada una de ellas remarca distintos actores y 

dinámicas fundamentales de la constitución de 
aquellos regímenes. Para su argumentación se 
usan fuentes jurídicas en combinación con la 
producción de la opinión pública de la época, 
lo que permite tejer un entramado interesante 
que, si bien no habla específicamente de una 
historia de la justicia, podría permitir com-
prender la configuración de ciertos discursos 
y prácticas que articularon el orden moderno.

Existen otros textos que hablan sobre la 
conformación del estado y la nación como el clá-
sico de Juan Maiguashca (1993), pero que están 
enfocados, más bien, en una noción estructura-
lista del Estado sin ahondar demasiado en los 
mecanismos jurídicos que permitieron aquel 
proceso. Debemos en este punto hacer una 
autorreferencia al trabajo de tesis doctoral de 
Viviana Velasco Herrera (2013), en el que con 
la intención de hacer una revisión del proceso de 
construcción del estado ecuatoriano entre 1780 
y 1875 se perfila, en uno de sus capítulos, la 
construcción del campo jurídico. Hay que reco-
nocer también que es una presentación todavía 
muy vinculada con la historia social y que debe-
ría nutrirse de las fuentes teóricas de la historia 
crítica del derecho, que permitirían ahondar 
en las formas de transformación de los distin-
tos campos de lo jurídico, lo fiscal y lo político 
como marco de relación y producción de diná-
micas políticas de negociación y de tensión.

Los enfoques historiográficos de la histo-
ria social y política del Ecuador en el siglo XX 
han continuado la discusión sobre la confor-
mación de la nación y la interpretación de las 
negociaciones y participaciones de las pobla-
ciones subalternas. De nuevo, se investigan los 
momentos de crisis, levantamientos, transforma-
ciones de la sociedad que generaron demandas 
de cambio de las relaciones políticas del Estado. 
En ese sentido existen estudios que dejan ver las 
transformaciones hacia un estado de corte social 
a partir de los años 20, pero que no ahondan en 
las transformaciones o en las posibilidades jurí-
dicas (Paz y Miño J, 2018). Resulta necesario 



75

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

además investigar sobre los procesos de codi-
ficación en el siglo XX. Por ejemplo, aunque 
existen algunos trabajos sobre la promulgación 
del Código del Trabajo desde la historia polí-
tica, ha sido mayormente abordado a partir de 
la historia del derecho tradicional. Resultaría 
útil reencontrar las dos miradas, en el análisis de 
los procesos normativos contemporáneos, para 
armar una interpretación compleja de las formas 
en las que la codificación es posible, y cómo este 
proceso transforma o no las relaciones sociales. 
1938 es un año fundamental para la Historia de 
la justicia en Ecuador, pues en ese año se pro-
ducen cambios trascendentes en la historia del 
Derecho y de la administración de justicia. Otro 
fenómeno que es un tema de estudio recurrente 
de la historia del siglo XX es el velasquismo, que 
ha sido trabajado desde la visión comparativa de 
otros casos de populismo en América Latina y es 
analizado desde el discurso político, el espacio 
de negociación, la reorganización de los pode-
res del estado, de revitalización de ciertos pactos 
con los militares y las élites; pero que no necesa-
riamente se ha estudiado desde el enfoque de las 
transformaciones del campo del derecho. 

Sin duda la historia del tiempo presente en 
el Ecuador, ya sea política o social, sigue siendo 
un pendiente para quienes trabajamos en la 
academia ecuatoriana. Aunque hay algunos 
esfuerzos individuales y colectivos por respon-
der preguntas alrededor de las dictaduras de los 
años 70, el retorno a la democracia en el año 
1981, la inestabilidad política de los años 90; la 
historia del derecho y la justicia ha sido estu-
diada desde su carácter más institucional que 
en la dimensión político social.

La historia constitucional ha sido un ámbito 
muy común en los estudios sobre el derecho y la 
justicia de manera especial a partir de los años 
90, pues a partir de este periodo sobresalió la 
activa participación de los movimientos indíge-
nas y campesinos para que sus derechos fueran 
reconocidos en las constituciones.

El Ecuador, tanto como Bolivia, se volvieron 
un foco de interés de los y las analistas del dere-
cho a partir de las discusiones sobre el nuevo 
constitucionalismo latinoamericano, sobre todo 
cuando en 2008 se logró que la Constitución de 
Montecristi reconociera la plurinacionalidad y los 
derechos de la naturaleza. A partir de estas cir-
cunstancias surgieron un importante número de 
trabajos desde las ciencias sociales y el derecho 
sobre el pluralismo jurídico en el Ecuador, con 
análisis de casos interesantes del sistema jurídico 
kichwa, awá, y del pueblo afro, entre otros. Estas 
temáticas, que están atravesadas por el discurso 
de la discusión poscolonial y de la crisis de la 
nación, llamaron la atención también de recono-
cidos autores y autoras a nivel global. Bartolomé 
Clavero, Carlos Garriga y otros autores, han ana-
lizado con una mirada histórica las formas en las 
que el pluralismo jurídico fueron, y pueden ser, 
una alternativa a la conciencia de una diversidad 
política en las comunidades contemporáneas.

Perspectivas contemporáneas 
de la historia del derecho y la
 justicia en Ecuador

En el presente existe un diálogo mayor entre 
producción sobre la historia del derecho y los 
estudios antropológicos, sociológicos y etnográ-
ficos de la historia, que reconoce la complejidad 
de la mirada histórica para la comprensión del 
derecho. En los últimos 20 años se ha intentado 
dejar de lado la visión evolucionista y discutir 
cada orden jurídico, en la medida de lo posi-
ble, en sus propios términos. Se pueden citar 
varios esfuerzos colectivos que ya marcan una 
distancia con la pretendida erudición cronoló-
gica de los juristas tradicionales y que trabajan 
problemáticas específicas desde una visión más 
amplia, como pueden ser reflexiones de con-
ceptos, formas específicas de enseñanzas del 
derecho en el espacio ecuatoriano, historia 



76

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

constitucional y estudios específicos sobre los 
derechos humanos. Esta renovación ha venido 
de la mano de la creación de grupos de investi-
gación en las universidades ecuatorianas y de la 
inclusión de miradas diversas dentro de aquellos 
grupos (Zaldívar Rodríguez, 2021). A pesar de 
ese esfuerzo, todavía se puede encontrar tanto 
en las aulas de clase como en algunos textos 
actuales una visión meramente evolutiva del 
estudio de la historia del derecho y la justicia.

A manera de conclusión

La historiografía del derecho y la justicia en 
el Ecuador requiere superar los modelos clási-
cos, normativos y doctrinarios. Se propone una 
historia crítica que observe las tensiones entre 
norma y práctica, entre discurso legal e imple-
mentación institucional, y que incluya no solo 
la materialidad del derecho sino también la per-
cepción social sobre el mismo. Esto permitirá 
visibilizar el papel del fenómeno jurídico como 
instrumento de poder, pero también como espa-
cio de agencia y resistencia.

Siguiendo a Marta Lorente, creemos que 
es fundamental distinguir la historia del dere-
cho como disciplina jurídica y como enfoque 
histórico, y que es necesario superar la distancia 
y confusión entre juristas, historiadores e histo-
riadores del derecho.  Una nueva historiografía 

del derecho latinoamericana y europea propone 
integrar herramientas de la historia política y 
social con las propias de la historia de la cultura 
jurídica. En un espacio como Ecuador, en donde 
los vacíos temáticos y problemáticos superan el 
número de investigadores e investigadoras, es 
necesario encontrar puntos de encuentro en las 
agendas de producción del conocimiento en 
donde se pueda dar solución a problemáticas 
transversales de ambas disciplinas.

Algunas líneas de trabajo que quedan pen-
dientes para la historia del derecho y la justicia 
en el Ecuador puede ser la justicia local en el 
siglo XIX en la transición hacia la república 
como espacio de mediación política y social. 
También se podría analizar las prácticas jurí-
dicas indígenas en relación con el derecho, 
tanto del Antiguo Régimen como del repu-
blicano, articular la historia del derecho con 
la historia del constitucionalismo sin redu-
cirla a una historia de la constitución, explorar 
formas de apropiación social del derecho, ana-
lizar la tecnología de los textos jurídicos, o la 
trascendencia jurídica de los textos políticos. 
Y, más importante, cada vez que un historia-
dor o jurista asuma el reto de analizar fuentes 
y acontecimientos jurídicos del devenir histó-
rico ecuatoriano, lo haga no en búsqueda de 
una realidad normativa estanca, sino de una 
vivencia social, económica, política y cultural 
en cuya amalgama, y sólo en ella, tiene sentido 
el derecho.

Referencias

Aguirre Abad, F. X. (1972). Bosquejo histórico de la República del Ecuador. Corporación de 
Estudios y Publicaciones.

Albuja Mateus, A. E. (1998). Doctrinas y parroquias del obispado de Quito en la segunda mitad 
del siglo XVI. Abya Yala.

Alvarado Garaicoa, T. (1946). Principios normativos del derecho internacional público. Imprenta 
de la Universidad.

Andrien, K. (1995). The Kingdom of Quito 1690–1830. The state and regional development. 
Cambridge University Press.



77

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Bautista Mosquera, J. (1911). La justicia penal en el Ecuador, su evolución, magistratura y refor-
mas. Tip. Salesiana. https://catalog.hathitrust.org/Record/101091102

Borja y Borja, R. (1950). Derecho constitucional ecuatoriano. Ediciones Cultura Hispánica.
Borrero, A. (2022). De la fidelidad a la insurgencia. Cuenca en la Independencia, 1809–1820. 

Universidad Andina Simón Bolívar / Corporación Editora Nacional.
Bossano Paredes, L. (1955). El mandato público, su fundamento y su ejercicio. Casa de la Cultura 

Ecuatoriana.
Buriano, A. (2008). Navegando en la borrasca. Construir la nación de la fe en el mundo de la 

impiedad, Ecuador, 1860–1875. Instituto Mora.
Buriano Castro, A. (2009). La construcción historiográfica de la nación ecuatoriana en los textos 

tempranos. En G. Palacios (Coord.), La nación y su historia: América Latina, siglo XIX. 
El Colegio de México.

Cabezas Borja, R. (1911). El derecho penal (su fundamento y evolución). Imprenta y 
Encuadernación La Juventud. http://repositorio.casadelacultura.gob.ec/handle/34000/803

Cabezas Borja, R. (1918). Apuntes de derecho penal: Introducción para un estudio crítico del 
Código penal ecuatoriano. Imprenta y Encuadernación Nacionales.

Cevallos Arízaga, B. (1963). Historia del derecho civil ecuatoriano. Talleres Gráficos Nacionales.
Cevallos Arízaga, B. (1969). Historia del derecho civil ecuatoriano. Casa de la Cultura Ecuatoriana.
Cevallos, P. F. (1974). Resumen de la historia del Ecuador desde su origen hasta 1845. Editorial 

Tungurahua.
Chávez Franco, M. (1922). Cartilla patria. Imprenta de El Día.
Ciriza-Mendívil, C. (2017). «Por decir ser yndia»: Las difusas fronteras del mestizaje en la ciudad 

de Quito (siglo XVII). Colonial Latin American Review, 26(4), 509–527.
Ciriza-Mendívil, C. (2022). Con mi sudor y esfuerzo: Poder y presencia de las mujeres indígenas 

quiteñas en el siglo XVII. Hipogrifo, 175–186.
Colegio de Abogados de Quito. (1913). Revista Forense. Imprenta y Encuadernación Nacionales.
Costales Samaniego, A., & Peñaherrera, P. (1964). Historia social del Ecuador. Talleres Gráficos 

Nacionales.
del Hierro, R. (1934). Estudio sobre el jurado, y tribunal del crimen, en el Ecuador. Revista de 

la Sociedad Estudios Jurídico–Literarios.
Flor Torres, M. E. (Ed.). (1960). Juristas y sociólogos. J. M. Cajica.
Gauderman, K. (2003). Women’s lives in colonial Quito: Gender, law and economy in Spanish 

America. University of Texas Press.
Goldbaum, W. (1943). Derecho de autor panamericano: Estudio comparativo. Casa Editora 

Liebmann.
Herzog, T. (1995). La administración como un fenómeno social: La justicia penal de la ciudad 

de Quito (1650–1750). Centro de Estudios Constitucionales.
Ibarra, A. (2002). Estrategias de mestizaje: Quito a finales de la época colonial. Abya Yala / 

PUCE.
Jácome Moscoso, R. (1931). Derecho constitucional ecuatoriano. Universidad Central.
Keeding, E. (2005). Surge la nación: La Ilustración en la Audiencia de Quito. Banco Central 

del Ecuador.
Larrea Holguín, J. I. (1970). Bibliografía jurídica del Ecuador. Casa de la Cultura Ecuatoriana.



78

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Larrea Holguín, J. I. (1996). Historia del derecho ecuatoriano: Época republicana. Universidad 
Católica de Santiago de Guayaquil.

Larrea Holguín, J. I. (2008). Manual elemental de derecho civil del Ecuador. Corporación de 
Estudios y Publicaciones.

Lorente, M. (2007). El mito de la codificación. Ensayos sobre la historia cultural del derecho. 
Marcial Pons.

Maiguashca, J. (1994). El proceso de integración nacional en el Ecuador. En Historia y región en 
el Ecuador (1830–1930) (pp. 355–420). FLACSO / Universidad de York / IFEA.

Masters, A. (2023). We the King: Creating Royal Legislation in the Sixteenth-Century Spanish 
New World. Cambridge University Press.

Mera, J. T. (1910). Cónsules y consulados: Estudios de derecho consular universal. Imprenta 
Española. http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/9667

Moncayo, P. (1906). El Ecuador de 1825 a 1875: Sus hombres, sus instituciones y sus leyes. 
Imprenta Nacional. http://repositorio.casadelacultura.gob.ec/handle/34000/1357

Moncayo, P. (1979). El Ecuador de 1825 a 1875. Casa de la Cultura Ecuatoriana.
Moreno Yánez, S. (1985). Sublevaciones indígenas en la Audiencia de Quito desde comienzos del 

siglo XVIII hasta finales de la Colonia. EDIPUCE.
Mosquera, J. B. (1912). La justicia penal en el Ecuador: Juicio inquisitorial o sumario, jurisdic-

ción instructora, personalidad jurídica, y pruebas en lo criminal. Tip. Salesiana.
Ochoa Ortiz, F. (1961). Organización judicial de la República del Ecuador. Casa de la Cultura 

Ecuatoriana.
Paz y Miño J. (2018) Ecuador los gobiernos julianos 1925 -1931. La constitución de la izquierda 

política. Centro de Publicaciones PUCE.
Palacio, J. M. (2007). Justicia, derecho y sociedad: Una mirada desde la historia social del dere-

cho. Universidad Nacional de Colombia.
Pareja Diezcanseco, A. (1978). Las instituciones y la administración en la Real Audiencia de 

Quito. Casa de la Cultura Ecuatoriana.
Paredes, A. M. (1933). Teoría general del derecho civil internacional. Universidad Central.
Peñaherrera, V. M. (1914). El jurado: Lección a los alumnos de derecho práctico. Imprenta de 

la Universidad Central.
Peñaherrera, V. M. (1943). Lecciones de derecho práctico civil y penal. Talleres Gráficos de 

Educación.
Pérez Quiñones, U. (1905). El divorcio: Estudio publicado en el «Boletín Eclesiástico» 1904–1905. 

Imprenta del Clero. http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/9593
Ponce Leiva, P. (1998). Certezas ante la incertidumbre: Élite y cabildo de Quito en el siglo XVII. 

Abya Yala.
Reig Satorres, J. (2000). Manual de historia del Derecho en el Ecuador. Corporación de Estudios 

y Publicaciones.
Riofrío Villagómez, E. (1936). Manual de ciencia de hacienda y de derecho fiscal ecuatoriano. 

Talleres Tipográficos Nacionales.
Riofrío Villagómez, E. (1949). Estudios sobre derecho fiscal. Imprenta del Ministerio del Tesoro.
Robalino Dávila, L. (1968). Orígenes del Ecuador de hoy. Editorial José M. Cajica Jr.
Rodríguez Castelo, H. (1980). Oradores del siglo XIX. Ariel.



79

La historiografía del derecho y la justicia en el Ecuador: tradiciones, enfoques y horizontes críticos
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 059-079

Salgado, G. (1944). La vida del derecho en el antiguo Reyno de Quito. Universidad Central del 
Ecuador.

Salgado, M. (2021). «Indios altivos e inquietos»: Conflictos y política popular en el tiempo de las 
sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. FLACSO / Abya Yala.

Salazar Flor, C. (1938). Derecho civil internacional. Universidad Central.
Sarmiento, A. (1946). Organización judicial ecuatoriana. Editorial Amazonas.
Sociedad Jurídico–Literaria. (1902). Revista de la Sociedad Jurídico–Literaria. https://catalogo.

bibliolatino.com/uemo/opac_css/index.php?id=8122&lvl=notice_display
Tau Anzoátegui, V. (1992). El pensamiento jurídico latinoamericano: Del siglo XIX al presente. 

Instituto de Investigaciones de Historia del Derecho.
Tobar Donoso, J. (1992). El indio en el Ecuador independiente. Pontificia Universidad del 

Ecuador.
Tobar Donoso, J. (2006). La Iglesia modeladora de la nacionalidad. Pontificia Universidad 

Católica del Ecuador.
Universidad de Guayaquil. (1930). Revista de la Universidad de Guayaquil. https://dialnet.uni-

rioja.es/servlet/revista?codigo=27483
Urrutia, F. J. (1902a). El divorcio según la ley de matrimonio civil dictada por el Congreso del 

Ecuador de 1902. Librería Americana.
Urrutia, F. J. (1902b). Estudios de legislación y de derecho civil: Vol. I y II. Librería Americana. 

http://repositorio.casadelacultura.gob.ec/handle/34000/18060
Veintemilla, M. de. (1890). Páginas del Ecuador. Imprenta Liberal de F. Masías y Ca.
Velasco Herrera, V. (2013). Negociar el poder: Fiscalidad y administración pública en el proceso 

de construcción del estado ecuatoriano, 1830–1875 (Tesis doctoral). Universitat Pompeu 
Fabra.

Villagómez Yépez, J. (1934). Los nuevos fundamentos del derecho internacional. Imprenta 
Nacional.

Viteri Cifuentes, K. (1943). Curso de derecho mercantil ecuatoriano. Universidad de Guayaquil.
Wray Espinosa, A. (1997). Pensamiento jurídico ecuatoriano. Banco Central del Ecuador / 

Corporación Editora Nacional.
Zaldívar Rodríguez, A. (Comp.). (2021). Apuntes sobre la historia del derecho en Ecuador. 

PUCE / Centro de Publicaciones.
Zeballos Reyre, F. (1950). Historia del derecho. S/E.
Zevallos Reyre, F. (1933). Génesis de los derechos de familia y sus proyectos en la legislación 

ecuatoriana. Revista Universidad de Guayaquil, 1(4), 429–479. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=8388987

Zevallos Reyre, F. (1947). Lecciones de derecho constitucional. Imprenta de la Universida
Zimmermann, E. (2009). Los liberales reformistas. Estado y derecho en América Latina. Fondo 

de Cultura Económica.





81

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» 
Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna

The Antinomy Between «Liberty» and «Equality»
On Isaiah Berlin and the Aporias of Modern Politics

Elias Palti
Universidad de Buenos Aires/ Universidad Nacional de Quilmes

https://orcid.org/0000-0002-3716-9219
eliaspalti@gmail.com

Palti Elias
p-issn 0252-8681 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

Recibido: 07/05/2025    Aceptado: 21/05/2025

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8189

Resumen:

El presente artículo constituye un ensayo metodológico en el cual se discuten las aproximaciones dicotómicas a la 
historia intelectual, y a la historia político-intelectual en particular. Para ello se parte de la oposición clásica pro-
puesta por Isaiah Berlin entre dos conceptos de la libertad, la «libertad negativa» y la «libertad positiva», los cuales 
serían la expresión de los principios de la «igualdad» y la «libertad», respectivamente. Dicha antinomia, eventual-
mente retraducida en otros términos análogos, como «mecanicismo» y «organicismo», «atomismo» y «holismo», etc., 
ha servido de base para las distintas narrativas realizadas desde entonces acerca de la historia del pensamiento polí-
tico. Lo que se busca señalar son las limitaciones de estas antinomias como marco para comprender las distintas 
formas de pensamiento, puesto que obligan a hacerse encajar dentro de este esquema sumamente restrictivo y, en 
última instancia, ahistórico, perdiéndose de vista la diversidad y el carácter cambiante de las formas de pensamiento 
surgidas a lo largo del tiempo. Por otro lado, tales antinomias, según se muestra, resultan inconsistentes con sus mis-
mos presupuestos, dando lugar a una serie de contradicciones que terminan frustrando su mismo objeto, el cual se 
encuentra, de hecho, fuertemente sobredeterminado en términos ideológicos. 

Palabras clave: Antinomia Libertad – Igualdad, Isaiah Berlin, Libertad positiva y negativa, Aporía democrática, 
Lugar de la Verdad.

Abstract

This article presents a methodological essay discussing the dichotomous approaches to intellectual history, with 
particular emphasis on political-intellectual history. It takes as a starting point the classic opposition proposed by 
Isaiah Berlin between two concepts of liberty: «negative liberty» and «positive liberty», which correspond, respec-
tively, to the principles of «equality» and «freedom». This antinomy, later reinterpreted in analogous terms such as 
«mechanicism» and «organicism», «atomism» and «holism», among others, has served as the foundation for various 
narratives on the history of political thought.

The aim here is to highlight the limitations of these antinomies as frameworks for understanding different 
forms of thought, as they force all intellectual traditions into a highly restrictive and ultimately ahistorical schema, 



82

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

thereby obscuring the diversity and evolving nature of thought throughout history. Furthermore, as demonstrated, 
these antinomies prove to be inconsistent with their own premises, generating contradictions that ultimately under-
mine their intended purpose—a purpose that is, in fact, strongly overdetermined by ideological considerations.

Keywords: Antinomy Liberty – Equality, Positive and Negative Liberty, Democratic Aporia, Place of Truth.

Dios mueve al jugador, y éste, la pieza,
¿Qué Dios detrás de Dios la trama empieza

de polvo y tiempo y sueño y agonía?
Jorge Luis Borges, Ajedrez

Uno de los tópicos que recorre centralmente 
la historia del pensamiento político es el de la 
oposición entre «libertad» e «igualdad». Según 
lo enfoques tradicionales, todo el pensamiento 
político moderno sería una oscilación entre 
ambos principios, ya sea para marcar su anta-
gonismo, o bien para afirmar la necesidad de 
su conciliación. El origen del tópico remite a 
Benjamin Constant, quien, en un discurso pro-
nunciado en el Real Ateneo de París en 1819, 
lo formuló en términos de la oposición entre 
«la libertad de los antiguos» y la «libertad de 
los modernos» (Constant, 1995). Pero quien 
lo estableció como una suerte de premisa que 
guiaría prácticamente toda la producción sub-
secuente en el campo de la historiografía de 
las ideas fue Isaiah Berlin, en una conferencia 
dictada en la Universidad de Oxford en 1958 
(Berlin, 1969). Este retradujo la oposición de 
Constant en términos de «libertad positiva» y 
«libertad negativa», esto es, entre la libertad 
como autolegislación o participación política, 
y la libertad como autonomía del ciudadano 
(la no intervención del Estado en su esfera pri-
vada), respectivamente. La primera se asociaría 
a un ideal democrático-igualitario; la segunda, 
a uno liberal-individualista.

Tanto en Constant como Berlin esta dico-
tomía estaba orientada a denunciar los excesos 
democrático-igualitarios que resultarán en dis-
tintas formas de autoritarismo (en Constant, 
el terror jacobino; en Berlin, el totalitarismo 

comunista). Lo cierto es que la misma será reto-
mada por una gran variedad de pensadores e 
historiadores, y servirá como clave para inter-
pretar toda la historia del pensamiento político 
moderno. Esta adoptará, en cada caso, diver-
sas denominaciones (individualismo / holismo, 
mecanicismo / organicismo, racionalismo / 
espiritualismo, cosmopolitismo / naciona-
lismo), las cuales habrán de cargarse, a su vez, 
de connotaciones valorativas diversas y muchas 
veces contradictorias. En todos los casos, sin 
embargo, ambos términos conformarán un uni-
verso cerrado, constituyendo lo que Koselleck 
llamó «contraconceptos asimétricos» (Koselleck, 
1993), siendo uno la contracara negativa del 
otro. Y juntos agotarán el campo de lo conce-
bible; toda forma de pensamiento político se 
inscribirá necesariamente dentro de una u otra 
categoría, en la medida en que ambos se defi-
nen por su mutua oposición (A ó ~A). En dicho 
marco, tertium non datur, no cabe lugar para 
alternativa alguna; esto es, un tercer término 
que no sea alguna suerte de mezcla inconsis-
tente entre ambos polos.

En lo que sigue nos centraremos, más 
específicamente, en el planteo de Berlin, en 
el sentido que dicha oposición asume en su 
pensamiento, y también las tensiones a las que 
la misma daría lugar, tensiones que habrán 
de atravesar, de hecho, todo el pensamiento 
político del siglo XX. Allí se nos descubren 
aquellos problemas en torno de los cuales todo 
él habrá de girar sin nunca alcanzar a resol-
ver. En fin, una mirada algo más minuciosa del 
planteo de Berlin, y especialmente de aque-
llos aspectos suyos normalmente ignorados 
por los enfoques tradicionales que se limitan a 



83

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

retomar y reproducir en sus propios discursos 
la antinomia propuesta por él, la cual acep-
tan simplemente como válida, nos ayudará a 
entender aquellas paradojas que le subyacen, 
y por qué todo intento de resolverlas incurrirá, 
de manera inevitable, en una serie de contra-
dicciones. Por detrás de ellas podremos ver 
aflorar aquellas aporías más fundamentales que 
son inherentes a la política moderna, y que, 
en definitiva, marcan el límite último de toda 
teoría, e indican aquel «obstáculo epistemoló-
gico» (en palabras de Gaston Bachelard) ante 
el cual toda teoría política habrá de sucumbir 
(Bachelard, 1985).

La crítica liberal y la «traición 
de los intelectuales»

Volvamos a la relación entre Constant y Berlin. 
Si bien, como señalamos, sus posturas resultan 
convergentes, dado que el último retoma, en lo 
esencial, la oposición planteada por el primero, 
divergen, sin embargo, en cuanto a las conclu-
siones que extraen de allí. Para Constant, de lo 
que se trataba era de conciliar ambos principios, 
esto es, de facilitar la participación ciudadana 
evitando por ello atentar contra la libertad indi-
vidual. «No es a la libertad política a la que 
quiero renunciar», decía, «es la libertad civil la 
que reclamo, junto con las otras formas de liber-
tad política» (Constant, 1995, p. 16). Berlin, por 
el contrario, lejos de buscar conciliar los términos 
opuestos, tenderá a radicalizar su antagonismo.

Tal postura confrontativa, en realidad, no 
se puede comprender sin atender al objetivo de 
orden práctico al que estaba dirigido: oponerse 
al utopismo contemporáneo. Según señalaba, 
el ideal de una completa reconciliación de la 
sociedad implicaría, lisa y llanamente, el fin de 
política, su reducción a una mera administra-
ción, lo que Saint-Simon llamara el paso del 
«gobierno de las personas» al «gobierno de las 

cosas». Supondría, en fin, la negación del dato 
básico de la política: el antagonismo como irre-
ductible dado que es inherente a toda sociedad.

Su escrito se enmarca así de manera clara 
en el clima de polarización ideológica resultante 
del estallido de la Guerra Fría. Su perspectiva 
tiene implícita, a su vez, un diagnóstico acerca 
del origen de los totalitarismos contemporáneos: 
estos serían, en última instancia, la expresión de 
«el poder de las ideas» (lo que lo llevó a enfo-
car sus estudios en la historia de ideas). Más 
precisamente, es el ideal monista implícito en 
el concepto de la «libertad positiva» el que exa-
cerba el antagonismo, e inflama a las multitudes, 
las cuales escapan al alcance de la razón. Frente 
a esta situación, Berlin lamenta la ausencia de 
una crítica del pensamiento utópico, lo que 
Julien Benda llamaría la «traición de los intelec-
tuales» (Benda, 1951), o, más precisamente, su 
retiro de la escena pública, negándose así a cum-
plir su papel como una suerte de salvaguarda de 
los valores. Berlin asegura que ello es «sorpren-
dente y peligroso».

Sorprendente, porque quizás no haya habido 
ninguna época de la historia moderna en 
que tantos seres humanos, tanto en Oriente 
como en Occidente, hayan tenido sus 
ideas y, por supuesto, sus vidas tan pro-
fundamente alteradas, y en algunos casos 
violentamente trastornadas, por doctrinas 
sociales y políticas sostenidas con tanto 
fanatismo. Peligroso, porque cuando las 
ideas son descuidadas por los que debieran 
preocuparse de ellas –es decir, por los que 
han sido educados para pensar críticamente 
sobre ideas—, éstas adquieren a veces un 
carácter incontrolado y un poder irresistible 
sobre multitudes de seres humanos que pue-
den hacerse demasiado violentos para ser 
afectados por la crítica de la razón. (Berlin, 
1969, p. 118)

 



84

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

Esta sería, para él, la misión fundamental de 
los «intelectuales críticos»: contrarrestar la 
influencia de aquellas doctrinas sociales irra-
cionales. Retengamos aquí un aspecto: tanto 
en Constant como en Berlin, esta perspectiva 
nace a partir de un cuestionamiento a la demo-
cracia, es decir, de la verificación de la paradoja 
de que la democracia, la obediencia a la volun-
tad popular, se vuelva, ella misma, en la fuente 
de su propia dominación. Una vez que la masa 
popular se encuentra atrapada en la ideolo-
gía, para Berlin solo los intelectuales críticos, 
aquellos educados en los valores de la libertad, 
pueden salvarnos de la recaída en el totalita-
rismo. Encontramos aquí, como veremos, aquel 
problema que subyace y da sentido a la opo-
sición que él plantea entre las dos ideas de la 
libertad de las que habla.

La crítica de las ideologías

La pregunta que subyace, para él, a toda teoría 
política es: ¿por qué obedecer?, o, más precisa-
mente, ¿qué es lo que funda la legitimidad de 
un ordenamiento político y permite su acepta-
ción voluntaria por parte de la sociedad dada? 
La misma, dice, acepta dos respuestas opues-
tas, la cuales expresan, a su vez, dos visiones 
antagónicas del mundo. La oposición sería 
entre la razón y la voluntad, lo que nos con-
duce al núcleo de su crítica a la idea de la 
libertad positiva.

Los grandes males en política, piensa, sur-
gen cuando el gobierno de la razón subordina y 
somete la voluntad de los sujetos. El reformador 
social, al asumir el poder del Estado, pretende 
en su nombre (la razón) modelar a una socie-
dad a la que considera deficiente en su estado 
actual. De este modo, los sujetos se ven some-
tidos a los fines que él ha concebido.1 Esta es la 

1   «Esta cuestión», dice, «también puede expresarse de otra manera. 
La libertad es autodominio, la eliminación de los obstáculos que 

paradoja del despotismo moderno: que la domi-
nación se ejerza en nombre de la libertad. La 
lucha por la libertad se identifica entonces con 
un grupo o partido y se subordina a él al con-
junto de la sociedad.

Hay en Berlin una crítica a la tradición 
racionalista ilustrada. Los filósofos de la razón 
objetiva oponen siempre la idea de una verdad 
racional a la mera opinión individual. Postulan, 
de hecho, la existencia de valores objetivos que 
deben imponerse aún contra la voluntad de los 
sujetos. Y esto impide cualquier disidencia. La 
desviación de la norma tiene, pues, una expli-
cación histórica o psicológica, pero no racional. 
La base ideológica para ello reside en el desdo-
blamiento que se produce entre el sujeto real y 
el sujeto empírico, lo que conlleva la necesidad 
de liberar a este último, el cual, se afirma, se 
encuentra alienado, ignorante de su verdadero 
ser. Este esquema mental se podría observar ya 
en la línea de pensamiento ilustrada. En Kant y 
Rousseau aparece la idea de un sujeto trascen-
dental (la volonté générale, en Rousseau), que 
sería la encarnación de la razón y la moral, pero 
que no guarda relación con los sujetos materia-
les, empíricos (la volonté des tous, en Rousseau). 
La primera se convierte así en una suerte de 
entidad metafísica cuyo secreto, su auténtico 
ser, su verdad, solo se revelaría a los elegidos.

Frente a esta reificación de la voluntad gene-
ral es que surge el liberalismo, el ideal «negativo» 
de la libertad. Pero, para Berlin (y en esto resulta 

se oponen a mi voluntad, cualesquiera que sean estos obstáculos: la 
resistencia de la naturaleza, de mis pasiones no dominadas, de las 
instituciones irracionales, o de las opuestas voluntades o conductas 
de los demás. A la naturaleza, por lo menos en principio, siempre 
la puedo moldear mediante la técnica y configurarla con arreglo 
a mi voluntad. Pero ¿cómo he de tratar a los recalcitrantes seres 
humanos? También, si puedo, tengo que imponerles mi voluntad, 
‘moldearlos’ con arreglo a mis normas, repartirles los papeles que 
tienen que representar en mi juego. Pero ¿no significará esto que yo 
soy el único que es libre, mientras que los demás son esclavos? Y lo 
serán si mi plan no tiene nada que ver con sus deseos o valores, sino 
solamente con los míos. Pero si mi plan es completamente racional, 
permitirá el completo desarrollo de sus ‘verdaderas’ naturalezas y 
la realización de su capacidad de tomar decisiones racionales ‘para 
hacer lo mejor de sí mismos’, como parte de la realización de mi 
propio yo ‘verdadero’». (Berlin, 1969, p. 135).



85

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

más radical que Constant), el retraimiento en el 
individuo, según el ideal de la «libertad nega-
tiva», como ya señalara John Stuart Mill, termina 
siendo funcional a la «libertad positiva», su con-
tracara necesaria. Éste genera una ilusión de 
autolegislación, de que «yo puedo ser libre en 
mi esfera, aún bajo una tiranía». 

El refugio en la esfera privada lleva, en fin, 
al abandono de política. Subyace allí el supuesto 
de que el legislador sabe mejor quién soy yo 
y qué necesito. Se produce así una identifica-
ción con el poder, una suerte de «síndrome de 
Estocolmo». Encontramos aquí el mecanismo 
ideológico característico: el tirano que per-
suade no obliga a los demás a hacer lo que él 
quiere que hagan, sino que los lleva a desear 
lo que él desea. Ese sería, precisamente, para 
Berlin, el programa del racionalismo ilustrado, 
tal como aparece ya en Spinoza: el ideal de la 
internalización de los fines de la razón, de hacer 
voluntariamente, no lo que le dictan sus propios 
deseos o necesidades, sino lo que la norma le 
impone. En definitiva, lo que subyace aquí es la 
ilusión de que aquel que ejerce el poder lo hace 
en mi nombre, que es, en definitiva, la ilusión 
de base de la democracia moderna.

Existe, sin embargo, para Berlin, una causa 
profunda que lleva a la libertad positiva, una 
de índole antropológica: la necesidad de iden-
tificación subjetiva. Los individuos aislados no 
existen, sino solo los sujetos colectivos (las cla-
ses, las naciones, etc.). Los sujetos se identifican 
de manera necesaria con sus grupos de perte-
nencia, puesto que es de ellos que toman su 
identidad. Y estos colectivos sociales solo piden 
autonomía, entienden la libertad en el sentido 
de la autodeterminación. El ejemplo que da 
Berlin es el de las ex–colonias africanas. Allí los 
sujetos se consideran libres cuando son someti-
dos por los propios, prefieren eso a un gobierno 
más justo pero que les es extraño.

El planteo de Berlin, como vemos, resulta 
sumamente radical y mucho más complejo de lo 
que suele pensarse. Hay en él un cuestionamiento 

implícito a la democracia, o más precisamente, 
a la «ilusión democrática». Es precisamente la 
ilusión de autogobierno la que lleva a la identifi-
cación de la sociedad con un grupo particular en 
el poder el cual asume la expresión de la totalidad 
social, sobre la que termina ejerciendo su domi-
nio. Este grupo, desde el momento en que se erige 
en expresión de la voluntad colectiva, se arroga, 
por lo tanto, la misión de reformar a esa sociedad, 
ignorante de sí misma, en nombre de su misma 
voluntad colectiva, a la que ellos afirman encarnar. 
Lo que se vela así es el hecho de que, al menos en 
las sociedades modernas, los que gobiernan son 
siempre unos pocos sujetos particulares portado-
res de deseos y aspiraciones singulares.

¿Qué es lo que resulta del planteo de Berlin? 
Que la transferencia de la soberanía es la fuente 
de dominación, pero, por otro lado, resulta inevi-
table. Como señalara ya Mill, la comunidad no 
se gobierna a sí misma: siempre que hay poder 
hay delegación del mismo. Berlin roza aquí el 
problema político de fondo, que es la incongruen-
cia constitutiva de toda sociedad respecto de sí, 
esto es, la existencia de un desfasaje que le es 
inherente. Para poder expresarse como tal, es 
necesario que alguien, un sujeto inevitablemente 
particular, hable por ella. Pero esto es también 
la fuente de su misma opresión. Aun cuando 
no lo hiciese efectivamente, aquél que asume 
la expresión de la totalidad estaría en condicio-
nes de someter al resto. El punto es que esto es 
inevitable desde el momento en que el ideal de 
autolegislación se volvería puramente ilusorio. 
Tal ideal se habría convertido en solo un artilu-
gio retórico para someter en su propio nombre a 
aquellos a los que se dice representar.

Como vemos, por detrás de este planteo 
crítico de las ideologías totalitarias subyace 
un problema más fundamental, inherente a la 
democracia, aunque es esto lo que Berlin ya no 
puede aceptar, y ni siquiera advertir. Este repre-
senta el límite último a su teoría, y termina así 
quedando oscurecido, tras la discusión, mucho 
más superficial, acerca de «las dos libertades». 



86

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

Sin embargo, lo incisivo de su crítica del ideal 
de autolegislación volverá también a su propio 
argumento sumamente precario y, en última ins-
tancia, autocontradictorio. 

Esto se expresa en el giro inadvertido que 
se produce en el momento en que pasa del 
plano de la crítica al propositivo. Como vimos, 
Berlin comienza señalando como el principio 
fundante de las ideologías totalitarias el postu-
lado de la existencia de una oposición entre la 
razón y la voluntad empírica de los sujetos. Sin 
embargo, contrariamente a lo que sería espe-
rable, ya que es lo que parece desprenderse de 
allí, tampoco su teoría propugna la sacralidad 
del principio de la soberanía de la voluntad. Es 
aquí que se observan las consecuencias de la 
radicalidad de su crítica. 

Lo que se encuentra implícito es su argu-
mento es, en realidad, que la deriva totalitaria 
de la democracia no sería el mero resultado de 
la manipulación del principio de la soberanía 
de la voluntad popular por parte de la ideolo-
gía racionalista sino que estaría ya implícita en el 
principio mismo. La crítica de Berlin al ideal de 
la «libertad positiva» trasciende, pues, a la misma, 
se trata, en definitiva, de una crítica a la pro-
pia democracia. Más precisamente, apunta hacia 
aquella aporía que, como veremos, le es inhe-
rente, lo que llamaremos la «aporía democrática». 

El pathos de la distancia

Volvamos, pues, al problema de fondo: ¿Por 
qué obedecer? Berlin, como vimos,  postula la 
necesidad de diferenciar entre libertad y tipo 
de gobierno. La libertad no necesariamente se 
asocia a un gobierno de tipo democrático. La 
democracia también puede llevar a la tiranía. 
Como dice:

Está claro que la libertad tiene poco que 
esperar del gobierno de las mayorías; la 

democracia como tal no está, lógicamente, 
comprometida con ella, e históricamente 
a veces ha dejado de protegerla, perma-
neciendo fiel a sus propios principios. Se 
ha observado que pocos gobiernos han 
encontrado mucha dificultad en hacer 
que sus súbditos quisieran lo que quería 
el gobierno. «El triunfo del despotismo es 
forzar a los esclavos a declararse libres». 
Puede que no sea necesaria la fuerza, 
puede que los esclavos proclamen su liber-
tad sinceramente; pero por eso no son 
menos esclavos. (Berlin, 1969, p. 145)

El único modo de evitar la conversión de un 
orden democrático en una forma de totalita-
rismo consistirá, pues, en imponer límites al 
principio de la soberanía popular.

Tengo que establecer una sociedad en 
la que tiene que haber unas fronteras de 
libertad que nadie está autorizado a cru-
zar. Se pueden dar nombres o naturalezas 
a las normas que determinan estas fronte-
ras; pueden llamarse derechos naturales, 
la Palabra divina, la Ley natural, las exi-
gencias que llevan consigo la utilidad, los 
«intereses del hombre»; puedo creer que 
son válidas a priori o afirmar que son mi 
propio fin último, o el fin de mi sociedad 
o de mi cultura. Lo que estas normas o 
mandamientos tendrán en común es que 
son aceptados por tanta gente y están fun-
dados tan profundamente en la naturaleza 
real de los hombres tal y como se han 
desarrollado a través de la historia, que, 
por ahora, son parte esencial de lo que 
entendemos por un ser humano normal. 
(Berlin, 1969, p. 144)

De hecho, ninguna teoría política democrática 
podría dejar de proponer esto. La consagración 
de la sacralidad del principio de la soberanía 
popular, del ideal de autolegislación, además de 



87

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

ser peligroso en términos prácticos, resultaría 
esterilizante para la teoría. En dicho caso, ésta 
debería limitarse a aceptar como legítimo todo 
orden existente, aun el más autoritario, siem-
pre que gozase del apoyo popular. No habría 
espacio ya para establecer ese mínimo de dis-
tancia crítica que permita pensar la democracia. 
Habría que aceptar, con Hegel, que «todo lo 
racional es real».

Sin embargo, como también afirmaba 
Hegel, no todo lo existente sería real. En todo 
caso, está claro que la determinación de si un 
determinado ordenamiento político resulta o no 
legítimo requiere de algún parámetro objetivo 
que permita establecerlo. Y la mera voluntad 
popular no podría serlo desde el momento en 
que ésta bien puede conducir al totalitarismo. 
Esta carecería así de fuerza normativa. La 
fuente última de la legitimidad radicaría, en 
fin, en otro lado. La pregunta que surge aquí 
es ¿cuál sería está?, ¿de dónde emana la legiti-
midad de un orden institucional, si no es de la 
voluntad popular? 

Luego retomaremos este punto. Volvamos 
antes a aquel aspecto fundamental en el plan-
teo de Berlin, usualmente ignorado, que es la 
crítica a la «ilusión democrática». Aquí, como 
anticipamos, se produce un giro inadvertido 
en su argumento. La falacia contenida en las 
ideologías totalitarias no radicaría, en realidad, 
en su racionalismo, en su invocación a la razón 
para imponerse a la voluntad popular, sino, por 
el contrario, en pretender erigirse en la expre-
sión de la misma. Como señala: 

Esta paradoja ha sido señalada a menudo. 
Una cosa es decir que yo sé lo que es 
bueno para X, mientras que él mismo no 
lo sabe, e incluso ignorar sus deseos por el 
bien mismo y por su bien, y otra cosa muy 
diferente es decir que eo ipso lo ha ele-
gido, por supuesto no conscientemente, 
no como parece en la vida ordinaria, sino 
en su papel de yo racional que puede que 

no conozca su yo empírico, el «verdadero» 
yo, que discierne lo bueno y no puede 
por menos de elegirlo una vez que se ha 
revelado. Esta monstruosa personifica-
ción que consiste en equiparar lo que X 
decidiría si fuese algo que no es, o por lo 
menos no es aún, con lo que realmente 
quiere y decide, está en el centro mismo 
de todas las teorías políticas de la auto-
rrealización. (Berlin, 1969, p. 127)

El principio de la sacralidad de la voluntad 
popular no sería, como vimos, más que el arti-
lugio al que apelarían aquellos que se arrogan 
su representación para desconocer todo princi-
pio racional y violar derechos fundamentales, 
como habría ocurrido durante el Terror en la 
Francia revolucionaria y se reproduciría en los 
regímenes totalitarios contemporáneos.

La paradoja señalada por Berlin de una 
expresión de la voluntad popular que debe impo-
nerse a esa misma voluntad popular de la que 
dice ser su expresión obliga así a su desdobla-
miento. Aquella «auténtica» voluntad popular a 
la que se invoca no se confundiría ya con las opi-
niones ocasionales de los sujetos. La misión de 
aquellos que afirman expresarlos es la de reve-
larles a éstos su verdadero ser, al cual ignoran, 
liberarlos del estado de alienación en que se 
encuentran. Esa voluntad popular que se invoca 
se vuelve así, como vimos, una entidad abstracta, 
puramente ilusoria, algo que no existe como tal, 
sino que debe ser creada.

Dada esta situación, la única forma de evi-
tar esta «tiranía democrática» consiste, como 
señala Berlin, en imponer barreras objetivas a 
la voluntad popular. El punto fundamental aquí 
es que, una vez producida tal distorsión concep-
tual por la cual la voluntad popular se vuelve la 
fuente de su propia dominación, ésta pierde ya 
su fuerza normativa. Y esto nos devuelve a la 
pregunta pendiente acerca dónde habrá de radi-
car la fuente de la legitimidad del orden político 
dado, cómo hallarla. La clave se encuentra en 



88

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

la respuesta a la cuestión, más fundamental, 
de quién, o quiénes serán aquellos a quienes 
les toca determinar cuáles son esas «barreras», 
esos principios que deben imponerse al pueblo 
incluso en contra de su propia voluntad, la cual, 
según señala, se encontraría alienada, captu-
rada por las ideologías utópicas, escapando así 
del ámbito de la razón.

Evidentemente, no puede ser el propio 
pueblo. Esto supone, pues, la existencia de 
una instancia colocada por encima de él que 
pueda establecerla. Esta sería, dice, la misión 
de los «intelectuales críticos». De este modo, 
sin embargo, Berlin termina recayendo en ese 
mismo tipo de mesianismo que denuncia como 
la fuente del totalitarismo. Esto deriva, en 
última instancia, del hecho de que también el 
planteo de Berlin, su ideal de la «libertad nega-
tiva», contiene una vocación normativa. Y, al 
igual que en la ideología opuesta a la suya, esto 
conlleva necesariamente una crítica al principio 
de autolegislación. 

La diferencia fundamental con la voca-
ción racionalista de sus oponentes, fundada en 
el ideal de la «libertad positiva», que es, según 
afirma, el que conduce al totalitarismo, radica, 
para Berlin, en el tipo de principio que uno y 
otro invocan. El principio de la libertad nega-
tiva no busca liberar a los sujetos, no pretende 
reformar la sociedad en nombre del principio 
de la libertad, el cual se postula como un valor 
absoluto. Los valores que impulsa tienen, en 
cambio, un carácter contingente. El enfrenta-
miento entre estos dos conceptos opuestos de 
libertad, en el fondo, sería entre monismo y 
pluralismo, entre contingencia y determinismo, 
entre razón y ética.2

No obstante, más allá de las diferencias 
entre sus contenidos respectivos, el punto es 
que el planteo de Berlin, en la medida en que 
contiene también un impulso normativo, no 
podrá evitar quedar atrapado en la paradoja de 

2   Al respecto, véase Berlin, I. (1957) Lo inevitable en la historia. 
Galatea.

Wittgenstein y en la cual se hace manifiesta, 
en última instancia, la indeterminabilidad de 
toda normatividad, su indecibilidad última.3 
Esta indica la tensión inevitable entre los ámbi-
tos ontológico y normativo. Ese ideal de un 
orden político pluralista que propugna Berlin 
no podría volverse efectivo si el espíritu plura-
lista no fuera ya el principio rector de esa misma 
sociedad. De lo contrario, sería necesario impo-
nérselo a esta por la fuerza. Pero, inversamente, 
si lo fuera, ya no tendría sentido tampoco la 
norma, ésta se volvería superflua. La sociedad 
en cuestión podría entonces perfectamente auto-
legislarse. Esta se vuelve necesaria solo en caso 
de existir una brecha entre la voluntad popular 
y lo que postula la norma, entre la realidad y 
el ideal que se busca realizar y hacia el cual se 
pretende conducir, como sería éste el caso, para 
Berlin (y que es lo que exige imponerle «barre-
ras» a la voluntad popular). La norma, en fin, 
solo cobraría su sentido de aquello que la vuelve, 
al mismo tiempo, inviable, o, más precisamente, 
que exige una violación de sí misma para su rea-
lización: un llano acto de fuerza, un ejercicio de 
dominación. En suma, como señala la paradoja 
de Wittgenstein, la norma es o bien inviable, o 
bien innecesaria.

3   La paradoja afirma que «ningún curso de acción puede ser deter-
minado por una regla, dado que todo curso de acción puede hacerse 
de acuerdo con una norma» (Wittgenstein, 2001, § 201). Básica-
mente, la paradoja señala la ausencia de una relación inequívoca 
entre un curso de acción y una norma. El establecimiento de esta 
relación demanda, a su vez, una interpretación, y esta se presta 
siempre a una diversidad de interpretaciones posibles. Esto exige, 
pues, la determinación de ese mismo vínculo con su interpretación, 
lo cual supone, a su vez, una interpretación adicional para deter-
minarlo, y así al infinito. Esto se conecta con la distinción intro-
ducida por Charles S. Peirce en su conferencia de 1867 «On a New 
List of Categories» (Peirce, 1868). Allí afirma que el vínculo entre 
un concepto y su objeto supone, en realidad, un relación ternaria, 
conlleva un tercer término (signo-objeto-interpretación). Ello da 
lugar al surgimiento de lo que llama primeridad, secundidad y 
terceridad. La primeridad es el concepto vacío, sin referencia a 
un objeto, la secundidad es los que conecta a ambos en un aquí y 
ahora, la terceridad es la que asegura este lazo como un lazo nece-
sario, lo que conlleva una referencia al futuro. Sobre la paradoja 
de Wittgenstein, véase Kripke (1982) y Cabanchik (2010). Sobre 
Peirce, véase McNabb (2018).



89

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

La pregunta que surge aquí es cómo se puede 
determinar si la sociedad en cuestión se encuen-
tra preparada para la institución de un orden 
pluralista, si los valores que la presiden se 
encuentran en consonancia con éste, o si, por 
el contrario, debe imponérsele a la misma. 
Está claro que el sujeto de esta determinación 
no puede ser esa misma sociedad sin recaer en 
una circularidad lógica: postular esto supondría 
que la sociedad dada se encuentra ya capacitada 
para hacerlo, que se trata ya de una sociedad 
pluralista, lo cual es, precisamente, lo que se 
encuentra en cuestión. Según se admite, éste no 
sería siempre el caso, esto es, la autolegislación 
bien podría conducir al totalitarismo. En defi-
nitiva, determinar esto supone, nuevamente, la 
presencia de un agente situado en una posición 
de preeminencia respecto de la sociedad. 

Llegamos así al punto nodal. Toda teo-
ría política implica la institución de un lugar 
de la Verdad, un lugar social particular en el 
que, supuestamente, la comunidad encuentra 
su expresión, donde ésta se vuelve transparente 
a sí misma. Quienes ocupen ese lugar estarían 
autorizados a hablar en nombre del todo social, 
serían quienes expresarían su «auténtico» ser. 
La cuestión es quién puede, a su vez, determi-
nar cuál es ese lugar. Llegamos aquí al papel de 
la teoría política. Lo que diferencia a las teo-
rías políticas es dónde cada una de ellas ubica 
ese lugar de la Verdad. El análisis de ellas debe 
partir de ahí, es decir, de observar cuál es para 
cada una de ellas ese lugar de la Verdad, cuáles 
los fundamentos de tal determinación, aquello 
que supuestamente proporciona a esa posición 
social un fundamento de objetividad que le per-
mite situarse por encima de la voluntad de la 
sociedad. En resumen, para comprender ade-
cuadamente estas teorías políticas deberemos 
desentrañar los mecanismos retóricos y las opera-
ciones discursivas mediante las cuales se instituye 
un determinado lugar social como un lugar de 
Verdad. Y cuáles los problemas que habrán, en 
cada caso, de plantearse en dicha operación.

De hecho, podemos observar aquí un tipo pecu-
liar de performatividad de la escritura. Quien 
asuma el papel de dictaminar cuál es ese lugar 
de Verdad se estará colocando él mismo, en ese 
mismo acto, en una posición de trascendencia 
en relación con la sociedad a la que se dirige. En 
última instancia, aquí se produce una inversión 
lógica: la naturaleza trascendente que asume la 
normatividad postulada es, en realidad, sólo la 
proyección de esa posición de trascendencia en 
la que se ubicaría el sujeto mismo que la pos-
tula, el teórico político. Se trata de una especie 
de procedimiento especular mediante el cual 
el sujeto-legislador se ve reflejado a sí mismo 
en sus propios productos, aquellos con los que 
se identifica, y mediante los cuales se instituye 
él mismo como tal sujeto-legislador, habilitado 
para hablar en nombre de aquellos principios 
a los que invoca. Éste aparece así como ese 
Dios detrás de Dios del que habla Borges. Esta 
operación supone en definitiva una doble per-
formatividad, que se orienta simultáneamente 
en dos direcciones opuestas: hacia el objeto y 
hacia el sujeto mismo que lo enuncia.

Es llegado a este punto que también se 
vuelve manifiesta la naturaleza contingente de 
toda operación de institución de un lugar de 
Verdad, ese residuo de facticidad que se encuen-
tra en la base de toda normatividad, que es lo 
que no puede, sin embargo, aceptarse nunca (el 
radical subjetivismo del propio predicamento) 
sin destruirse como tal.4 Ésta se vería enton-
ces despojada de ese halo de trascendencia y 
devuelta a la inmanencia de lo social, que es el 
reino de la controversia, del antagonismo, por 

4   Es decir, exigiría, a su vez, otra norma para establecer su obje-
tividad, lo que exigiría otra norma, y así hasta el infinito, siendo 
que este círculo sólo podría cortarse mediante una especie de 
fiat (una decisión subjetiva infundada). Como afirma Peirce, la 
semiosis es virtualmente infinita, lo que implica la indeterminab-
ilidad última del significado (y, en el caso de Wittgenstein, de la 
norma). Comprender cómo se establece el significado lo lleva a 
distinguir esta «semiosis infinita» de la «semiosis en acción», que 
pone un término final provisional a la cadena de interpretaciones, 
cuando un interpretante final designa cuál es el objeto de un repre-
sentamen en una semiótica particular. acto. En definitiva, toda 
determinación de significado tiene un carácter axiomático.



90

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

definición. En suma, toda pretensión de raciona-
lidad u objetividad se revelaría como una mera 
falacia por el cual se busca imponer la voluntad 
de unos pocos al resto de la sociedad. No obs-
tante, aun entonces sería siempre necesario para 
toda teoría, puesto que lo contrario llevaría a la 
afirmación de la legitimidad de lo existente por 
el solo hecho de ser tal. La misma perdería todo 
sentido. De allí, en fin, la necesidad de elabo-
rar una serie de dispositivos retóricos y recursos 
argumentativos que permitan velar el trasfondo 
de contingencia de su institución e identificar 
dicho lugar social particular con un valor el cual 
vendría a encarnarse en él, sea éste la libertad, 
el pluralismo, o el que fuera. 

Esto que, por un lado, es imprescindi-
ble para toda teoría que pretenda fundar un 
sentido de legitimidad, sin embargo, por otro 
lado, como señalara más recientemente Claude 
Lefort, constituiría la esencia misma de la lógica 
totalitaria (Lefort, 1990). Esta no consiste, dice, 
en la negación de los valores, sino en la identifi-
cación de un cierto lugar social con algún valor 
determinado, como la democracia, la libertad, el 
pluralismo, etc. Y ello explica que el propio prin-
cipio de la democracia pueda fácilmente volverse 
una forma de totalitarismo desde el momento en 
que alguien (un individuo o grupo) se identifica 
con ella, que afirma «nosotros somos la demo-
cracia», por lo que, en consecuencia, todo aquel 
que lo cuestiona se volvería, ipso facto, enemigo 
de la democracia, o del principio en cuyo nom-
bre, en cada caso, se habla.

Es esta paradoja también la que se encuen-
tra implícita en el propio argumento de Berlin, 
que lo conduce a terminar contradiciendo sus 
propias premisas y a recaer en eso mismo que él 
cuestiona. La invocación al pluralismo no altera 
en nada la cuestión. La diferencia en cuanto a 
los contenidos de la propuesta de Berlin res-
pecto a la de los cultores de la libertad positiva 
-la distinción que propone- en última instancia 
solo oculta aquella simetría más fundamental 
en lo que hace a la estructura de sus respectivos 

planteos. La invocación al «pluralismo» cum-
ple la misma función en su discurso que la 
invocación a la «libertad» en el de aquellos. Al 
primero, afirma, se lo postula como un princi-
pio ético, y por lo tanto relativo, al segundo, en 
cambio, como un principio racional, y por lo 
tanto absoluto. El punto crucial, sin embargo, 
radica en otro lado. Más allá de sus diferen-
cias, lo cierto es que uno y otro solo pueden 
servir de fundamento a un orden político en 
la medida en que aparecen como valores obje-
tivos, colocados por encima o más allá de la 
voluntad manifiesta de los sujetos involucrados. 
En definitiva, Berlin no puede evitar terminar 
reproduciendo en su propio discurso ese mismo 
pathos de la distancia que denuncia como el ori-
gen del totalitarismo contemporáneo.

La aporía democrática y el principio de 
«razón insuficiente»

Tras la crítica de Berlin a la «ilusión democrá-
tica» (el ideal de autolegislación) se descubre 
así una aporía más fundamental, puesto que 
es inherente al concepto mismo de la sobera-
nía popular y, por lo tanto, que ninguna teoría 
política, incluida la del propio Berlin, habría de 
resolver. La «aporía democrática» consiste en 
que al principio de soberanía popular no se lo 
pueda ni afirmar ni negar. Por un lado, afirmar 
el principio de soberanía popular llevaría a con-
sagrar como legítima toda decisión mayoritaria, 
aun aquella violatoria de principios fundamen-
tales o que expresa una ideología totalitaria. Si 
la voluntad de la mayoría fuera la única regla 
para determinar la legitimidad de una norma, 
no habría manera de evitar que ésta eventual-
mente viole los derechos de los individuos, 
aunque los hechos no lo haga (un buen tirano 
no deja de ser un tirano). En definitiva, los 
problemas políticos fundamentales, que mere-
cen ser teorizados, surgen cuando se percibe 



91

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

la existencia de una brecha entre la voluntad 
popular y los dictados de la razón. Si el pueblo 
pudiese autolegislarse, la presencia del Estado 
se volvería superflua, el sistema político se redu-
ciría a una serie de mecanismos formales para 
asegurar la manifestación de su voluntad, y 
la teoría se tornaría ociosa. La existencia de 
un poder coercitivo supone necesariamente la 
imposición de límites, no solo al poder, sino 
también, y sobre todo, a la propia sociedad. El 
objeto mismo de la existencia de un orden polí-
tico consistiría, justamente, en la preservación 
de ciertos principios y derechos aun en contra, 
llegado el caso, de la voluntad mayoritaria.

Pero, por otro lado, negar el principio de 
soberanía popular, intentando imponerle límites, 
tendría consecuencias igualmente perversas. En 
última instancia, no sólo es contradictorio con 
la idea democrática sino también teóricamente 
insostenible. En efecto, la necesidad de fijar lími-
tes al principio de soberanía popular a fin de 
preservar aquellos valores fundamentales que, 
alegadamente, hacen a la convivencia democrá-
tica, demanda instituir una instancia de contralor 
de la misma, una soberanía colocada por encima 
de la soberanía popular, con lo que ésta dejaría 
de ser verdaderamente tal. Aquella otra sería, 
de hecho, la verdadera soberana. En definitiva, 
llevaría a destruir aquello que define a un sis-
tema democrático, su principio fundante (el de la 
soberanía de la voluntad popular), conduciendo 
así a alguna forma de tiranía, a la institución de 
un individuo o un grupo situado por encima del 
conjunto de la sociedad y ejerciendo algún tipo 
de tutela sobre ella («un despotismo paternal o 
una aristocracia a la manera del socialismo saint-
simoniano», según proponía John Stuart Mill) 
(Mill, 1985, p. 27).5  

5   Es este, en definitiva, el núcleo del «liberalismo» de John Stuart 
Mill. Según dice: «No hay necesidad de ilustración para probar 
que la falta de inteligencia es un obstáculo a la marcha de un buen 
Gobierno. El Gobierno consiste en actos ejecutados por seres 
humanos; ahora bien, si los agentes o los electores de los agentes, o 
aquellos ante quienes los agentes son responsables, o el público, cuya 
opinión debería influir y pesar sobre todos, son simplemente masas 
de ignorancia, de estupidez, llena de prejuicios y errores, todas las 

Lo cierto es que, en un sistema postradicional, 
en el que todo principio de trascendencia, todo 
sentido de preeminencia se ha quebrado, ya no 
habría nadie habilitado a ocupar ese rol.6 De 
allí, en fin, que al principio de soberanía popu-
lar, el ideal de autolegislación, no se lo pueda 
ni afirmar ni negar. Una y otra alternativa con-
ducen siempre a aporías insalvables para una 
teoría democrática. El objeto de la teoría polí-
tica consiste, de hecho, en intentar dar cuenta 
de esta aporía, sin poder nunca llegar a resol-
verla y, como vemos que ocurre en el caso de 
Berlin, evitar en su intento quedar atrapada 
en las paradojas a que esta aporía conduce de 
manera inevitable, y, en definitiva, incurrir en 
una serie de contradicciones.

En última instancia, lo que revela la crítica 
de Berlin es hasta qué punto los opuestos de 
la democracia y el totalitarismo están estrecha-
mente relacionados (como la virtud y el vicio, 
que eran vecinos para los antiguos), que el pri-
mero contiene en sí mismo el germen de lo que 
lo niega, y ambos no pueden separarse. Por 
tanto, ninguna teoría podría lograr su objetivo 
de delimitar claramente una de la otra sin ter-
minar reproduciendo esa misma paradoja en su 
propio discurso. Es, en fin, esta aporía la que 
da sentido al debate teórico-político, es decir, 
su radical insolubilidad. Si pudiera resolverse, 
la teoría política ya no sería necesaria.

Es esta aporía también la que subyace a la 
controversia entre esas dos formas de libertad 
de que habla Berlin. No se trata meramente de 

operaciones del Gobierno serán mal dirigidas» (Mill, 1985, p. 39). 
La pregunta que esto plantea, nuevamente, es quién puede deter-
minar cuándo el pueblo tiene, o no, la capacidad de autogobierno.

6   Como afirma Dick Howard, «en una democracia moderna (que 
protege los derechos individuales básicos), no hay una voluntad 
única y unificada que pueda actuar sobre la sociedad desde fuera 
de ella o representar la acción auto-consciente de la sociedad 
sobre sí misma. La política es ni totalmente autónoma ni total-
mente dependiente de las condiciones externas a las que ella no 
puede alterar». En última instancia, esta es una aporía inherente a 
toda teoría normativa. «El imperativo de que algo debe hacerse», 
continua, «presupone la existencia de un actor unificado que desea 
hacer lo correcto. Y asume además que hay algo –allí afuera, en 
algún lugar, independiente de la política—, algo correcto que 
hacer». (Howard, 2002, p. 186).



92

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

una diferencia que resulta de diferencias ideo-
lógicas, sino que éstas resultan, a su vez, de 
una incongruencia que es constitutiva al pro-
pio campo dentro del cual esta controversia se 
despliega; en suma, del hecho de que, un orden 
democrático, para instituirse, deba simultánea-
mente afirmar y negar aquello que constituye su 
propio fundamento: el principio de autolegis-
lación, de la soberanía de la voluntad popular.

La «aporía democrática» expresaría, a su 
vez, un problema más fundamental, y que es el 
que subyace al discurso de Berlin, aunque esto 
nunca podría hacerse explícito en él: la exis-
tencia de cierta contradicción inherente entre 
democracia y política. En última instancia, 
lo que abre el espacio a la política es la per-
cepción, que puede observarse también en su 
escrito, de que la sociedad, en su estado actual, 
no se encuentra plenamente constituida en sus 
mismos términos, que su conformación como 
tal supone un trabajo, que es, en definitiva, el 
trabajo mismo de la política. De no ser así, la 
acción política se volvería innecesaria, ésta se 
vería reducida a una mera «administración de 
las cosas», como dice Berlin retomando la fór-
mula de Saint-Simon.

Esto es lo que Hans Blumenberg llama «el 
principio de razón insuficiente». Blumenberg 
retoma una expresión de Friedrich Schlegel 
que afirma: «sólo si el mundo es pensado como 
deviniendo, como aproximándose a su comple-
titud por un desarrollo ascendente la libertad 
humana es posible» (Blumenberg, 1996, p. 80). 
El «principio de razón insuficiente», la incom-
pletitud constitutiva del mundo (tanto natural 
como social), es la que hace posible la autorrea-
lización del hombre, volverse el demiurgo de sí 
mismo, afirmar su libertad. Si el estado actual 
de la sociedad coincidiera con el ideal, eso 
supondría una suerte de fin de la historia. La 
acción política se tornaría entonces innecesaria.

Es esa carencia, esa brecha entre su estado 
actual y su ideal presupuesto, esta incongruen-
cia de la comunidad respecto de su mismo 

concepto, que, como señalara Mill, abre el 
espacio a la política y hace posible la libertad, 
el progreso, es la que vuelve también inviable 
(y de consecuencias potencialmente peligrosas) 
al ideal de autolegislación. De allí deriva, en 
última instancia, esa vocación normativa que es 
inherente a toda teoría política. Sin embargo, 
como señala el propio Berlin, esta contiene 
inevitablemente un impulso mesiánico: la pre-
tensión de querer modelar la sociedad según 
un designio particular propio. De este modo, 
aquella misma carencia que abre el campo a 
la libertad y a la autorrealización humana es 
también la que la destruye. Obliga a postular 
la presencia de ciertos sujetos, como los «inte-
lectuales críticos», suerte de aristocracia del 
saber a la que invoca Berlin y cuyo retraimiento 
lamenta, en cuyas manos recaería la misión de 
revelarle a los suyos su verdadero ser, su natu-
raleza como tales sujetos libres, y enseñarles el 
camino hacia su realización efectiva, liberarlos 
de esa suerte de servidumbre voluntaria en la 
que se encontrarían atrapados.

Esta aporía que surge del propio planteo 
de Berlin es también, como dijimos, lo que él 
mismo no podía nunca aceptar sin destruir 
su propio argumento, y, en última instancia, 
siquiera alcanzar a advertir. La operación de 
instauración de una instancia de trascenden-
cia solo puede realizarse, de hecho, al precio 
de negarse como tal; en este caso, ocultándola 
bajo el velo de la ética. Los valores del plura-
lismo, para Berlin, al igual que la verdad de 
la libertad, para el racionalismo ilustrado, no 
serían obra de un designio subjetivo del legisla-
dor, sino que constituirían principios objetivos, 
«autoevidentes», según dice. Como él mismo 
indica, no importa el nombre que adopten («los 
derechos naturales, la Palabra divina, la Ley 
natural, las exigencias que llevan consigo la uti-
lidad, los ‘intereses del hombre’»), en todos los 
casos cumplen la misma función, inherente a 
todo discurso político, que es la de servir como 
fundamento último de legitimidad del orden 



93

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

propuesto (el cual, como vimos, ya no podría 
emanar, sin contradicción, de la propia volun-
tad popular). En última instancia, toda teoría 
política no es sino una serie de dispositivos 
argumentativos por los cuales se busca instituir 
un cierto lugar de Verdad. Sin embargo, como 
vimos, en un sistema postradicional será siem-
pre inevitablemente precario. En definitiva, la 
invocación a un valor, el recubrimiento ético de 
esta operación de institución de una instancia 
de trascendencia, no es más que el modo por el 
que se busca suturar simbólicamente esa fisura 
lógica que resulta de la simultánea necesidad e 
imposibilidad de instituir una instancia tal, de 
la aporía que dicha operación conlleva.

Podemos observar ahora por qué la crítica 
de Berlin del totalitarismo democrático con-
tiene también su propia crítica, en la medida en 
que, dada su vocación normativa, esta no puede 
evitar replicar en su discurso el tipo de mesia-
nismo que denuncia, tan agudamente, como el 
origen del totalitarismo. Lo que afirma del uto-
pismo racionalista se aplicaría así también a su 
teoría liberal. Es este double bind, en definitiva, 
lo que hace irresoluble esta controversia y da 
origen a la misma, esto es, su misma irresolubi-
lidad, la imposibilidad de encontrar una teoría 
que pueda escapar y librarse de las paradojas 
que plantea la aporía democrática. 

Lo que se desprende de su propio argu-
mento es que, más allá de los principios opuestos 
que cada uno invoca, existe un paralelismo esen-
cial entre una y otra corriente. Tras las posturas 
de ambas subyace una misma operación inte-
lectual que consiste en el desdoblamiento de la 
figura del pueblo entre su «cuerpo místico», en 
tanto que puro principio político, el fundamento 
último de la soberanía, y su «cuerpo empírico», 
su encarnación material, siempre en una contra-
dicción inevitable respecto de aquél, sometido a 
una vida inauténtica, capturado por la ideología 
(la burguesa, para unos, la comunista, para los 
otros). Berlin señala esto lúcidamente respecto 
del ideal de libertad positiva, sin advertir, sin 

embargo, que esta misma crítica se aplica a su 
propio concepto:

La concepción «positiva» de la libertad 
como autodominio, con su sugerencia de 
un hombre dividido contra sí mismo, se 
ha prestado, de hecho, y como cuestión 
de historia, de doctrina y de práctica, más 
fácilmente a esta escisión de la persona-
lidad en dos: el controlador trascendente 
y dominante, y el conjunto empírico de 
deseos y pasiones que hay que disciplinar 
y controlar. (Berlin, 1969, p. 9)

Lo que se desprende del discurso de Berlin, 
aun cuando nunca se lo plantee de manera 
explícita, es que esas patologías políticas que 
analiza no se derivan de meras circunstancias 
históricas, o que sean atribuibles a cuestiones 
de índole psicológica o subjetiva. Ni son, por 
ende, exclusivas a alguna teoría política en par-
ticular. Tras este debate acerca de si hay una, 
dos libertades, o las que fueran, subyace, en 
última instancia, esa «aporía democrática», que 
es la que da lugar, a su vez, a la «ilusión demo-
crática». Lo que se hace manifiesto allí es que 
la comunidad nunca habla por sí, que alguien 
tiene que hablar por ella. Sólo a través de esa 
invocación la comunidad se constituye como 
tal. Y, de este modo, aquellos que producen 
tal operación de institución política se colocan, 
ipso facto, por encima de ella. Sin embargo, su 
posición seguiría siendo inevitablemente frágil 
ya que, aunque afirman hablar en nombre del 
todo social, ser la expresión de su «verdadero 
ser», las marcas de su carácter como sujetos par-
ticulares nunca habrán de desaparecer, tiñendo 
el orden resultante con la mancha imborrable 
de la contingencia de su propia institución. De 
ahí que esa escisión operada sobre el cuerpo 
del pueblo, el problema de los «dos cuerpos 
del pueblo», será replicada dentro de ellos mis-
mos, interiorizado por ellos, produciendo su 
propia escisión entre su cuerpo místico como 



94

La antinomia entre «libertad» e «igualdad» Acerca de Isaiah Berlin y las aporías de la política moderna 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 081-094

representantes del todo social y su cuerpo mate-
rial como sujetos particulares.

Sólo en el caso imposible de una sociedad 
plenamente orgánica, que haya logrado sellar 
todas sus fisuras internas, las que en realidad le 
son constitutivas (y, por tanto, no pueden eli-
minarse sin que esa comunidad se destruya a sí 
misma), en definitiva, una en la que el antago-
nismo haya sido erradicado, en el que podría 
producirse la fusión, la perfecta congruencia 
entre la sociedad y su sistema político, el repre-
sentante podría identificarse llanamente con 
el todo social en nombre del cual habla. Pero, 
en tal caso, perdería todo sentido, se volvería 
innecesario. En definitiva, el mismo toma su 
sustancia del supuesto de la incongruencia, en 
su estado actual, de la sociedad respecto de sí 
misma, de su propio concepto. Pero al mismo 
tiempo, en una sociedad desgarrada por con-
tradicciones internas, esa incongruencia interna 
inevitablemente se transferiría también a esa ins-
tancia, por lo que también se dividiría entre el 

rol que encarna y su ser real. Así, nuevamente, 
lo que lo hace necesario es también lo que lo 
hace imposible.

En suma, el pathos de la distancia, que es, 
para Berlin, el origen de las tiranías modernas, 
sería inherente a toda formación política, la con-
dición misma para la articulación de lo social. 
Pero es también lo que ninguna teoría política 
podrá ya admitir sin destruirse, y constituye 
aquello forcluido en ella y que solo habrá de 
manifestarse en el plano del discurso de manera 
sintomática, es decir, en la serie de contradic-
ciones que inevitablemente genera dentro de 
estas teorías políticas. El análisis de una teoría 
política conlleva la tarea, más que de observar 
sus postulados, de traspasarlos para descubrir 
por detrás la serie de problemas y aporías que 
le subyacen, y cómo intentará resolverlas sin 
nunca poder conseguirlo, dejando expuestos 
los puntos ciegos y las fisuras lógicas que atra-
viesan su discurso.

Referencias

Bachelard, G. (1985). La Formación Del Espíritu Científico. Siglo XXI.
Benda, J. (1951). La traición de los intelectuales. Ercilla.
Berlin, I. (1957). Lo inevitable en la historia. Galatea.
Berlin, I. (1969). Two Concepts of Liberty. En Four Essays on Liberty (pp. 118–172). Clarendon Press.
Blumenberg, H. (1996). Die Genesis der kopernikanischen Welt. Suhrkamp.
Cabanchik, S. (2010). Wittgenstein. Una introducción. Quadrata.
Constant, B. (1995). Discurso sobre la libertad de los antiguos comparada con la de los moder-

nos. Revista de Estudios Públicos, 59, 1–20.
Howard, D. (2002). The Specter of Democracy. Columbia University Press.
Koselleck, R. (1993). Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos. Paidós.
Kripke, S. A. (1982). Wittgenstein on Rules and Private Language. An Elementary Exposition. 

Harvard University Press.
Lefort, C. (1990). La Invención Democrática. Nueva Visión.
McNabb, D. (2018). Hombre, signo, cosmos, La filosofía de Charles S. Peirce. F.C.E.
Mill, J. S. (1985). Del gobierno representativo. Tecnos.
Peirce, C. S. (1868). On a New List of Categories. Proceedings of the American Academy of Arts 

and Sciencias, 7, 287–298.
Wittgenstein, L. (2001). Philosophical Investigations. Blackwell.





EN
T

R
EV

ISTA



97

Vizuete Esteban
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades 
me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»: 
una entrevista con Clara E. Lida

«Those differences, those movements, and those pluralities have 
interested me because they are what social history is made of»: 

an interview with Clara E. Lida 

Recibido: 01/04/2025                              Aprobado: 01/09/2025

Luis Esteban Vizuete Marcillo
Universidad Central del Ecuador/ FLACSO, Ecuador

https://orcid.org/0000-0001-5867-6335
levizuete@uce.edu.ec

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.8085

Resumen

La presente entrevista realiza un recorrido por los debates y temas de la historia social latinoamericana y europea 
desde la voz de Clara E. Lida. Se trata de un acercamiento a su trayectoria a la par de que da cuenta de los cambios 
que la disciplina ha experimentado en las últimas décadas. Lida realiza una lectura crítica del oficio de la historia y 
de la forma en que sus profesionales se acercan a las distintas fuentes, los conceptos y la teoría. Además, se adentra 
en las metodologías del historiador social, con especial énfasis en los estudios sobre la clandestinidad, anarquismos 
y socialismos.

Palabras clave: Historia social, Anarquismo, Historiografía, Conceptos, Historiadores.

Abstract

The interview examines the debates and issues of Social History in Latin American and European through the eyes 
of Clara E. Lida. It explores her career and the changes the discipline has undergone in recent decades. Lida cri-
tically interprets history as a profession and the way its practitioners approach sources, concepts, and theory. She 
also delves into the methodologies of social historians, with a special emphasis on studies of the underground, anar-
chism, and socialism.

Key words: Social History, Anarchism, Historiography, Concepts, Historians.



98

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

Clara Lida es una historiadora argentina 
radicada en México. Se trata de una de las 
principales exponentes de la historia social en 
América Latina.1 Se graduó como historiadora 
en Brandeis University, maestra en historia 
en El Colegio de México y doctora en histo-
ria en la Universidad de Princeton. Además 
de esto ha sido parte del equipo de docentes 
en ese ramo que desde El Colegio de México 
forman nuevas generaciones de historiado-
res que han ampliado el campo y estudiado 
los conflictos agrarios, los socialismos, los 
trabajadores, etc. en México, Argentina, 
Colombia, entre otros países. Es miembro de la 
Academia Mexicana de Ciencias, del Sistema 
Nacional de Investigadores, de la Asociación 
Latinoamericana e Ibérica de Historia Social, 
de la Association for Spanish and Portuguese 
Historical Studies y de la Academia Nacional 
de Historia de Argentina. También dirige en el 
Colegio de México la Cátedra México-España 
y el Seminario Permanente México-España. 
Desde el 2019 el premio de historia social de 
la Asociación Latinoamericana e Ibérica de 
Historia Social lleva su nombre. Los lectores 
de esta entrevista podrán encontrar otros datos 
biográficos en la misma y algunas notas al pie 
aclaratorias realizadas por el entrevistador.

1   Algunos libros de la entrevistada son Bohoslavsky, E., Jorge, D., 
Lida, C., comps. (2019). Las derechas iberoamericanas entre la 
Primera Guerra y la Gran Depresión. El Colegio de México; Lida, 
C., Yankelevich, P., comps. (2012). Cultura y práctica del anar-
quismo iberoamericano, desde sus orígenes hasta la Primera Guerra 
mundial. El Colegio de México; Lida, C. (2011). La main noire. 
Anarchisme rural, sociétés clandestines et répression en Andalousie 
(1870-1888). Éditions L’Échappée; Lida, C. (2009). Caleidoscopio 
del exilio. Actores, memoria, identidades. El Colegio de México; 
Lida, C., comp. (2001). México y España durante el primer fran-
quismo. Rupturas formales, relaciones oficiosas. El Colegio de 
México; Lida, C., comp. (1999). España y el Imperio de Maximi-
liano. El Colegio de México; Lida, C. (1997). Inmigración y exilio. 
Reflexiones sobre el caso español. El Colegio de México; Lida, C. 
(1972). La mano negra. Ed. ZYX; Lida, C., Zavala, S., eds. La 
Revolución de 1868. Historia, pensamiento y literatura. Las Americas 
Publishing. A esto se añade cerca de 150 títulos más entre otros 
libros, capítulos, artículos científicos y reseñas.

Luis Esteban Vizuete Marcillo (LEVM): 
Primero quería agradecerle mucho por haber 
aceptado la entrevista. Estoy seguro de que esta 
será un insumo importante para nuestros estu-
diantes y el público historiador. Quien hace 
historia social inevitablemente sabe quién es 
Clara Lida. ¿Podría decirnos dónde se formó?

Clara E. Lida (CEL): Bueno, yo tengo una tra-
yectoria bastante heterogénea, porque siendo 
argentina no me he formado en la Argentina, 
excepto en el bachillerato hace muchos años. 
Desde la Argentina, ya de adolescente, por 
razones de familia, fui a Estados Unidos y 
ahí comencé mi carrera universitaria. Hice 
el College ahí y me formé, en esa época, en 
Historia de Europa entre los siglos XVIII y XX.

Como latinoamericana tenía cierta pre-
ocupación y curiosidad por saber más sobre 
Latinoamérica de una manera más sistemática, 
pero no había cursos sobre América Latina en 
mi universidad; entonces, eso fue quedando 
como una deuda pendiente conmigo misma. 
Pero, al acabar el College, dio la casualidad de 
que llegó a mis manos un folleto del Colegio 
de México en el que se anunciaba una nueva 
maestría en Historia. Entonces, me pareció 
interesante la idea de venir a México y hacer 
la maestría ahí. Creo que fue una gran deci-
sión en mi vida porque me volvió a acercar a 
América Latina, me vinculó a una institución 
que yo había conocido ya desde muchos años 
atrás por mi familia, pero me aproximó también 
a la historiografía latinoamericana y también 
europea. Esta última estaba más influida por la 
Escuela de Annales, surgida de la gran revista 
fundada en las entreguerras. Y pues esa influen-
cia también fue repercutiendo en el mundo, en 
la historiografía sobre México que se hacía en el 
Colegio y sobre todo en América Latina.

Al acabar la maestría, por sugerencia de 
uno de mis profesores, el doctor Silvio Zavala, 



99

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

el gran especialista en Historia Colonial,2 que 
en esa época era el presidente del Colegio de 
México fui a la Universidad de Princeton. Volví 
a Estados Unidos, claro está, pero ya con un 
bagaje cultural más amplio, más historiográfica-
mente europeizado diría yo. En el College me 
había familiarizado con los historiadores socia-
les, sobre todo aquellos que participaban en la 
revista Past & Present,3 y ya con la influencia 
francesa adquirida en México mi espectro his-
toriográfico era bastante cosmopolita.

En México también había entrado en con-
tacto con el exilio republicano español y me 
interesé paulatinamente en los asuntos españo-
les, de modo que al llegar el momento de elegir 
una tesis de doctorado pensé en hacerla sobre un 
tema peninsular, ibérico. Por razones políticas, 
porque el mundo norteamericano de la época 
estaba inserto en la cima de la Guerra fría, opté 
por no hacer lo que yo quería, porque sentía que 
mis profesores miraban con cierta desconfianza 
el tema de mi interés. Yo pensaba estudiar el 
marxismo español en el siglo XX, incluso había 
leído sobre otros socialismos, sobre otros movi-
mientos sociales, y opté entonces por irme hacia 
atrás, no al siglo XX sino al siglo XIX, en el 
momento en que surgen en España dos gran-
des movimientos internacionalistas afiliados a 
la Primera Internacional. Por un lado, el anar-
quismo. Por el otro, el socialismo marxista. A 
partir de ese momento me lancé a investigar los 
socialismos y el anarquismo en el siglo XIX. 
Para eso obtuve una beca, fui a España a con-
sultar archivos, tuve la suerte de poderlo hacer, 

2   Algunas obras del autor serían: Zavala, S. (1935). Instituciones jurí-
dicas en la conquista de América. Centro de Estudios Históricos; 
Zavala, S. (1940). Fuentes para la historia del trabajo en la Nueva 
España. Fondo de Cultura Económica; Zavala, S. (1947). La filo-
sofía política en la conquista de América, Ordenanzas de trabajo en 
la Nueva España. Siglos XVI y XVII y Síntesis de la historia del 
pueblo mexicano. Fondo de Cultura Económica; Zavala, S. (1961). 
El nuevo mundo en los intercambios mundiales postcolombinos. 
Universidad de Utrecht.

3   Es una revista fundada en Inglaterra en 1952. Alberga una notable 
cantidad de artículos sobre historia social, pues sus fundadores 
tenían esa línea de investigación dentro del contexto del giro 
presentista de la historia.

y ahí también se me fueron abriendo otras pers-
pectivas.4 De modo que, como usted ve, son 
muchas las influencias y los contactos con histo-
riografías diferentes, con historiografías plurales. 
Desde entonces me dedico a esos temas y a 
otros desde la perspectiva de lo social, desde la 
perspectiva de la historia social.

LEVM: Está claro que México y España como 
espacios productores y como espacios de inves-
tigación marcaron mucho su agenda, más aún 
cuando usted retorna a México y se adscribe al 
Colegio de México. ¿Cómo describiría la influen-
cia de estas dos historiografías ya cuando ha 
pasado toda esta brecha entre su doctorado y su 
dedicación a la docencia ahí? 

CEL: Bueno, hay un período intermedio al aca-
bar el doctorado y antes de venir a México de 
unos 20 años en los cuales yo enseñé en universi-
dades norteamericanas, de modo que la docencia 
también fue una formación para mí. Eso me 
obligó a mantenerme al día, a abrir horizontes 
distintos con estudiantes muy plurales e intere-
sarme por distintos enfoques, distintas visiones 
comparativas. Esto porque tenía tanto estudian-
tes norteamericanos como extranjeros y eso me 
obligaba a pensar en cómo enseñar historia de 
ciertas regiones a quienes no conocían otras his-
toriografías u otras historias, pero que conocían 
la propia. Para eso debí establecer un sentido 
comparativo entre distintos procesos históricos.

Entre fines de la década de 1970 y durante 
la década siguiente, de 1980, me invitaron a 
venir permanentemente al Colegio de México, 
yo no lo dudé. Me había formado en el mundo 
latinoamericano, yo me consideraba latinoame-
ricana en Estados Unidos. El hecho de haber 
vivido ahí casi 30 años no me hacía más nor-
teamericana ni más anglosajona. Entonces, la 

4   La tesis doctoral a la que se hace mención fue Lida, C. (1968). 
Orígenes del anarquismo español: 1868-1884 [Tesis doctoral]. Prin-
ceton University. Años después la transformó en libro Lida, C. 
(1972). Anarquismo y revolución en la España del XIX. Siglo XXI. 



100

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

idea de insertarme en el mundo americano, lati-
noamericano, en un mundo que yo ya había 
conocido como México, donde había vivido, 
donde tenía amigos, en un lugar donde había 
posibilidad de abrir nuevas fronteras histo-
riográficas me resultó enormemente atractivo 
y decidí dejar Estados Unidos y radicarme 
permanentemente en México. En el Colmex 
he podido seguir con mis intereses, seguir 
desarrollando una historia de Europa, una his-
toriografía social, una historiografía comparada, 
porque también he hecho estudios sobre migra-
ciones y exilios europeos a México y América 
Latina. Entonces en México me pude insertar 
cómodamente y al mismo tiempo confío haber 
ayudado a desarrollar una historiografía con 
fronteras más amplias.

Claro, en México ya había escuelas histo-
riográficas muy sólidas. Yo no me dediqué a la 
historia de México, no me dedico a la historia 
de México. Si acaso me dedico un poco más a la 
historia de América Latina, pero como elemento 
comparativo con la europea. Sin embargo, una 
de las instituciones señeras en cuanto a abrir 
espacios historiográficos en México ha sido jus-
tamente el Colegio de México y aquí se han 
publicado fuentes y estudios importantes para el 
desarrollo de la historiografía mexicana. Ahora 
bien, en nuestros países iberoamericanos sole-
mos poner mucho énfasis en la historiografía 
local, pero olvidamos un poco lo comparativo y 
nos quedamos muchas veces sin expandir nues-
tras fronteras. Uno de mis propósitos como 
profesora, como investigadora, ha sido que 
tengamos la conciencia de que un país como 
México no vive aislado del mundo, sino que está 
integrado en él y que por lo tanto conocer una 
historiografía de otras latitudes es importante 
para reflexionar incluso sobre la propia.

LEVM: Bueno, si bien usted ha visto de manera 
comparativa en algunos de sus textos a México, 
por ejemplo, en sus textos sobre el 48 europeo, es 
innegable al mismo tiempo que su proceso como 

docente en el Colegio de México ha formado a 
muchos de los historiadores sociales que trabajan 
fuertemente las nuevas vetas de historia social. 
¿Qué nos podría decir respecto de estos círculos 
historiográficos que ahora están produciendo his-
toria social con nuevas perspectivas?

CEL: Ha sido un lujo tener estudiantes de dis-
tintos países en el Colegio de México. Es una 
institución que siempre miró hacia el resto del 
mundo, hacia el mundo latinoamericano, ibe-
roamericano, incluso al mundo francés, al 
mundo europeo, como ya he dicho, y además es 
una institución que se fundó para recibir al exi-
lio intelectual republicano español después de la 
guerra civil. De modo que la visión de la institu-
ción siempre fue bastante cosmopolita, además 
de una mayoría de mexicanos, he tenido un estu-
diante ecuatoriano como usted, colombianos, 
argentinos, bolivianos, chilenos; en fin, creo que 
he cubierto bastante el panorama de América 
en términos del perfil de mis alumnos. Y eso ha 
sido muy enriquecedor para mí, pero también 
ha sido muy interesante para la posibilidad de 
crear espacios de conocimiento y de discusión 
ya con las fronteras mucho más abiertas.

Tener en un mismo seminario a un estu-
diante de Argentina, un estudiante de Ecuador, 
a un estudiante de México, etcétera, hace que la 
discusión historiográfica siempre refleje puntos 
de vista plurales y abra al mismo tiempo otra 
manera de pensar la historia. También es cierto 
que la historia social en los años en los que yo 
llegué a México, para el período independiente, 
no estaba demasiado desarrollada. Se había 
armado en México una escuela de historiografía 
social de la época colonial, gracias a los estudios 
de Silvio Zavala, sobre todo, y luego de sus dis-
cípulos, como Enrique Florescano, entre otros. 
Pero, en el mundo dedicado a la historia deci-
monónica y del siglo XX, había poco en esa 
dirección. Algunas cosas sí hechas, pero no en 
México, sino en Estados Unidos, por mexica-
nistas norteamericanos que estudiaban algunos 



101

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

aspectos sociales. El resto de los alumnos que 
venían de otros países a veces se encontraban 
con que no habían tenido ningún acercamiento 
a lo social en la historia. Entonces, hubo quie-
nes se entusiasmaron por ese sendero y en 
efecto se dedicaron a aspectos concretos de la 
historiografía social de sus propios países. 

Puedo pensar en usted mismo para empezar, 
como ecuatoriano interesado en los proble-
mas del siglo XIX alrededor del desarrollo de 
cofradías y asociaciones de trabajadores católi-
cos, de obreros, de ideologías vinculadas con el 
mundo del trabajo y el mundo social de su país.5 
También en otros como Vanesa Teitelbaum, que 
estudió a los artesanos en México y Argentina 
de una manera comparativa en algunos artícu-
los y algo en su tesis.6 Ella no solo se enfocó en 
los artesanos del siglo XIX, también en aque-
llos considerados vagos, prófugos de las labores 
obligadas, sencillamente porque podían recurrir 
en sus tiempos de ocio a lugares públicos y mos-
trar que estaban libres del compromiso laboral. 
Eso no se consideraba correcto en un artesano 
que debía tener un perfil diseñado por las cla-
ses propietarias, no por los propios actores. He 
tenido estudiantes chilenos que han estudiado 
también movimiento obrero,7 estudiantes argen-
tinos que, si bien que se han movido al siglo XX 
y han estudiado peronismo, lo han hecho desde 
el punto de vista social de la composición de los 
sujetos políticos.8 

5   Se refiere al trabajo Vizuete Marcillo, L.E. (2023). Mirando al mundo 
con la cruz al frente: sociabilidad y militancia católica en Ecuador 
entre 1869 y 1906 [Tesis doctoral]. El Colegio de México. Esta se 
encuentra en proceso de edición para su transformación en libro.

6   Se refiere a Teitelbaum, V. (2008). Entre el control y la movilización. 
Honor, trabajo y solidaridades artesanales en la ciudad de México a 
mediados del siglo XIX. El Colegio de México.

7   Se refiere a Cornejo, T. (2019). Ciudad de voces impresas: Historia 
cultural de Santiago de Chile 1880-1910. El Colegio de México, 
Centro de Investigaciones Diego Barros Arana.

8   Se refiere al trabajo de Rojkind. I. (2008). El derecho a protestar. 
Diarios, movilizaciones y política en Buenos Aires del novecientos 
[Tesis doctoral]. El Colegio de México.

LEVM: La historia social ha tenido un gran 
cambio desde lo que nos ha mencionado usted. 
¿Cómo definiría usted este nuevo impulso?

CEL: Yo creo que hay continuidades y cam-
bios, pero las primeras no necesariamente 
basadas en lo local sino también en lo inter-
nacional. Creo que a medida que los alumnos 
han ido conociendo los desarrollos de las histo-
riografías sociales más ampliamente, también 
han recibido influencias de esas historiografías, 
de esas publicaciones, etcétera. Y cuando han 
vuelto a sus países, algunos de ellos han lle-
vado esos conocimientos, pero también han 
ido un paso más allá, fundando círculos o revis-
tas que agrupan y estimulan la historia social. 
Puedo pensar, por ejemplo, en Mario Barbosa 
de Colombia, que fue uno de mis primeros estu-
diantes, que con colegas de su país ha fundado 
Trashumante, una revista de historia social.9 En 
Argentina y Chile también alumnos míos han 
estado formando seminarios o haciendo encuen-
tros de historia social periódicamente.

También se puede hablar de que existe un 
diálogo más constante con España y Francia, 
pero también con el mundo anglosajón, tal vez 
más con Estados Unidos que con Inglaterra. 
Pero, en fin, los círculos se abren y se van 
abriendo concéntricamente y yo siento que eso 
es una gran revolución, lenta pero real. Cuando 
uno compara lo que se está haciendo hoy con 
lo que se hacía hace 50 años es posible darse 
cuenta de los cambios que han sucedido. No 

9   Algunas obras individuales del autor son: Barbosa, M. (2023). Itine-
rancias y aprendizajes. Conversaciones con Clara E. Lida. El Colegio 
de México; Barbosa. M. (2008). El trabajo en las calles. Subsistencia 
y negociación política en la ciudad de México a comienzos del siglo 
XX. El Colegio de México. Algunas otras de tipo colectivo: Lida. 
C., Barbosa, M., Lorenzo, M.D., comps. (2025). Historia social, 
historia plural. Ensayos desde los márgenes en América Latina, siglos 
XIX y XX. El Colegio de México; Barbosa, M., López-Pedreros, 
R., Stern, C., eds. (2024). Clases medias en América Latina: subje-
tividades, prácticas y genealogías. Universidad del Rosario, Univer-
sidad Autónoma Metropolitana; Barbosa, M., Illades, C., coords. 
(2013). Los trabajadores de la ciudad de México 1860-1950. Textos en 
homenaje a Clara E. Lida. México. El Colegio de México, Univer-
sidad Autónoma Metropolitana. 



102

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

digo que por mí, no quiero decir eso, lo digo 
porque la historia social se ha vuelto ahora sí 
una rama, una disciplina importante dentro de 
la formación de los estudiantes de historia y de 
los colegas.

LEVM: En este circuito transnacional es inevi-
table topar el tema de la revista Historia Social y 
su papel fundamental dentro de los cambios en la 
historiografía. ¿Cómo lo explicaría usted?

CEL: Historia Social, la revista española, ha 
sido una labor verdaderamente admirable y des-
tacable en manos de sus dos directores, en los 
últimos años a cargo del más joven, el más activo 
tal vez, José Antonio Piqueras. Él junto con 
otro colega de la Universidad de Educación a 
Distancia, Javier Paniagua, fundaron esa revista 
hace ya más de 30 años, la cual ha sido un faro 
en la historiografía en lengua española, tanto 
porque publica textos de investigación original 
sobre el mundo iberoamericano, pero también 
sobre otros países y también traduce muchas 
veces artículos señeros de otras latitudes, de 
modo que da a conocer la nueva historiogra-
fía que se va produciendo en el ámbito de la 
historia social al traducirla a lengua española y 
difundirla a través de las páginas de la revista. 
Es un trabajo muy sólido, muy importante y creo 
que fue pionero también en alimentar el imagi-
nario académico de los jóvenes historiadores que 
se dedican ahora a la historia social. 

LEVM: Entonces, ¿cuáles serían a su criterio 
los principales temas, los más importantes últi-
mamente alrededor de la historia social? 

CEL: Ningún historiador puede estar al mar-
gen de las preocupaciones de su época y hoy 
en día las preocupaciones de nuestra época han 
incidido muy directamente sobre temas y enfo-
ques de la historia social. Uno de ellos, el más 
evidente tal vez, ha sido la preocupación por 
los estudios sobre la mujer y el género. Se ha 

abierto un área fundamental con los estudios de 
género, en los cuales también están apareciendo 
estudios muy importantes desde el punto de 
vista de lo social. ¿Quiénes son?, ¿dónde están?, 
¿a qué se dedican?, ¿cómo es la cultura feme-
nina?, ¿cómo es la cultura masculina sobre la 
mujer?, etcétera. Es un tema que no tengo que 
explicarle a nadie hoy porque es de vanguar-
dia. Otro tema que ha empezado a entrar en la 
conciencia es el tema de la raza y la exclusión. 
Y en ese sentido, aunque hay todavía muchas 
asignaturas pendientes alrededor del tema de 
raza, racismo, exclusión racial, jerarquización 
social o explotación es una de las áreas que se 
está desarrollando especialmente. Por ejemplo, 
los estudios sobre esclavitud, incluso de pobla-
ción libre de origen esclavo en la época de la 
independencia y en adelante. Se está volviendo 
a estudiar, junto con el problema de la etnia y 
de la raza, el problema de lo racializado de la 
historiografía y de las sociedades.

Hay temas que han continuado, el interés 
por la historia obrera o la historia laboral, pero 
tengo la impresión de que hemos cambiado de 
tesitura. Mientras antes era un análisis más de 
organizaciones, de colectivos en sus manifes-
taciones públicas, ahora estamos tratando de 
entender cómo eran esos actores que partici-
paban en esos movimientos colectivos, cómo 
era su vida, cuál era su cultura, cuáles eran sus 
intereses, cómo se vinculaban entre sí, cómo 
socializaban, etcétera. Y hemos abierto nuevos 
senderos en ese sentido. Usted mismo al estu-
diar a las organizaciones católicas en el siglo 
XIX ecuatoriano pudo hacer realmente un 
aporte en esa dirección para entender cómo 
eran las organizaciones, los actores y también 
los procesos jerárquicos que se daban en ellas.10 
No nos olvidemos de que son actores que par-
ticipan en las complejidades mismas de sus 
sociedades, no están al margen de la comple-

10   Se refiere al trabajo Vizuete Marcillo, L.E. (2023). Mirando al 
mundo con la cruz al frente: sociabilidad y militancia católica en 
Ecuador entre 1869 y 1906 [Tesis doctoral]. El Colegio de México.



103

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

jidad de estas, de modo que al mirarlos desde 
distintas ópticas se puede obtener una visión 
más densa al mismo tiempo que más compleja. 

LEVM: Y en medio de esa densidad, como el his-
toriador y su oficio no pueden dejarse de lado, son 
importantes los conceptos con los que se trabaja y 
la historia social no es la excepción. ¿Qué aportes 
metodológicos, teóricos, ofrece la historia social? 

CEL: Yo hace poco escribí un texto para 
Trashumante en el marco de un homenaje que se 
hacía a los 10 años de la revista.11 En este cuestio-
naba un poco el significado, el uso de conceptos 
nuevos, pero no muy explícitos en su significado, 
y cierta tendencia a asignar fórmulas tradicio-
nales a esos conceptos. Por ejemplo, utilizar 
conceptos como clases altas o clases bajas. ¿Qué 
quiere decir lo alto y lo bajo en una sociedad? 
¿Realmente son conceptos o son formas de desig-
nar relaciones sociales que corresponden a la 
realidad social del momento? ¿Es cierto que son 
bajos los obreros y son altos los aristócratas? ¿Es 
cierto que son subalternas las clases populares 
de América Latina? ¿Qué quiere decir la sub-
alternidad? A mí no me preocupa el uso de los 
conceptos, sino el significado que se les otorga, 
y creo que todavía estamos usando conceptos o 
estamos introduciendo nuevos conceptos sin for-
mular claramente con qué sentido se utilizan.

Me parece que esa conceptualización es 
la que todavía hace falta en la historiografía, 
no sólo en la social, también en otras. ¿Qué 
quiere decir liberalismo? Lo repetimos como 
cotorritas un poco. Resulta que en los regíme-
nes liberales había ciertas faltas de libertades. 
¿Qué quiere decir ese liberalismo? En otro caso, 
¿Qué quiere decir que en regímenes socialistas 
haya desigualdades sociales? ¿Qué es el socia-
lismo? ¿De qué socialismos hablamos? Quiero 
decir con esto que lo que me preocupa es que a 

11   Lida, C. (2022). Desigualdades y jerarquías en el mundo del trabajo. 
Ingresos y género en los albores del anarquismo español. Trashu-
mante. Revista Americana de Historia Social, (20), 1-5.

veces tomamos prestados los conceptos que se 
están desarrollando en otros lugares, pero no nos 
preocupamos exactamente por entender cómo 
se aplican y qué características particulares tie-
nen en nuestros contextos analíticos. Y eso creo 
que puede resultar en un empobrecimiento, en 
una especie de superestructura que queda ahí 
volando sin aterrizar en la realidad histórica. A 
veces es un engaño lo conceptual, en el sentido 
de que parece muy profundo, pero cuando se 
empieza a hurgar resulta que tiene muy poco 
fondo. No me gusta hablar de conceptos en 
general, prefiero ver cómo se aplican y estudiar a 
quien los aplica y como el mismo sujeto entiende 
la dimensión más compleja del término. Si no 
es así, los conceptos no nos dicen nada nuevo. 

Este es un poco mi punto de vista. Yo sé 
que se ha vuelto una rama de la investigación his-
tórica la historia de los conceptos, pero todavía 
no estoy tan segura de que hayamos profundi-
zado lo suficiente. Tampoco que sea el concepto 
en sí, sino su aplicación en el contexto en el 
que estamos estudiando lo que nos puede acla-
rar nuestras preguntas. No indago en como lo 
decían los griegos y luego como lo decimos hoy. 
Eso es una vieja historia filológica, no hay mucha 
novedad en estudiar la evolución de los términos 
y de los conceptos desde el punto de vista de su 
transcurso en el tiempo. Pero lo que hay es la 
novedad de que al historiador le debe importar 
y debe entender hasta qué puntos son válidos, 
útiles y exactos para definir lo que se quiere estu-
diar. Entonces tengo un poco esa ambivalencia 
respecto de hablar de conceptos en el aire, diga-
mos, y no verlos aplicados específicamente a un 
problema concreto. 

LEVM: El historiador debe trabajar tanto con 
conceptos como con material empírico. 

CEL: Importa lo teórico, pero con base en lo 
empírico, no con base en lo que me imagino 
que fue o porque así fue en la historia a lo largo 
de los siglos. No, muéstreme cómo se aplica 



104

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

usted al problema que está estudiando, porque 
si no, no nos sirve. Nos queda una etiqueta, 
pero una etiqueta no es un concepto, aunque 
el concepto puede ser etiqueta. Es preciso dis-
tinguir como se aplica, para qué sirve, qué nos 
dice que no nos hubiera dicho antes un pro-
blema historiográfico, qué nos revela.

LEVM: Sí, exactamente, y es ahí donde general-
mente tenemos problemas los historiadores con los 
conceptos que nos vienen de otras disciplinas. Si 
bien la interdisciplinaridad es importante, el uso 
acrítico de muchos de estos conceptos de la filoso-
fía, la antropología o la sociología ha representado 
parcialmente un problema en algunos estudios. 

CEL: ¿De qué nos sirve una palabra como 
hegemonía? Por ejemplo, un concepto como 
hegemonía para entender la complejidad de una 
sociedad. ¿Hay hegemonía? ¿Hay complejidad? 
¿Qué es lo que hay? Quizá haya hegemonía en 
términos de un principio de poder, pero en 
la práctica qué hay realmente. ¿Quién decide 
que algo es hegemónico? Basta mirar a nues-
tro alrededor para ver las hegemonías de ayer 
convertidas hoy en catástrofes políticas o catás-
trofes sociales, basta ver la hegemonía política. 
Tal vez estoy yéndome por lo político ahora 
y no quisiera entrar en eso, pero ¿es hegemó-
nico Estados Unidos?, ¿es hegemónica la idea 
libertaria de Milei?, ¿es hegemónica Rusia?, 
¿hegemónica en qué sentido? ¿Qué quiere 
decir hegemónico? ¿Cómo lo aplicamos a 
situaciones cruciales de conflicto? ¿Cómo lo 
explicamos en situaciones sociales de diversi-
dad y de enfrentamiento? ¿Cómo lo aplicamos 
para clases sociales? ¿Se trata de un individuo 
o de un grupo? Además, en qué sentido hege-
mónico, ¿por el control del dinero o el poder?, 
finalmente ¿qué es la hegemonía? ¡Ah, pero 
cómo se usa! La frecuencia de uso de la pala-
bra hegemonía, si usted se pone a contar en los 
artículos y en los libros que lee es abrumadora. 
Clase hegemónica, actor hegemónico, política 

hegemónica, ideología hegemónica, todo resulta 
hegemónico, pero uno se pregunta ¿y cómo se 
define esa hegemonía? ¿acaso es el término 
preciso para definir una situación social, polí-
tica o económica en todos los casos? Usamos 
mucho los conceptos sin darles profundidad 
ni sustancia, y a veces sin entender el verda-
dero significado, plural muchas veces. Uno de 
los problemas de la conceptualización es que 
no siempre es unívoca, y al no ser unívoca nos 
exige definir, redefinir, precisar, ampliar y cues-
tionar. Caso contrario estamos simplificando en 
vez de complejizando el análisis histórico. 

LEVM: Uno de los fenómenos y conceptos que 
usted ha estudiado es el de anarquismos, su rela-
ción con la clandestinidad, importante a tomar 
en cuenta como parte de la actividad de los suje-
tos históricos. Usted estudió, por ejemplo, el caso 
español de la Mano negra, entre otros. ¿Por qué 
ese interés?

CEL: Bueno, ya dije que mi interés inicia 
cuando tengo que hacer la tesis un poco a partir 
de lo que no podía hacer. Mi interés se dirigió 
más al estudio de la Primera Internacional y 
los socialismos decimonónicos como origen de 
aquello que yo quería estudiar. Se trataba de un 
tema difícil en la época en que yo comencé por-
que era la época de la dictadura franquista en 
España, una dictadura de extrema derecha. En 
esos años hasta las palabras había que cuidar-
las para que hubiera la posibilidad de consultar 
algún documento. Para mí fue claro, y ahí 
empecé a pensar en los conceptos y en los tér-
minos, que, si yo hablaba de anarquismo en un 
archivo español y quería ver cosas sobre anar-
quistas, me cerraban la puerta en las narices.12

Pero aprender a hablar, decir lo que uno 
quiere sin mencionar exactamente el qué es 
algo que es muy interesante desde un punto de 
vista lingüístico. Entonces empecé a encontrar 

12   Lida, C. (1972). Anarquismo y revolución en la España del XIX. 
Siglo XXI. 



105

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

mecanismos de expresión. La investigación en 
los años 60 y 70 para mí fue muy difícil en 
España, pero logré encontrar cosas interesan-
tes precisamente al ir sorteando las realidades 
de un contexto cerrado y dictatorial. También 
pude explorar en otros lugares más allá de 
España como Holanda, Francia, Italia, etcé-
tera. De modo que mi exploración en realidad 
tuvo algo que ver con evadir el franquismo y 
poder penetrar en el tema.

Me interesaba mucho los orígenes de las 
organizaciones obreras en el mundo peninsular. 
Eran las primeras grandes organizaciones obre-
ras de carácter militante que se desarrollaban 
en la península ibérica. Es preciso decir que el 
anarquismo tuvo más fuerza que el socialismo 
marxista en los primeros años. Este último entró, 
en parte, gracias al exilio de un yerno de Marx 
después de la Comuna de París. Sin embargo, su 
desarrollo fue mucho más lento y mucho menor 
inicialmente que el del anarquismo. Era impor-
tante entender por qué el anarquismo había 
logrado insertarse tan fuertemente en la socie-
dad, en la múltiple y plural sociedad española, 
en el campo y en la ciudad, entre artesanos, 
obreros, campesinos y trabajadores rurales. Ese 
espectro social complejo y plural obligaba a 
entender cómo llegaban las ideas a poblaciones 
plurales de origen popular. Resultaba importante 
entender el lenguaje con el que el anarquismo se 
dirigía a sus allegados, a sus seguidores o con-
vencía a quienes integraba a sus filas. 

También era muy importante dejar un 
poco conceptos y explicar claramente qué signi-
ficaba cada cosa. ¿Qué significaba capitalismo? 
¿Cómo se entendía la relación del capital con 
el trabajo? ¿Cómo se entendía la relación de la 
propiedad con la tierra? ¿Cómo se entendía la 
exclusión del trabajador de la tierra de la pro-
piedad de la tierra? En fin, ¿cómo se entendía 
que estaban diciendo que eran colectivistas y no 
comunistas en el mundo de las clases artesana-
les urbanas?, ¿cómo explicarles a los artesanos 
que la propiedad debe ser algo del trabajador 

y no del patrón?, que si acaso es el trabajador 
el que debía tener la propiedad sobre el pro-
ducto y no estar al margen de ese producto. 
En el mundo artesanal hay también ese orgu-
llo del oficio, orgullo de haber producido una 
pieza y por lo tanto la idea de que el producto 
que produje es mío. Yo hice un traje, ese traje, 
el valor de ese traje tiene que ser para mí, no 
para otro porque yo lo trabajé. Ese colectivismo 
anarquista se contraponía a la idea de que la 
propiedad era social y que se debía pensar en la 
propiedad como un bien social, en el producto 
como un bien social. Pero eso era algo que para 
el campesino era lógico. Trabajábamos todos, 
tanto los que poníamos la semilla como los que 
abríamos el surco, como los que cosechába-
mos, como los que segábamos. Era un trabajo 
colectivo, de la comunidad. Por lo tanto, el 
producto debía ser para la comunidad. Esa dis-
cusión entre colectivismo y comunismo en el 
anarquismo decimonónico marca senderos muy 
diferentes en los socialismos europeos que tras-
cienden al anarquismo y que llevan a toda una 
serie de debates y de reconsideraciones teóricas 
y doctrinarias importantes. De modo que, no 
es solamente estudiar una ideología social, sino 
una visión económica distinta sobre la sociedad.

Todo eso iba resultando a cada paso más 
y más interesante. En lugar de hacerme pensar 
que yo ya había terminado, me hacía conside-
rar que tenía que seguir, porque de repente 
encontraba un atisbo nuevo, un documento. 
Me daba cuenta, por ejemplo, de lo repre-
siva que era la sociedad española también en 
el siglo XIX y de lo importante que fue para 
los movimientos sociales y socialistas organi-
zarse clandestinamente. Entonces, empezar a 
estudiar esa clandestinidad y darme a la vez 
cuenta de que en ella había una enorme activi-
dad de proselitismo y de activismo político en 
el que se vinculaba a un país con otro en una 
visión internacionalista, pero también con movi-
mientos e intercambios transnacionales, de ida 
y vuelta. Es decir, lo que veíamos como algo 



106

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

apenas con alfiletazos aquí y allá, de repente 
fue adquiriendo un sentido de continuidad y 
de cambio, de diálogo y de confrontación ideo-
lógica entre actores sociales diferentes. No solo 
me he quedado en el estudio del anarquismo, 
me han interesado los movimientos socialistas 
en general, pero también me ha interesado ver 
los cambios y las diferencias.

Cuando hablamos, yo suelo usar plurales, 
anarquismos o socialismos, porque dentro de las 
mismas corrientes hay transformaciones doctri-
narias, hay sectores y hay corrientes ideológicas 
y organizativas, a veces todas integradas armó-
nicamente en una organización de tipo amplio, 
de escala nacional o regional, pero otras veces 
en conflicto y en enfrentamientos que pueden 
llevar a crisis y divisiones y colapsos, de modo 
que no son estáticos ninguno de estos proce-
sos. Esas diferencias, esos movimientos y esas 
pluralidades me han interesado siempre porque 
de ellas está hecha la historia social y nuestras 
sociedades. Entenderlas implica pensar cómo 
buscaron unir los intereses encontrados o las 
visiones plurales en un movimiento armónico, 
pero también como se acababan dividiendo y 
destruyendo mutuamente, de modo que el tér-
mino mismo de anarquismo hay que definirlo 
y redefinirlo a lo largo de momentos históricos, 
como hay que definir socialismos, etcétera, los 
liberalismos y por eso insisto un poco en que los 
conceptos deben verse desde la pluralidad más 
que desde una definición única y marcadora, 
porque nunca lo son, no en la vida real, no en 
las sociedades en movimiento. 

LEVM: Todo esto que nos describe nos lleva al 
reto de cómo articular en la lectura y la inves-
tigación una perspectiva en clave global o 
transnacional alrededor de los anarquismos y 
socialismos.

CEL: Acabo de terminar un libro sobre la 
clandestinidad anarquista en España, pero en 
Europa también, después de la Comuna de 

París.13 Este está ahora en manos de un editor 
en España. Estos movimientos no eran exclu-
sivos sólo de un país, eran movimientos que 
se daban en distintos países, eran momentos 
en que surgían nuevas ideas, nuevas formas de 
concebir el mundo. Surgía algo que se puede 
llamar el internacionalismo, conceptualmente 
como una visión de que lo que sucede en un 
país también puede suceder en otro, que los 
sectores sociales de un país se pueden parecer 
a los de otro, que las clases sociales en un país 
también existen en otro, pero eso es teoría. Lo 
que era la práctica era participar activamente 
en el contacto internacional, cruzar fronteras, 
ir a los centros de discusión y de acción a lle-
var y a traer información de un lugar y del otro, 
crear vínculos a través de la palabra escrita, 
incluso de la palabra impresa. Nos encontra-
mos en estas épocas con una enorme eclosión 
de impresos, periódicos, folletos, hojas sueltas, 
que cruzaban fronteras. Si no las cruzaban los 
hombres, las cruzaban los escritos. 

Los buhoneros llevaban y traían informa-
ción de un lugar para otro, de modo que en 
realidad el mundo transnacional del internacio-
nalismo fue muy amplio. Nos encontramos con 
españoles en Suiza, con alemanes en Francia, 
con rusos en Londres y la prensa nos informa de 
lo que está sucediendo en Irlanda, igual que nos 
informa de lo que pasa en Prusia o en Milán. 
Y ya poco más adelante hasta de lo que estaba 
sucediendo en algunos países de América, en 
el Río de la Plata, los de la América del Norte, 
algo de México a partir de los años 80 del siglo 
XIX. Es decir, hay un internacionalismo teó-
rico y una práctica transnacional continua. Van 
paralelos, no eran movimientos nacionalistas, 
desde luego, son movimientos transfronterizos, 
transnacionales. Y lo que sucedía en Rusia ali-
mentaba la imaginación revolucionaria de lo que 
podía suceder en España. Y lo que sucedía en 
Irlanda, al llegar en unas noticias de periódico, 

13   Lida, C. (2025). La clandestinidad anarquista. De la Comuna de 
París a la Mano Negra. El Colegio de México.



107

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

enseñaba a los campesinos españoles cómo 
luchar contra terratenientes explotadores. En 
el caso de Irlanda, como un anticolonialismo y 
en el de España como una lucha social también. 

Entonces, todo eso hace que tengamos una 
conciencia de mayor integración del espacio, a 
pesar de las divisiones y a pesar de las dificul-
tades. Esto porque a medida que existen esas 
internacionales de la revolución, también se 
organizaban las internacionales de la represión. 
Cada vez se instrumentaban más las policías 
europeas para tener más atención a lo clandes-
tino, a lo subterráneo, a lo escondido. Tal vez 
no haya un archivo más rico sobre estos movi-
mientos y sus miembros que el archivo de la 
policía de París.

Hoy, gracias a investigaciones, sobre todo 
anglosajonas, sabemos también que la poli-
cía rusa, desde los años finales de la década 
de los 70 y de los 80 del siglo XIX, se esta-
ban extendiendo redes por el resto de Europa 
para dar seguimiento a los revolucionarios rusos 
que habían ido a los exilios. También sabemos 
que la policía inglesa, Scotland Yard, creada 
claramente para controlar los movimientos 
fenianos, estaba en contacto con la policía fran-
cesa, la rusa, la italiana, la española para dar 
seguimiento a quienes se han ido, o han tenido 
que exiliarse, desterrarse o emigrar a otros paí-
ses. De modo que también los archivos de la 
represión son muy ricos para estudiar los movi-
mientos revolucionarios.

Hay algo que olvidamos. Los archivos de 
la represión muchas veces incluyen documentos 
de la revolución. Es decir, que cuando un espía 
informa sobre la reunión de fulano, zutano y 
perengano en tal lugar, también anexa cartas, 
impresos o documentación que, como si fueran 
estudiantes de doctorado, confirman sus hipó-
tesis. No es que se lo inventaban ellos, es que 
ahí estaba la prueba como anexo, ahí estaba 
el documento probatorio. En ese sentido, los 
archivos de la represión son muy ricos para 
materiales revolucionarios originales. 

LEVM: Hay una última pregunta alrededor de 
los anarquismos, los socialismos y de la misma 
historia social, ¿cuáles son los temas que quedan 
pendientes?

CEL: Yo voy a decir una banalidad, pues 
cuando me hacen esa pregunta, suelo contes-
tar diciendo que lo que queda pendiente es 
todo menos lo que ya se ha hecho. Pero a veces 
también queda pendiente lo que se ha hecho, 
porque eso no quiere decir que los temas se cie-
rren, quiere decir que se vuelven a ver con otros 
ojos y con otras perspectivas. De modo que yo 
no diría que hay temas que ya están termina-
dos y temas que ya vienen nuevos. Todo es un 
tema nuevo para el historiador que tiene nueva 
mirada. Eso lo tengo que dejar muy claro. 

Ahora, ¿qué se está haciendo nuevo? Yo 
creo que se están haciendo cosas novedosas en 
el estudio de los sujetos sociales que no están 
claramente adscritos a un movimiento, a una 
clase, a una definición pre-dada, sino que son 
sujetos que han sido dejados de lado como suje-
tos sin historia, sujetos sin documentos que los 
sustenten. Pienso en los trabajos pioneros de 
Arlette Farge. Lo que hizo ella sobre la fra-
gilidad de los sujetos, la fragilidad cotidiana 
de ciertos sectores marginales es algo que la 
historiografía debería hacer y no hace. Claro, 
se dice que los sujetos que no dejan testimo-
nio directo no tienen historia. ¿No?, ¿desde 
cuándo un sujeto no tiene historia sólo por-
que no deja escritas sus memorias publicadas 
en una editorial bien reconocida?, ¿qué clase 
de idea tenemos de lo que es el testimonio?, 
¿acaso no hay formas de conocer a través de 
los documentos que existe la vida de esos suje-
tos marginales? Arlette Farge nos muestra que 
sí. Y yo creo lo mismo. Esa es una asignatura 
pendiente que se está empezando a rearticular 
y a explorar. Pienso también en Carlo Ginzburg 
con su Queso y los gusanos, con su molinero 
Menocchio, un hombre sin historia, pero sí con 



108

«Esas diferencias, esos movimientos y esas pluralidades me han interesado porque de ellas está hecha la historia social»
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 097-108

historia.14 La historia la traza Ginzburg con los 
procesos de la Inquisición. Gracias a ellos pode-
mos conocer lo que pensaba Menocchio, lo que 
estaba haciendo. Por eso digo que los docu-
mentos de la represión pueden ser fuentes muy 
útiles. Si estos se saben descodificar y anali-
zar con cuidado y distinguiendo y sopesando 
bien, pueden explicar mucho de sujetos que han 
estado fuera de la óptica de los historiadores. 

Esa historia menuda, esa gente menuda 
empieza a ser ya sujeto de historia en Europa. 
¿Lo son en el mundo americano? Esta es una 
pregunta. Yo creo que no, que todavía no del 
todo, pero tenemos eso como pendiente. En ese 
mundo de gente sin historia también entra lo 
étnico, también entra el género, también entra 
lo que tiene que ver con poblaciones tradicio-
nalmente marginales, que nos hemos olvidado 
de integrar al mundo social, al mundo de nues-
tra realidad. Basta pensar en un motín o en una 
protesta callejera hoy en día para ver quiénes 
son esa pluralidad de sujetos, hombres y muje-
res, jóvenes, adolescentes, tal vez los niños en 
otro sentido.

Repito, queda todo, incluso lo que ya 
hemos hecho, porque el revisionismo histo-
riográfico es lo que da, de alguna manera, el 
paso hacia adelante a la historiografía. Pensar y 
repensar lo que se ha hecho también es impor-
tante y también es una manera de renovar los 
estudios históricos desde otras perspectivas.

14   Ginzburg, C. (1976). Il formaggio e i vermi: Il cosmo di un mugnaio 
del ‘500. Einaudi. 





R
ESEÑ

A
S



111

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Montufar César
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 111-113

Vega, S. (Ed.). (2024). Historia crítica de la República del 
Ecuador: El proceso de constitución del Estado nacional. 
Editorial Universitaria, Universidad Central del Ecuador

Recibido: 22/02/ 2025                              Aprobado:  11/05/2025

César Montufar
Universidad Andina Simón Bolívar

https://orcid.org/0000-0002-3459-9483
cesar.montufar@uasb.edu.ec

En los últimos años, las ciencias sociales del 
país han empezado a ubicar al Estado como 
tema específico de análisis. Esto ha ocurrido 
con décadas de retraso, luego de que a media-
dos de los años ochenta, Theda Skocpol editó 
su celebrado volumen Bringing the State Back 
In («Trayendo el Estado de vuelta»); libro que 
consolidó una agenda de investigación sobre el 
Estado y las capacidades estatales en distintas 
regiones del mundo. Este retraso, empero, no 
empaña su oportunidad. Por décadas, las cien-
cias sociales del país, al pensar la política y el 
Estado, se concentraron casi exclusivamente 
en el sistema político, el sistema electoral, la 
representación, el populismo, etc., dejando de 
lado el fenómeno estatal. 

En esta renovadora corriente de estudios sobre 
el Estado, se inscribe el libro Historia crítica 
de la República del Ecuador. El proceso de cons-
titución del Estado nacional; volumen editado 
por Silvia Vega y en que figuran Patricio Ycaza, 
Marco Velasco, Mario Unda, Oswaldo Herrera 
y Jazmín Escúntar. Este libro colectivo, publi-
cado por la Editorial Universitaria de la UCE, 
constituye un macro esfuerzo de investigación 
que abarca las transformaciones el Estado 
ecuatoriano desde la época colonial hasta el 
presente. Vale destacar que el volumen recu-
pera textos escritos décadas atrás, producto de 
esfuerzos investigativos anteriores; en este caso, 
un proyecto de investigación auspiciado por el 
CONUEP en los años ochenta. Aquilatamos 
el rigor de investigadores que ya no están con 
nosotros, como Patricio Ycaza y Marco Velasco, 
que, entre 1985 y 1988, elaboraron la investiga-
ción inicial en que se basa esta obra. 

El prólogo de Silvia Vega elabora un 
prolijo estado del arte sobre los estudios del 
Estado en el Ecuador. Señala fortalezas y 
vacíos de estudios anteriores y posiciona el 
valor analítico de la obra. En la introducción, 
Patricio Ycaza expone las coordenadas teóricas 
y metodológicas (materialismo histórico) de la 
investigación; explicita su deuda con los apor-
tes de Poulantzas, Miliband y, especialmente, 

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.7940



112

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 111-113

Gramsci. Deja sentado que la teoría del Estado 
no puede disociarse de la historia de la lucha 
de clases (p. xlviii) y destaca que este, además 
de garantizar las condiciones de acumulación 
y reproducción del capital, es el nexo entre la 
sociedad política y civil a través del uso de la 
coerción y el consenso. Los capítulos siguien-
tes ensayan sugerentes categorizaciones para 
definir el Estado ecuatoriano desde la colonia 
hasta nuestros días: Velasco e Ycaza piensan 
en un Estado indiano colonial para caracterizar 
el aparato estatal anterior a la independencia 
(capítulo 1); Ycaza y Vega trabajan sobre las 
«sucesivas reformulaciones del proyecto de 
Estado burgués» a finales del siglo XIX y la 
primera parte del siglo XX (capítulo 4); Ycaza 
y Herrera formulan la categoría de Estado de 
contra insurgencia y neoliberal para referirse al 
tipo estatal configurado desde el retorno demo-
crático de 1979 hasta inicios del presente siglo 
(capítulo 6). Con dichas formulaciones, esta 
obra contribuye a un debate sustantivo sobre 
el carácter del Estado ecuatoriano en distintas 
épocas y períodos de la historia del país. A ello 
se suman, las reflexiones de Velasco e Icaza 
sobre el Estado nacional en diversos momentos 
de la vida republicana: coyunturas de confor-
mación de la nación como de afirmación del 
capitalismo (capítulos 3 y 5) y el aporte de 
Unda y Escúntar respecto de la crisis del neo-
liberalismo y la emergencia del populismo en 
las primeras décadas del siglo XXI (capítulo 
7). Las páginas finales incorporan 5 anexos.

El prólogo de Silvia Vega desarrolla la 
perspectiva teórica que comparten los artículos 
del volumen: un marxismo crítico e innovador 
con impronta gramsciana (p. xxii). Desde esta 
tradición, se pone en juego un amplio apa-
rato categorial para descifrar la cambiante 
formación social ecuatoriana desde antes del 
inicio de nuestra vida republicana. El Estado 
es analizado como un órgano de dominación 
de clase, siendo sus oscilaciones resultado de 
la complejidad de la lucha de clases. Tratando 

de eludir el economicismo de otras interpre-
taciones marxistas, Vega sostiene, junto con 
Ycaza (p. xlviii) que el Estado actúa como 
«condensador de la lucha de clases» (p. xxvii). 
Esta perspectiva, sin duda, tiene el mérito de 
incorporar a la conflictividad política como un 
elemento principal de análisis; visión refres-
cante en un medio como el nuestro, saturado 
por la ideología de la «gobernabilidad» y la 
despolitización del campo político. Con ello, 
el volumen ofrece una perspectiva crítica de 
la historia política ecuatoriana en que, perti-
nentemente, se politizan las disputas sociales, 
económicas y políticas en el largo proceso de 
instalación y reconfiguración del capitalismo en 
el país. Como una constante, los artículos del 
libro proyectan una versión sobre la constitu-
ción y transformación del Estado ecuatoriano, 
si bien mediado por la lucha y tensiones entre 
los grupos y clases sociales de cada bloque 
histórico, siempre condicionado con las trans-
formaciones del modo de producción.

En mi opinión, este volumen presenta 
un sólido esfuerzo por no reducir lo estatal 
a determinaciones económicas, empero, no 
logra ubicar la especificidad y autonomía de 
los fenómenos políticos y estatales a lo largo 
de la historia ecuatoriana. Fiel a su enfoque 
marxista, nos encontramos con un Estado que 
responde a determinaciones extra políticas; a 
influjos estructurales de orden económico que 
lo definen y que hallamos fuera del campo 
estatal. El Estado, por tanto, no deja de ser un 
aparato de dominación de clase, reflejo de la 
estructura económica, a pesar de actuar como 
un «condensador de la lucha de clases». 

Sería incorrecto afirmar que el Estado 
es una entidad desvinculada de la economía 
y las relaciones de producción. Reconocerlo, 
como La gran transformación de Karl Polanyi 
lo estableció hace ya casi un siglo, no implica 
desconocer que el mercado es una institución 
política enrraizada en lo social; que las relacio-
nes económicas, siendo políticas, se constituyen 



113

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 111-113

y reconfiguran, en gran medida, por la acción 
estatal. En un plano epistemológico, esto nos 
conduciría a estudiar el Estado desde sus pro-
pias lógicas y especificidad; a avanzar más 
allá del reconocimiento de la «autonomía rela-
tiva» de sus determinaciones económicas. 
Históricamente, el Estado ha incidido y mol-
deado los ciclos de acumulación de capital; ha 
sido un actor diferenciado de lo económico y lo 
social. Desde el Estado o desde el sistema inte-
restatal se dirigió globalmente la conformación 
del sistema capitalista mundial; proceso que 
para globalizarse requirió ineludiblemente de 
la violencia estatal, como lo consigna Giovanni 
Arrighi, en su Largo siglo XX. 

Pensando en nuestro país, el desarrollo 
de la economía capitalista ecuatoriana más 
que obra de la «mano invisible del mercado» 
ha sido producto político de la acción estatal. 
El Estado ha comandado la consolidación del 
capitalismo; demolió las relaciones precapita-
listas; determinó la articulación de la economía 

ecuatoriana al mercado capitalista mundial. 
Esta función no la ha desempeñado como 
instrumento de clase, sino como actor en sí 
mismo. El Estado, tanto más que condensador 
de la lucha de clases, ha sido un factor consti-
tutivo de la economía capitalista y sin la acción 
del Estado, la actual y pasada configuración de 
las clases, sencillamente, no hubiera sido posi-
ble. La contribución estatal en la constitución 
de las clases en el país se nos figura anterior a 
su rol como condensador de sus conflictos e 
intereses. 

Todos estos procesos, prolijamente anali-
zados en los capítulos de este volumen, al final, 
no son reconocidos por el enfoque teórico que 
defienden. La paradoja de una notable inves-
tigación que supera la tradición teórica de la 
que surge. 





115

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Aguirre-Pacheco Katiushka
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 115-117

Buriano Castro, Ana. (2023). Catolicismo, espacio público y 
política en Ecuador, siglo XIX. Universidad Andina Simón 
Bolívar, sede Ecuador; Corporación Editora Nacional

Recibido: 22/02/ 2025                              Aprobado:  11/05/2025

Katiushka Aguirre-Pacheco
Instituto de Historia

Pontificia Universidad Católica de Chile
https://orcid.org/0000-0003-3657-3399

ksaguirre@uc.cl

La obra reseñada nace como un justo home-
naje póstumo a la producción historiográfica 
realizada por Ana Buriano Castro quien encon-
tró en el periodo garciano (1860-1875) una 
ventana para analizar los conflictos entre tradi-
ción y modernidad que fueron tan comunes en 
América Latina durante el siglo XIX. Por más 
de dos décadas, Buriano Castro incursionó en 
los archivos, bibliotecas y hemerotecas ecuato-
rianas buscando información que le permitiera 
corroborar que, al contrario de lo planteado por 
la historiografía tradicional ecuatoriana, el gar-
cianismo no fue «hecho de una sola pieza» sino 
que se fue formando y reconfigurando a lo largo 
del periodo. Los resultados de sus investigacio-
nes los presentó en diferentes congresos, libros y 

revistas del continente; sin embargo, su circula-
ción no fue amplia dentro de Ecuador. Ante ello, 
Galaxis Borja, Juan Maiguashca y Luis Esteban 
Vizuete Marcillo se propusieron recopilar y 
publicar algunos de los textos de Ana Buriano 
con la intención de fortalecer su difusión y que 
sirvan de guía para plantear nuevas interrogantes 
sobre el Ecuador garciano. Bajo esa determina-
ción, seleccionaron siete escritos, entre artículos 
y capítulos de libros, que Buriano Castro redactó 
entre 2004 y 2019, y los reunieron en este texto 
que vio la luz en enero del 2023.

El libro inicia con un estudio introductorio 
elaborado por Brian Connaughton quien hace 
un recorrido por la vida y obra de la autora, 
mostrando cómo nació su interés por el periodo 
garciano, los principales conceptos que utilizó 
y la manera en que su enfoque metodológico 
le permitió acercarse a distintas fuentes. Para 
Connaughton, uno de los puntos sobresalientes 
del trabajo de Buriano Castro fue analizar a la 
prensa para percibir la participación pública del 
pueblo mediante las confrontaciones, cambios y 
transiciones que hubo a lo largo de los tres lus-
tros del proyecto conservador.

Después de ese preludio se encuentran los 
siete textos escogidos, los mismos que fueron 
agrupados en tres secciones: «Conservadurismos 
y garcianismo: la respuesta de los actores políticos 

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.7938



116

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 115-117

después de la crisis de 1859», «Producción intelec-
tual y construcción de la nación: el garcianismo 
en su contexto mayor» y «El proyecto conser-
vador y el papel del clero como actor político: 
desafíos notables».

La primera parte está compuesta por dos 
artículos que abordan el dinamismo y la capa-
cidad de adaptación del proyecto garciano a 
lo largo de las décadas de 1860 y 1870. El pri-
mer texto «El constitucionalismo conservador 
ecuatoriano: un instrumento en la construcción 
de la hegemonía» analiza cómo cambiaron los 
discursos de los conservadores garcianos en 
sus participaciones dentro de las convenciones 
de 1861 y 1869. Esta comparación le permite 
advertir que el proyecto garciano no nació total-
mente delineado sino que se fue construyendo 
poco a poco en diferentes terrenos. Así, uno 
de los lugares en los que tuvo que disputar la 
hegemonía fue en el ámbito legislativo al inten-
tar plasmar su proyecto en una Constitución, 
algo que consiguió solo tras el golpe de estado 
de 1869. El segundo escrito titulado «Entre 
el Protectorado y la República del Sagrado 
Corazón: el Ecuador garciano, 1860-1875» 
rompe con la idea de que el proyecto de Estado 
de García Moreno fue monolítico e inmutable 
de principio a fin. Frente a ello, prefiere mos-
trarlo como un Estado compromisario que, al 
no tener una dominación tranquila, debió ela-
borar diversos mecanismos para sostenerse en el 
poder. Dentro de esta estrategia, el papado jugó 
un papel importante al ser la «fuerza moral» 
sobre la que se asentó el garcianismo.

La segunda sección «Producción intelectual 
y construcción de la nación» posee tres artícu-
los que muestran la diversidad regional, social 
e ideológica que se articuló alrededor del pro-
yecto garciano. El apartado inicia con «Ecuador, 
1868: producción intelectual y construcción de 
la nación: el garcianismo en su contexto mayor». 
En dicho texto, la autora devela la relevancia de 
la coyuntura electoral de 1868 al considerarla un 
momento privilegiado para observar la política 

y sus prácticas, en el que se puede distinguir 
la forma en que se manejaron las luchas por 
el poder y cómo se fabricaron las candidaturas 
políticas. Este tiempo en el cual se debatieron 
posiciones e ideas se detuvo abruptamente con 
el golpe de Estado, dando paso a un nuevo 
tiempo político para Ecuador.

A continuación, aparece el articulo «La 
construcción historiográfica de la nación ecuato-
riana en los textos tempranos» en el cual realiza 
un recorrido por los diversos estudios históri-
cos que se escribieron y circularon en Ecuador 
durante el siglo XIX para comprender los inten-
tos de construcción de la nación ecuatoriana. 
Para ello, la autora se aleja de un análisis textual 
de los libros y prefiere centrarse en reconocer 
el momento y lugar de enunciación, así como 
la tendencia política de cada escritor (Padre 
Juan de Velasco, Pedro Fermín Cevallos, Pedro 
Moncayo, Marieta de Veintimilla, entre otros), 
lo que le permite aproximarse a develar los 
motivos que llevaron a cada uno a privilegiar o 
desmerecer ciertos acontecimientos y persona-
jes. Tras su revisión, Ana Buriano concluye que 
la nación ecuatoriana decimonónica aún estaba 
en esbozo y que portaba el legado de culturas 
políticas enfrentadas.

Esta segunda sección culmina con «Perdido 
el cetro queda la cruz; reflejos del mundo euro-
peo en la prensa ecuatoriana» que muestra la 
manera en que los conflictos europeos de la 
década de 1870 fueron abordados por la prensa 
ecuatoriana. En ese sentido, acontecimientos 
como la Internacional o la Comuna de Paris 
tomaron una sensibilidad apocalíptica que aca-
rreó un combate discursivo por parte de quienes 
fungían como editorialistas dentro del pro-
yecto garciano. Esta lucha de papel, debe ser 
entendida como la manera en que el régimen 
confrontó el mundo de la fe que se derrumbaba 
fuera del país y el temor que esto significaba 
para un proyecto que tenía como pilar funda-
mental a la religión.



117

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 115-117

La tercera parte del libro incluye dos textos que 
abordan la reforma religiosa que emprendió 
García Moreno en pro de su proyecto esta-
tal. El primer artículo titulado «La reforma de 
los regulares de Santo Domingo en Ecuador, 
1860-1870» explora las confrontaciones que 
hubo entre el régimen garciano y la congrega-
ción de los dominicos, en cuanto estos últimos 
eran considerados una traba dentro de los pla-
nes del gobierno que promovía la necesidad de 
que en Ecuador hubiera un «catolicismo útil». 
Estas disputas cuestionan la noción de que 
Estado e Iglesia fueron uno solo durante los 
tres lustros garcianos. Siguiendo esa premisa, 
el último texto titulado «Venturas y desventu-
ras del misionero redentorista Padre Celestino 
López en el Ecuador garciano, 1870-1875: un 
caso revelador» usa como ejemplo al Padre 
Celestino López y su repercusión en la prensa, 
para señalar las problemáticas internas de la 
iglesia ecuatoriana, y la manera en que Iglesia 
y mundo político se relacionaron dentro de un 
universo católico que se mostraba conmovido y 
fracturado por la dirección que estaba tomando 
el proyecto garciano.

Para terminar, estos textos seleccionados 
de Ana Buriano Castro muestran la manera en 
que el panorama sobre el garcianismo se puede 
ampliar, complejizar y problematizar al usar 
otras fuentes aparte de las oficiales y al indagar 
más allá de las fronteras de la capital. Así, al 
haber escarbado en cartas, periódicos, afiches, 
hojas volantes y literatura, la autora observó 
cómo «lo político» se traslada a «la política» y 
viceversa. Otro de los puntos a destacar es que 
al analizar el proyecto conservador más allá de 
la figura de García Moreno, le permitió expan-
dir y revalorizar el papel que ciertos actores 
tuvieron durante la época. Tal es el caso de 
Jerónimo Carrión y Javier Espinoza, presidente 
durante el «Interregno» (1865-1869), que fueron 
casi invisibilizados por la historiografía tradicio-
nal; mientras que, para la autora, jugaron un rol 
fundamental al imponer su espíritu «civilizador» 

lo que ocasionó que García Moreno radicalizara 
sus acciones con el fin de proteger su proyecto 
estatal. De esta manera, el libro invita a des-
prenderse, o al menos cuestionarse, aquellas 
nociones que han transcendido en el tiempo y 
nublan la comprensión sobre el Ecuador deci-
monónico. Frente a ello, incita a indagar en 
otras latitudes del país, a utilizar nuevas fuen-
tes documentales, a estudiar otros personajes 
pues solo de esa manera se podrá seguir deve-
lando en su complejidad la historia ecuatoriana.





119

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Díaz Andrea
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 119-122

Salgado Gómez, M. (2021). Indios altivos e inquietos: Conflicto 
y política popular en el tiempo de las sublevaciones: Riobamba 
en 1764 y Otavalo en 1777. FLACSO – Abya Yala

Recibido: 22/02/ 2025                              Aprobado:  11/05/2025

Andrea Díaz Palacios
FLACSO-Ecuador

https://orcid.org/0009-0007-8606-4679
andreabelendiaz2323@gmail.com

«Las contradicciones presentes en las narrati-
vas que componen la documentación, ofrecen 
grietas por las que es posible asomarse a la com-
plejidad de la política indígena en los Andes 
quiteños» (Salgado Gómez 2021, pág. 5). La 
metáfora será una de las herramientas narrati-
vas utilizadas por la autora para dar cuenta del 
complejo escenario de una «sociedad en movi-
miento» que reconfiguró dinámicas de poder y 
cambios culturales en los andes a mediados del 
XVIII, pero que cobraron sentido por las varia-
ciones de espacios y tiempos aún más diversos. 
El poder no se articula desde lo dominante, 
sino con lo subalterno. A partir de las suble-
vaciones, Salgado logra identificar procesos 
locales y globales en movimiento como redes 

de comunicación e intercambios culturales que 
reconfiguraron la cultura política de los andes 
quiteños del siglo XVIII.

Mireya Salgado Gómez es historiadora 
por la Pontificia Universidad Católica del 
Ecuador, Doctora en Ciencias Sociales con 
mención en Estudios Políticos y magíster en 
Historia Andina por FLACSO - Ecuador. 
Es profesora investigadora del Departamento 
de Antropología, Historia y Humanidades de 
FLACSO - Ecuador y parte del grupo de inves-
tigación Ciudad, Memoria y Vida Cotidiana 
de esta misma institución. Su publicación más 
reciente es Arrabales en el Quito colonial tem-
prano. La formación de los barrios periféricos de 
la ciudad (1534-1575), artículo en coautoría con 
Carlos Espinosa-Fernández-de-Córdova. 

Indios altivos e inquietos. Conflicto y polí-
tica popular en el tiempo de las sublevaciones: 
Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777, coedi-
tado por la Editorial FLACSO y la Editorial 
Universitaria Abya Yala, muestra las transforma-
ciones, alcances y límites de la política popular 
andina en la segunda mitad del siglo XVIII. En 
el año 2023, el trabajo obtuvo el premio en la 
categoría de «Mejor Libro» de la Sección Lasa 
de Estudios Ecuatorianos, donde se destacó su 
metodología, interdisciplinariedad, así como el 
alcance de sus fundamentos y debates teóricos. 

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.7936



120

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 119-122

En la academia, el trabajo de Salgado ha sido 
calificado como «riguroso y provocativo» (Cañi-
zares-Esguerra, 2020), «un potente antídoto 
frente a las visiones estereotipadas» (Betrón 
Soto de Zaldívar, 2022, pág. 379), «fascinante 
y profundo» (Sección de LASA de Estudios 
Ecuatorianos, 2023), «provocador» (Anchaluisa 
Humala, 2023), «lúcido, ágil y claro» (Escanilla 
Huerta, 2024). Véase también Lavallé (2024, p. 
164). «bellamente escrito y de gran rigor meto-
dológico» (Macías, 2025, pág. 445). Lo cierto es 
que este libro muestra que la práctica historio-
gráfica requiere de miradas cuya minuciosidad 
se traduce en responsabilidad académica y 
social. Articula y reconstruye la comprensión 
de la etnohistoria del Ecuador; pero, además, 
logra un profundo diálogo interdisciplinar con 
las fuentes utilizadas, así como con las catego-
rías historiográficas analizadas, donde establece 
útiles y llamativas hipótesis sobre la trayectoria 
de la organización, redefinición y construcción 
de la cultura política en los andes. 

Su minuciosidad en los archivos locales, 
nunca la distraen de los diálogos con los proce-
sos globales, los cuales son propuestos no solo 
diacrónica, sino sincrónicamente. Una de las 
principales contribuciones de la autora es su 
propuesta metodológica en la narrativa historio-
gráfica. La selección de teorías historiográficas, 
sociológicas y filosóficas, le permiten potenciar 
su argumento sobre las distintas transformacio-
nes de la irrupción en los espacios cotidianos 
donde se juega la apropiación y creación de lo 
político (Rancière y De Certeau).

Sugiere dejar de lado las narrativas teleoló-
gicas, nacionalistas y homogéneas de los sujetos 
históricos y de las prácticas analizadas. De este 
modo, invita a un diálogo interdisciplinar con 
las fuentes, donde los elementos culturales 
sin duda se llevan un especial protagonismo. 
Desde una perspectiva de los estudios cultura-
les, Salgado comprende la construcción de las 
distintas trayectorias en que la política cobra 
sentidos en prácticas y sujetos de los andes del 

norte. Los diálogos con la historia cultural le 
permiten acercarse a la esfera de lo político, 
económico, social, geográfico y filosófico desde 
una perspectiva que antes que verlos como esfe-
ras separadas, las pone en diálogo a partir de 
la articulación de su narrativa historiográfica. 

El libro se compone por siete capítulos. El 
primero muestra su compromiso con la narra-
tiva histórica, donde demuestra que ésta no es 
posible sin la exposición detallada del contexto 
histórico de los espacios y prácticas a analizarse. 
Allí resalta el papel de las reformas borbónicas, 
los diálogos entre el clero regular, secular y la 
corona, las instituciones coloniales y sus cliva-
jes. Además, ofrece un excelente estado del arte 
sobre las sublevaciones en la región andina, así 
como de la política y la cultura. No descuida 
su ejercicio crítico en estos trabajos y sugiere 
a partir de ello y de las prácticas concretas de 
Otavalo y Riobamba repensar las categorías 
de «lo andino» tales como la política andina, 
las sublevaciones, así como los sujetos y prácti-
cas en estos insertas. El segundo capítulo tiene 
como protagonista central al archivo. Muestra 
así las pluralidades contextuales de Otavalo y 
Riobamba a las que luego recurrirá para enfati-
zar en sus hipótesis sobre la organización política 
en los andes. El tercer capítulo es altamente teó-
rico sin por ello descuidar las precisiones del 
archivo. Allí expone una perspectiva de historia 
atlántica a partir de las especificidades locales y 
globalmente conectadas. 

El cuarto capítulo resalta en una de las 
estrategias detonantes para la reorganización 
y diversificación de las relaciones de poder: el 
forasterismo, las migraciones y los cambios en 
la organización económica, política y cultural 
que estos produjeron. Enfatiza en la idea de 
conflicto, crisis y coyunturas, entendiéndolas 
no como únicas estrategias para advertir las 
alteraciones en los cambios sociales, sino como 
un proceso donde la violencia por la lucha de 
lenguajes y símbolos de poder irrumpen en 
la racionalidad cotidiana. Las sublevaciones 



121

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 119-122

pueden ser vistas como coyunturas en tanto 
se las entienda como escenarios que hicieron 
posible diferentes formas de representaciones 
y prácticas alternativas que desestabilizaron 
lo dominante para constituir y reconfigurar lo 
político desde el terreno de lo simbólico.

En los capítulos quinto y sexto expone las 
características específicas de las sublevaciones 
en Riobamba y Otavalo respectivamente. La 
autora muestra las fisuras en el poder tradicional 
y las apropiaciones de las estrategias dominantes 
por parte de los indígenas y los modos que estos 
las utilizan y las alteran para sus fines. En el 
último capítulo, sus diálogos con los elementos 
culturales son más directos, pues dedica acá-
pites específicos a analizar cómo las fiestas, las 
borracheras, los objetos que significaron poder 
como «el bastón del cacique», los carnavales o 
la fiesta de difuntos fueron espacios de negocia-
ción del poder y sus discursos. Muestra a partir 
de una selección minuciosa de teoría historio-
gráfica cómo lo sagrado se torna en espacio y 
estrategia de ruptura con el orden establecido 
sin por ello negarlo, no al menos en principio. 

El texto de Mireya nos sugiere entender las 
prácticas y sujetos no como monolitos, sino en su 
heterogeneidad en la(s) sociedad(es) andina(s). 

Así como logra visibilizar que el sujeto indígena 
y las sublevaciones no deben ser generalizadas, 
otros sujetos sociales como las mujeres indíge-
nas, los mestizos, negros y los mismos españoles, 
al ser parte de esta «sociedad en movimiento», 
no pueden ser vistos en una dinámica uniforme, 
sino altamente cambiante. Esta misma perspec-
tiva se aplica para las instituciones y las prácticas 
en estas insertas. Así, la iglesia, el Clero, la 
hacienda o los sistemas económicos coloniales 
no deben ser vistos como esferas impermeables, 
sino altamente porosas, con rendijas, fisuras, 
quiebres, a través de los cuales, como sugiere la 
autora, es posible asomarse. 

La importancia de la obra de Salgado para 
las ciencias sociales radica en alejarnos de los 
esencialismos en los sujetos y prácticas socia-
les. Las narrativas esencialistas, los discursos 
nacionalistas y teleológicos sobre los andes, sus 
sujetos y prácticas históricas deben ser modi-
ficadas. La obra de Salgado atiende a esta 
incertidumbre y ceguera en la práctica de las 
ciencias sociales, que, aunque no es general, 
aún requiere de esfuerzo conjunto y el escena-
rio de la Historia es un espacio que puede y ha 
contribuido en la promoción del ejercicio crí-
tico de y en las ciencias sociales.

Referencias:

Bretón Solo de Zaldívar, V. (2022). «Salgado, Mireya. «Indios altivos e inquietos». Conflicto y 
política popular en el tiempo de las sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. 
Quito: FLACSO, 2021. 265 pp». Revista Complutense de Historia de América: 377-380. 
https://revistas.ucm.es/index.php/RCHA/article/view/81397 

Macías, S. (2025). «Indios altivos e inquietos». Conflicto y política popular en el tiempo de las 
sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. Quito: FLACSO, 2021. 265 pp». 
Fronteras de la Historia (30) 1: 442-446. https://revistas.icanh.gov.co/index.php/fh/article/
view/2960/2278 

Escanilla Huerta, S. (2024). «Indios altivos e inquietos». Conflicto y política popular en el tiempo 
de las sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. Quito: FLACSO, 2021. 265 pp. 
Histórica: 297-299. https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/view/29802 



122

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 119-122

Bernard Lavallé, «Mireya Salgado Gómez, «Indios altivos e inquietos » Conflicto y política en el 
tiempo de las sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777». Caravelle (122)-1: 162-
164. https://journals.openedition.org/caravelle/15697?lang=es 

Anchaluisa Humala, D. (2023). «Indios altivos e inquietos». Conflicto y política popular en 
el tiempo de las sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777. Quito: FLACSO, 
2021. 265 pp. Procesos 58: 205-208. https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/procesos/article/
view/4574/4423 



123

Los contenidos pueden usarse libremente, sin fines comerciales y siempre y cuando se cite la fuente. Si se hacen cambios de cualquier tipo, debe 
guardarse el espíritu de libre acceso al contenido.

Tello Santiago
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 123-124

Borrero V., A. L. (2022). De la fidelidad a la insurgencia. Cuenca 
en la Independencia, 1809-1820. Universidad Andina Simón 
Bolívar, Sede Ecuador; Corporación Editora Nacional

Recibido: 20/02/ 2025                              Aprobado:  11/05/2025

Santiago Tello Álvarez
FLACSO Ecuador

https://orcid.org/0009-0000-9171-9325
santiagot28@gmail.com

¿Cómo pasó Cuenca de la fidelidad al rey a la 
fidelidad de un gobierno? La obra de la his-
toriadora cuencana Ana Luz Borrero Vega, 
publicada en el 2022, tiene como objetivo cen-
tral «analizar los procesos de independencia de 
la Audiencia de Quito y el comportamiento de 
las provincias o gobiernos subregionales, en par-
ticular el de Cuenca» (Borrero Vega, 2022, p. 
11). Este estudio va de 1809 y se extiende hasta 
1820 durante el proceso de independencia de 
Cuenca, manteniendo relación con el proceso de 
independencia de Guayaquil, del 9 de octubre 
de 1820. Esta obra se enmarca en las conmemo-
raciones bicentenarias de la independencia de 
América, para lo cual abarca procesos indepen-
dentistas como la Revolución de Quito en 1809, 

las Cortes de Cádiz, Constitución de 1812, la 
independencia de Cuenca en 1820. Para anali-
zar estos procesos, la obra parte de los debates 
de la historia conceptual, historia cultural y la 
nueva historia política.

El texto se sustenta en una serie de fuentes 
primarias y un trabajo de archivo sumamente 
amplio que genera una discusión con tres mode-
los interpretativos diferentes. Un primero de 
corte tradicional y de un discurso de larga 
duración identificado por Mónica Quijada. 
Segundo, un modelo materialista influenciado 
por el historiador John Lynch, quien emplea 
una perspectiva de la emancipación desde la 
lucha de clases y un tercer modelo y quizá el más 
relevante, un modelo político influenciado por 
François Xavier Guerra y Jaime E Rodríguez 
O, bajo el cual, la obra aborda eventos a ambas 
orillas del Atlántico, cuya intención es expli-
car imaginarios y prácticas políticas. La obra 
de Borrero se compone de cuatro capítulos, en 
los que se abordan los procesos independentis-
tas de la Audiencia de Quito, pero que nunca 
dejan de estar conectados a lo que sucede en 
Cuenca, de cierta forma, la autora pone en diá-
logo lo local y lo transatlántico. 

El primer capítulo examina la crisis de 
la monarquía hispánica y las respuestas loca-
les, para lo cual parte de un estudio de las 

DOI: https://doi.org/10.29166/csociales.v1i47.7928



124

Reseña
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 123-124

características de Cuenca desde sus condi-
ciones de gobernación y obispado hasta un 
modelo de ciudad – territorio durante el siglo 
XIX. Procesos como la Revolución de Quito 
(1809) se estudian como punto de partida 
para comprender las independencias en lo que 
conoceríamos más tarde como Ecuador. En 
el continente europeo, la crisis monárquica 
por la ocupación francesa del territorio espa-
ñol también tuvo sus efectos en los territorios 
americanos de la colonia. Bajo el Estatuto de 
Bayona se planteó la ruptura del pacto colo-
nial, lo cual facultó una serie de derechos para 
el desarrollo de la ciudadanía y las elecciones. 

En el segundo capítulo se abordan los prin-
cipios constitucionales en Cuenca durante las 
Cortes de Cádiz y la Constitución de 1812, hasta 
su derogación dos años más tarde. Los dere-
chos de ciudadanía, así como la introducción 
del sufragio y las elecciones implicaron cambios 
políticos capitales en Hispanoamérica, entre los 
que destacan los procesos electorales y los ayun-
tamientos constitucionales. Lo central en este 
capítulo es el análisis de la experiencia electoral 
y el ayuntamiento constitucional que reemplazó 
a las élites que heredaban o compraban pues-
tos. Estos cambios constitucionales serían claves 
para comprender la vida republicana y los dere-
chos de ciudadanía y elecciones. Ahora bien, 
hay que considerar que estos derechos de la 
Constitución de Cádiz no tomaban en cuenta 
a las mujeres sino solo a los hombres mayores 
de edad con determinadas características como 
saber leer y escribir. 

En el tercer capítulo los actores centrales 
del texto son los indígenas, los derechos de ciu-
dadanía y la abolición de tributos. El papel de 
los indígenas en la independencia tomó distin-
tos rumbos y formas en los Andes, aquí cabe 
preguntarse ¿Cómo los indígenas se transfor-
maron en vasallos del rey a ciudadanos? Esto 
hay que considerarlo ya que de acuerdo a 
Borrero (2022) la mayor parte de la población 
en Cuenca era indígena, de origen cañari. Otro 

de los puntos clave de este capítulo es el análisis 
que hace la autora respecto a la abolición de la 
mita, servicios personales y el pago del tributo 
indígena, el análisis de Borrero no deja de lado 
la mirada en las lógicas de resistencia y las for-
mas de evadir los tributos. 

Para cerrar el libro, un cuarto capítulo, 
invita al lector a conocer el papel de Cuenca 
frente a la Revolución de Quito de 1809, en 
este punto la Junta de Quito conformada por 
Cuero y Caicedo, Montúfar, Ruiz Urries de 
Castilla ordenó la remoción de los gobernado-
res de Popayán, Cuenca y Guayaquil, en cuyos 
cargos fueron colocados parientes y grupos de la 
élite. En este punto también se puede observar 
la carencia de autoridad del virrey Abascal de 
Lima respecto a Quito. Por una parte, Cuenca 
al conocer los sucesos del 10 de agosto de 1809 
empezó una contrarevolución, de esta forma se 
decidió llamar a un Cabildo abierto el 22 de 
agosto con «el objetivo de defender los derechos 
del Rey, de la Suprema Junta Central de Sevilla 
que representa a nuestro católico Monarca Don 
Fernando Séptimo, como fundamento princi-
pal del mejor servicio de Dios, y de la Patria» 
(Borrero Vega, 2022, p. 197). Pero también un 
grupo de conjurados, vecinos de Cuenca quie-
nes apoyaban al gobierno autonómico de Quito.

De la fidelidad a la insurgencia, título de 
la obra se aborda en el último capítulo, e invita 
al público a profundizar en el fidelismo entre 
Cuenca y la Corona, pero sin dejar de lado los 
intentos de apoyo a la Revolución de Quito. La 
obra está cargada de fuentes primarias que invi-
tan a adentrarse en los procesos de Revolución 
de la Audiencia de Quito. La variedad de fuen-
tes del texto invita al lector a interesarse en el 
tema, pero también a romper de cierta forma 
con las miradas locales de la historia, generando 
así un diálogo con otros autores y corrientes his-
toriográficas y mantener una visión global de 
los problemas locales.



125

Instrucciones para los Autores
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 125-127

Instrucciones para las y los autores

1. 	 Enfoque y alcance

CIENCIAS SOCIALES, Revista de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas, es una 
publicación académica de la Universidad Central del Ecuador, con sede en Quito, editada 
desde el año de 1976 que mantiene una periodicidad anual.

CIENCIAS SOCIALES está dirigida a la comunidad académica nacional e internacional, 
cuyo propósito es cumplir con el rol institucional y pedagógico de promoción y desarrollo 
del conocimiento en el área de las Ciencias Sociales y Humanas, vista desde una perspecti-
va amplia y multidisciplinaria. El objetivo de la Revista es contribuir a la academia a través 
de investigaciones resultantes de procesos de análisis, reflexión y producción crítica sobre la 
condición contemporánea.

Recibimos artículos inéditos en español y portugués.

CIENCIAS SOCIALES está formada por secciones arbitradas, y utiliza el sistema de evalua-
ción externa por expertos (peer-review), bajo la metodología de pares ciegos (doble-blind 
review), conforme las normas del Sistema Regional de Información en Línea para Revistas 
Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal (Latindex).

Los artículos recibidos para las secciones arbitradas se someten al proceso que se detalla a con-
tinuación:

1.	 El sistema arbitral será realizado por un grupo de expertos independientes, bajo la su-
pervisión del Consejo Editorial. Los artículos idóneos pasan a una revisión a través del 
sistema arbitral “doble ciego”, donde expertos, siempre con un grado académico igual 
o superior al del autor del artículo revisado, de forma anónima dan fe de la calidad aca-
démica del artículo y presentan su recomendación a través del informe de evaluación 
dispuesto para ello.

2.	 Los lectores de manera anónima determinan si el artículo es: a) Publicable; b) Publica-
ble con ajustes o; c)No publicable.

3.	 En caso de que los resultados de los evaluadores pares sean contradictorios entre sí, se 
solicitará una tercera opinión que será dirimente.

4.	 Los resultados del proceso de arbitraje son inapelables en todos los casos.
5.	 Una vez finalizado este proceso, la revista comunica a todos los autores las decisiones 

y los informes de los pares evaluadores.
6.	 Durante todo el proceso de evaluación de pares ciegos se garantiza objetividad, trans-

parencia, e imparcialidad.



126

Instrucciones para los Autores
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 125-127

2.      Secciones de la Revista

La Revista Ciencias Sociales tiene cuatro secciones fijas: 

Dossier ––––Sección arbitrada. Está formada por un mínimo de 4 y un máximo de 8 artículos, 
cuya convocatoria y preselección estará a cargo de los/as coordinadores/as del Dossier Te-
mático en conjunto con el Consejo Editorial (interno) de la Revista.

Cada artículo debe tener una extensión entre 6 mil a 8 mil palabras, considerando el 
cuerpo del artículo así como las citas al pie y la lista de referencias.

Entrevista ––––Sección no arbitrada. Constituyen un espacio para presentar un artículo en 
formato entrevista temáticas y biográficas. Está enfocado para conocer a profundidad a 
académicos o figuras relevantes para las ciencias sociales. Incluye diálogos entre dos o más 
académicos sobre un tema específico. Tiene una extensión de hasta 5 mil palabras.

Coyunturas/Temas ––––Sección arbitrada. Aborda temas contemporáneos, actuales, analizados 
bajo el prisma de las ciencias sociales. Cada artículo debe tener una extensión entre 4 mil a 6 
mil palabras, considerando el cuerpo del artículo como las citas al pie y la lista de referencias.

Reseñas ––––Sección no arbitrada. Constituye un espacio para realizar comentarios críticos a 
la literatura contemporánea de las ciencias sociales. Los criterios que se consideran son la 
actualidad del libro reseñado y la influencia dentro del ámbito de las Ciencias Humanas. 
Las reseñas son evaluadas por el Comité Editorial, que determinará su publicación y deben 
tener carácter inédito. Tienen una extensión entre 800 a 1 200 palabras.

3.      Normas para citas y referencias 

La Revista Ciencias Sociales se acoge al Manual de Estilo APA, séptima edición. En el caso de 
los resúmenes, la extensión máxima es de 200 palabras, en 2 idiomas (inglés y español) y debe 
ser presentado juntamente con el artículo propuesto.

4.     Políticas antiplagio

Para garantizar la originalidad de los artículos que llegan a la revista, se utilizará mecanismos 
para prevenir el plagio.

La responsabilidad del contenido de los artículos publicados en Ciencias Sociales – Revista 
de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas es exclusiva de los autores. 



127

Instrucciones para los Autores 
p-issn 0252-8681 | e-issn 2960-8163 | año 2025 | núm. 47 | pp. 125-127

5.     Licencia y derechos de autor/a

Los autores conservan todos los derechos de publicación del artículo y conceden a la Revista 
Ciencias Sociales una licencia no exclusiva, intrasferible y sin regalías por duración ilimitada 
para su reproducción, distribución y comunicación pública a nivel mundial bajo una Licencia 
Creative Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY NC 4.0)

6.     Declaración de privacidad 

Los nombres y las direcciones de correo electrónico introducidos en esta revista se usarán exclusiva-
mente para los fines establecidos en ella y no se proporcionarán a terceros o para su uso con otros fines





Esta revista 
científica se terminó de 

diseñar y diagramar en el mes 
de octubre de 2025 en los talleres 
de Editorial Universitaria —se usó 
como tipografía base Ibarra Real 

Nova 12-14— siendo rector de la Uni-
versidad Central del Ecuador el Dr. 
Patricio Espinosa del Pozo Ph. D. 

y director de Editorial Univer-
sitaria el MSc. Edison 

Benavides.




