
Por el Dr. Juan David Garcia
Profesor de Filosofía en Quito— -

fi

• -

T R ES  POEM AS PRIMITIVOS 

DE LA FILO SO FIA GRIEGA
t

#
L  ' •

• ^

»

#

#

T r a d u c c i ó n  y n o t a s



i
Este trabajo es un fragmento — la parte 

primera de la obra que tiene en prepara­
ción el Dr. Juan David García, con el tí­
tulo de « T r e s  p o e m a s  p r i m i t i v o s » .

Ha ofrecido gentilmente a la Universidad 
el « P o e m a  d e  P a r m e n e d i s » ,  com o una pri­
micia editorial.

N o t a  d e  l a  R e d a c c i ó n :



PROLOGO

En el comienzo del diálogo platónico «Sofista», —y des­
pués de una presentación, estilo filosófico, del extranjero 
eleata, compañero de Parménides y de Zenón—, convienen 
Teodoro y Sócrates en que «todo filósofo no es, ciertamente, 
un dios; mas es divino». (Sofista, 216 c).

Teodoro, don de Dios, lo afirma resueltamente; y hasta 
se encuentra dispuesto a sostenerlo en pública plaza, en el 
agora (~pc;-ávopsúsiv). Sócrates le responde que le parece, 
por cierto, muy bella tal afirmación xaXw; ys): pero que la 
raza de los filósofos, al igual que la de Dios, no resulta fácil 
de explicar y discernir.

«Porque, dice Sócrates, estos varones, los filósofos, se 
aparecen a los ojos ignorantes de la gente, cuyas ciudades 
recorren, bajo todas las formas fantasmagóricas; —se entiende 
no de los filósofos de postín, sino de los filósofos de verdad, 
de los que miran desde arriba la vida de los de abajo. A 
tales filósofos de verdad tíénenlos unos por nada; mientras 
que otros los juzgan dignos de todo. Toman unas veces la 
torma apariencíal de políticos; otras, la de sofistas; y no fal­
tan ocasiones en que dan que pensar si estarán o no locos 
de remate». (Sofista, 216, c-d).

Parménides, Jenófanesy Empédocíes se dedicaron también, 
durante una época de sus vidas, a dar vueltas (stül 
S ofista, loe. cít.) por las ciudades de Grecia, de la Grecia 
madre y de la Grecia colonial, dando recitales de filosofía, 
cantados según el ritmo, acentuación y melodía de exámetros, 
y, probablemente, según un compás o sistema de pasos de 
baile, a imitación, de los rapsodas épicos.



f)3-l ANALES DE LA

A sí i b a n  p o r  el m u n d o  n u e s t r o s  a n t e p a s a d o s  e n  la  f i lo ­
s o f í a .

Y cantaban y bailaban sus poemas, las gestas de los 
Dioses y de los hombres, del Ente y del mundo, ante los 
ojos atónitos de la gente, durante el breve espacio entre el 
desconcierto inicial del auditorio y la carcajada final por las
locuras de tales «locos de remate».

  •El gentil compás de píes de nuestros gloriosos antepa­
sados en la filosofía debió cambiarse, más de una vez, en 
descompasada huida o en aquellos descompasados insultos, 
— valientes, cordiales, en sarta— , que todos los filósofos re­
citadores nos han conservado en sus poemas:

«sordos, ciegos, estupefactos, bicéfalos, raza demente...» 
(Parménídes, I. 3); y los términos «imbéciles, los muy necios, 
miserables...» repetidos frecuentemente y dedicados a «los 
mortales, a los humanos, a los Muchos.. .» sin ambigüedad • 
ni círcumloquíos.

Más de uno de tales recitales filosóficos debió terminar 
en pedradas, sí los oyentes se dieron por enterados y aludidos; 
cosa más que probable, pues la Gente, Don Anónimo, Don 
Nadie tiene los sentimientos bajo forma de resentimiento, y 
el resentimiento todo lo vive bajo el aspecto de insulto y a 
todo responde con «voces, gritos, confusiones, cuchilladas, 
mojicones, palos, coces y efusión de sangre».

A los nobles intentos de nuestros gloriosos antepasados 
en la filosofía debió responder la Gente de entonces como los 
galeotes a Don Quijote: a pedradas.

Y por ciertas sentencias de los Poemas, que a continua­
ción traduzco, se puede fundadamente conjeturar que Jenófa- 
nes, Parménídes y Empédocles debieron retirarse más de una 
vez de sus públicos recítales «mohinísimos de verse tan mal 
parados por los mismos a quienes tanto bien habían hecho».

No faltan, por desgracia de nuestros malhadados tiem­
pos, lugares y aun naciones enteras donde ciertos recítales de 
ciertas filosofías terminarían en pedradas y en la cárcel. Por 
ejemplo, sí en cierta nación de cuyo nombre me duele en el 
alma acordarme se diera un filósofo suficientemente valeroso



UNIVERSIDAD CENTRAL
r x  o r.».)» i» )

p¿iia decít caía a cara a ciertas personillas aquellos versos
del Panegírico de la Sabiduría de Jenófanes:

• *
«aunque la victoria consiga 

en el temeroso combate
que combate de combates se apellida, 

y, por este motivo, 
parezca a sus conciudadanos 
com o  más admirable que ellos; 
y  se levante para él en los combates 
de preferencia un asiento ..

aunque de vez todo esto consiga 
no es su dignidad com o la mía; 
que es mí sabiduría más excelsa
que de hombres o de caballos la. fuerza».

(Jenófanes, L ÍO)

O sí en otros lugares, asientos y cátedras de ínfabílidad, 
— política, social, económica, religiosa... , apareciese un lo­
co de remate, un filósofo, que recítase aquellas otras palabras 
del mismo Jenófanes:

«n o  nació ni nacerá varón alguno
que de vista cierta sepa
lo que sobre los dioses digo y  sobre las cosas todas;
porque, aunque acierte a decir las cosas
de la más perfecta manera,
él, en verdad, nada sabe de vista cierta» .

La forma aparíencial más propia del filósofo genuino, 
tal vez sea, ante y respecto de la Gente y de Don Nadie,
la de «loco de remate» (fav-á7iaai |.iavi'/.tbc).

Pero, ¿será posible en esta nuestra época filosófica, pre­
guntaré con Unamuno, «desencadenar un delirio, un vértigo, 
una locura» filosófica?

«No se comprende ya ni la locura. Hasta el loco, creen 
y dicen que lo será por tenerle su cuenta y razón. Lo de la 
razón de la sinrazón es ya un hecho...» y un axioma en 
ciertas, en casi todas las filosofías donde todo lo racional es 
real y todo lo real es racional, donde el orden de las cosas 
es el mismo que el orden de las ideas... (Cf. Unamuno* Vida 
de Don Quijote y Sancho, parte primera).



536 ANALES DE LA

Como locos de atar pasaron nuestros gloriosos antepa­
sados en la filosofía; y como locos de remate parecían, en 
especial, los filósofos helénicos primitivos. T a l  era su forma 
de aparecerse (¿»av-ála-ai. Sofista, loe. cít.): Dioses con apa­
riencias de locos, varones divinos bajo el disfraz del mente­
catos, de captos-mente, de capturados y posesos en sus 
mentes por la divinidad misma.

No sé si será ya posible en nuestra época filosófica des­
encadenar la locura filosófica y que los filósofos pongamos a 
la Gente en el aprieto, — pongamos en tal aprieto inclusive a 
nuestros amigos— , de tener que decidir sí somos locos o dio­
ses, mentecatos o varones divinos.

Lo menos que he creído debía hacer es traducir los Poe­
mas de aquellos locos divinos que se llamaran Jenófanes, 
Parménídes y Empédocles.

Quito, 23 de septiembre de 1941. (Instituto Superior de 
Pedagogía y Letras).



ADVERTENCIAS
'  t

1) Esta obra ofrece al lector tres poemas filosóficos:
a) El primero pertenece a Jenófanes.
La fecha de su nacimiento parece caer hacía el 570 an­

tes de Jesucristo. En 545 abandonó su patria Colofón, en el
Asía menor, y se retiró al Sur de Italia, a Eíea. El motivo 
fué la invasión de los persas sobre los Jonios. A ella se re­
fieren los últimos versos de la Parodia que hallará el lector 
entre los fragmentes traducidos. Comenzó sus peregrinaciones 
filosóficas por Hélíada a los 25 años, y duraron unos 67, 
muriendo al menos de 92, tal vez de 100, como afirma Cen­
sorino.

Ganó su vida, así lo dice la tradición y se colige de los 
fragmentos conocidos, dando recítales de filosofía, con inter­
medios de Elegías, Parodias, Panegíricos... De tales formas 
literarias hallará aquí el lector algunos modelos.

b) El segundo poema es el de Parménídes de Elea. Su 
nacimiento se fija entre el 515 y el 510 antes de nuestra era, 
de modo que su juventud debió coincidir con la edad avanza­
da de Jenófanes. Sin entrar en las disquisiciones de los his­
toriadores de la Filosofía, parece cierto que Parménídes fué 
discípulo de Jenófanes. Así lo testifica Aristóteles (Metafísí-
cos, I, 5).El Poema de Parménídes parece datar del 470 antes
de J. C.

c) El tercer Poema tiene como autor a Empédocles de 
Agrígento. Nació hacía el 490 antes de J. C. Su familia per­
tenecía al partido democrático de Agrigento, y por él trabajó 
larga y fervorosamente Empédocles mismo. Se cuenta que le



ANALES DE LA

ofrecieron la realeza, mas la rechazó, Y se dedicó a largas 
peregrinaciones por las ciudades griegas de Sicilia e Italia, 
siendo por todas partes venerado como médico, como sacer­
dote, como orador y como milagrero. El mismo se atribuía 
poderes mágicos. Parece que murió en el Peloponeso, huido 
de su patria y en disfavor popular. Sobre su muerte circula­
ron las más fantásticas leyendas; entre ellas, la de que des­
pués de un sacrificio había desaparecido de misteriosa ma-
nera.

2) A la exposición y comentarios del Poema de Par- 
ménides he dedicado otra obra muy extensa. (Su publicación 
corre a cargo de la Universidad de México). La presente no 
intenta valorar estos tres poemas desde el punto de vísta 
filosófico, sino ofrecer sencillamente al lector los poemas, de­
jando que susciten en él impresiones directas, lejos de toda 
interpretación técnica, cual la impresión de un paisaje natural, 
sin secretas intenciones mineras, geológicas y botánicas.

Es claro que, siendo mí profesión la de filósofo, no ha­
bré podido evitar una interpretación filosófica en la elección 
misma de los términos y frases. Ojalá algún literato acometa 
la faena complementaría de traducir y valorar, —de interpre­
tar también— estos poemas desde su punto de vista que será, 
inevitablemente, «otro» punto de vísta pero no menos nece­
sario e interesante que el en la presente traducción propuesto.

é

3) Los tres poemas no se nos han conservado cual 
otras obras unitarias, sino por citas sueltas de diversos au­
tores antiguos. Resulta, pues, faena algún tanto arbitraría 
reducir las citas y fragmentos a una unidad sistemática. En 
la traducción presente se han elegido los que para el intento 
de esta obra parecían más interesantes y sugestivos. Cuando 
dos fragmentos seguidos en el texto de esta traducción no 
presentan un cierto mínimo de unidad de pensamiento, — mí­
nimo sujeto al criterio del traductor o compilador— , se h a ­
llarán separados por una serie de puntos. Y cuando un verso 
o varios aparezcan, según las citas conservadas, como trun­
cados, irán precedidos o seguidos de tres puntos.

Por estos motivos, se hallará, por ejemplo, que el or­
den de los fragmentos y estrofas de la traducción presente no 
coincide a¿ veces con el orden de la edición de Díels-Krantz.



UNIVERSIDAD CENTRAL
530

4) A cada poema dedico una serie de notas aclarati­
vas. Téngase, empero, presente que no son comentarios ni 
filosóficos ni filológicos, sino brevísimas ilustraciones del sen­
tido más inmediato, sin pretensiones algunas ni científicas ni literarias.

5) He extremado la fidelidad en la traducción del ori­
ginal griego, empleando aquellas palabras castellanas que 
conservan la raíz griega, caso de que todavía se empleen en 
un sentido igual o aproximado. Y cuando alguna palabra 
deba entenderse en su fuerza etimológica primitiva se la ha­
llará descompuesta por un guión o erítre comillas.

6) La forma literaria de la presente traducción no es,
aunque, lo parezca a ratos, la de versos.

Se asemeja, más bien, a un «recitado»: es decir a una
sucesión uniforme acentuada, con ciertas cadencias finales su­
mamente sencillas y elementales. Casi una salmodia, estilo 
gregoriano.

Las diferencias, pues, frente a una prosa corriente son 
principalmente: 1) una lectura acentuada, dentro de una su­
cesión de sílabas todas a una misma altura tonal, sucesión 
más o menos larga según los casos.

2) cadencias finales, parecidas a la asonan­
cia o consonancia clásicas.

Además, como se trata de poemas filosóficos o interpre­
tados filosóficamente, la traducción hace resaltar determinadas 
sentencias, engastándolas cual diamantes y haciéndolas des­
tacarse del conjunto. Tales diamantes conceptuales rompen, 
ciertamente, la unidad del texto melódico, pero, como su pre­
sencia y forma caracteriza un poema como «filosófico», no 
he creído poder evitar tales tropiezos literarios.

Frases cual las de Parménídes: «del Ente es propio ser», 
«del Ente no es propio no ser»... nada tienen, por cierto, ni 
de sonoras ni de poéticas, tal como suelen entenderse estos 
términos y cualidades. Pero constituyen ellas precisamente 
los diamantes conceptuales cristalizados a lo largo del río de 
exámetros del poema, mientras que en el río de exámetros 
de un poema homérico no se presentan tales fenómenos de 
cristalización en «proposiciones», casi no aparecen ni el ver- 
bo «es» ni la forma de proposición atómica «A es B». Toda 
proposición, en su forma técnica y estricta, rompe la conti-



540 ANALES DE LA

nuídad del río de palabras, — armoniosas y soldadas— y que 
es todo poema no filosófico.

Pero saber inventar un con-tex to  bien tejido de palabras 
que se deslíce en música de exámetros y dentro del cual sur­
jan y cristalícen «proposiciones», — inmutables, eternas, bien 
cinceladas, de radiante y cortante perfil— , constituye la ori­
ginalidad de un poema filosófico.

Saber «afirmar», afirmándose en la no fírme corriente de 
un río de exámetros, saltando de proposición a proposición 
cual de isla a isla en una corriente de palabras musicales,
hacer surgir en el período de una corriente verbal «parénte­
sis ideales»: tal es la invención y en ello se cifra la origina­
lidad de un Poema filosófico.

La disposición de las palabras dentro de cada estrofa de 
la traducción presente se regula por el concepto de «estrota 
filosófica»: conjunto de palabras centrado o cristalizado al 
rededor de una idea. Por este motivo las estrofas adoptan a 
veces formas raras. Tales formas se hallan guiadas por una 
secreta intención ideológica: colocar bajo una palabra o frase 
otras complementarias de ella, inversas, deducidas... Se or­
dena, pues, y se subordina la disposición verbal a la com­
prensión ideológica, a una escenificación, en el escenario plano 
del papel, de la idea por medio de los personajes negros de 
las palabras impresas.

Y jugando con la significación etimológica de las pala­
bras griegas diría que cada página debiera resultar «teatro» 
¡Oéaipov). lugar de contemplación (Osa) y exhibición de una 
idea, de lo visible (stoog. ios'.v. vídere) por antonomasia.

Página, como teatro ideológico.
Página, como partitura de música ideológica.
Dos planes de exhibición de las ideas. El primer plan, 

helénico, por visual y por contemplativo - estático. El segundo, 
de Mallarmé, en su «Un coup de dés jamaís n'abolíra le 
Hasard».

La traducción presente, por desgracia para el traductor 
y los lectores, ha dejado en planes tales planes, en planes 
para otros más afortunados y mejor dotados.



POEMA DE PARMENIDES



/

P R O E M I O

1 . Los caballos que me llevan,
— y, que tan lejos cuanto puede el án imo llegar, me con-

(dujeron— ,
tan pronto como pusieron sus pasos certeros 
sobre el renombrado cam ino  de la Demonio,

que en todo por sí m isma  
a! vidente mortal guía,  

por el tal cam ino  me llevaban;
que por tal cam ino  me llevaban caballos tan re-sabidos 
el carro en tirante tensión tendido.

2 . Doncellas,
doncellas solares,
abandonados  de la Noche los palacios,
con sus m anos  los velos de las cabezas apartando,
el cam ino  hacia la Luz iban mostrando.

3 . Chirr ia  el eje
de sus cubos en ¡os cojinetes 
y, apenas  se lo incita a apresurarse,

arde;
que lo av ivan un par de ruedas,

ruedas-remolino, 
cada rueda en cada parte.

4 . Las puertas de la Noche allí están,
allí están también las puertas de los senderos del Día;

y, enmarcándolas,
pétreo dintel, pétreo umbral;



544 ANALES DE LA

en el éter se cierran con ingentes hojas,
Sólo la Justicia,
la de los múltiples castigos,
guarda  las llaves de uso am b iguo .

i

Con  b landas  pa labras  
dirigiéndose a Ella las doncellas,  
sab iam ente  la persuadieron  
de que, para ellas, apartase  de las puertas,

volando,  
de férrea piña el travesaño.

9

® ¡r

Ellas entonces las abren;  
y, haciendo g irar sobre sus quicios  
los ejes multibroncíneos,  

am biguos,
de b isagras  labrados y de pernos, 

las puertas en inm ensas  fauces convirtieron;  
y por ellas, veloz y ho lgadam ente,  
carro y caba l los  las doncellas  dirigieron.

• • 1 •

Recibióme la D iosa  propicia;  
y con su derecha m ano  
la diestra m ía tomando,  
a mí se dirigió y de esta m anera  dijo:

Doncel,
de inmortales gu ía s  compañero,  
y que, por caba l los  tales conducido,  
l legas al propio palac io  nuestro;

¡ S a lv e !,
que no fue mal hado quien a seguir te indujo este camino 
de las trilladas sendas de los mortales tan distinto.
La Firmeza fue, más bien, y la Justicia.

é

* Preciso es, pues, ahora que conozcas todas las cosas: 
de la bellamente circular Verdad la inconmovible entraña, 
tanto como las opiniones de los mortales 
en las que fe verdadera no descansa.
Aun éstas, con todo, aprenderás;
que el que todo tiene que investigar y de toda manera 
preciso es que conozca opinablemente aun las apariencias.



P A R T E  P R I M E R A

POEMA ONTOLOGICO

"Lo pat-ente según el ente"



P O E M A  O N T O L O G I C O

Atención, pues; 
que Yo seré quien hable;
por tú cuidado, por tu parte, en escuchar el mito:
" c u á le s  son p a ra  el p en sa r  los ún icos  in v e s t ig a b le s  ca-

(m in o s " .
Este:

" q u e  del e n te  es p ro p io  ser, y que del en te  no es p ro p io
(no  se r"

camino es de confianza 
pues la Verdad lo sigue.

%

Estotro:
" q u e  del e n te  no es p ro p io  ser, 
y que, p o r  n e ce s id a d ,  del en te  es p ro p io  no ser",  

te diré que es camino impracticable 
y del todo inseguro; 

porque ni conocerías el propiamente no-ente,
pues hacia él nada tiende, 

ni nada de él dirías, 
porque "e l  p e n sa r  con el ser u n a  m is m a  cosa es".

" M e n e s t e r  es 
al D e c i r  y  al Pensar y al Ente ser" ,  
porque del Ente es ser, 
mas de No-ente es no ser.
Todas estas cosas te mando en tí parafrasear.
Así que nada me importa por donde comience;

que una vez y otra 
a lo mismo habré de llegar.



54S ANALES DE LA
i  ''

J

f

I . 3 Ante  todo,
fuerza al pensam iento  a no investigar por este camino;

pero, después,
fuérzalo tam bién  a apartarse  en sus investigaciones
de aquel otro por el que los mortales,

de nada sabidores,
erran oerdidos;

0 9

que el desconcierto dirige en sus pechos la errante mente,
mientras que ellos, 
sordos, ciegos, estupefactos,  
bicéfalos, raza demente,  
son de acá para alia llevados.
Para ellos

el ser y el no ser la m ism a  y no la m ism a  cosa parece; 
m as éste es, entre todos los senderos, 
el m ás  retorcido y revertiente.

é

. 4  " N u n c a  ja m á s  d o m a r á s  en es to  al n o - e n te :  a s e r " .
Fuerza m ás  bien al pensam iento  a no invest igar  por este

(cam ino;
ni te constriña múlt ip lemente intentada costumbre de

(seguirlo
a mover los ojos sin tino, 
a tener en mil ecos resonantes  
lengua y oídos.

D iscr im ina, por el contrario, con inteligencia  
la múlt ip lemente discutible a rguc ia  por mí propuesta.

. 5  " U n  so lo  m i t o  q u e d a  c u a l  c a m i n o :  q u e  el e n te  es".
Y  en este cam ino  

múltiples hay y m uchos  indicios  
de que el ente ingénito es imperecedero,  
de la raza de los " todo  v solo"," V
imperturbable e infinito;  
ni fue ni será,
que de vez es ahora todo, uno y continuo.

.6 Porque, ¿qué génesis le buscarías?,
¿cómo o de dónde acrecerlo?, 
que del no-ente acrecerlo o engendrar lo  
no consentiré lo pienses o lo d igas,  
que no se si decible ni pensable



UNIVERSIDAD CENTRAL r> i í »

de ente una manera  
que ya el ente no sea.

¿Por qué necesidad,
— ya que el ente ni naturaleza ni principio tiene 
arrancarse a acrecerse o a nacer 

antes y no después?

7 A s í  que " a l  e n te  es necesar io
o ser de to d o  en to d o  o de to d o  en to d o  no ser".

N i fe robusta dirá jamás  
que del ente otra cosa que ente se engendre.

Y  por esto la Justicia no deja 
que se engendre el ente o que perezca, 

los vínculos relajando, •
sino que en vínculos el ente queda.
M a s  sobre estos puntos se discierne 

con solo "es  o no es".

8 Pero ya está discernido, como es preciso,
dejar uno de los caminos,

— el im-pensable, el in-decible, pues no es camino verda-
I dero

de modo que el otro camino impela 
y el verídico sea.

9  ¿C ó m o  y hacia qué otra cosa im-peler al ente?,
¿cómo a ser lo l legaría?;

que si lo " l legare a ser"
I Mi Mino lo es ; 

y ni aun si "está a punto de serlo"
" lo  es".

De esta manera  
toda génesis extinguida queda 
y extinguida, por increíble, toda pérdida,

%

10 N i  es el ente divisible,
porque todo él es homogéneo;  
ni es más ente en a lgún  punto,

que esto es en su continuidad violentarl
ni lo es en a lgún  punto menos, 
que todo está de ente lleno.



5.*) O ANALES DE LA

Es, pues, todo el ente continuo,  
porque prójimo es ente con ente.

1.11 Está ad e m ás  el ente inmoble
en los límites de potentes vínculos,  
sin f inal y sin inicio; 
que génesis y destrucción  
lejos, m uy lejos erran, 
fe-en-verdad las repelió,

1.12 El m ism o  es
y en lo m ism o permanece  
y por sí m ism o  consiste el ente;

de esta m anera  
firme en sí se mantiene,  
que la Neces idad  forzuda lo tiene 
y en los límites del vínculo  
c ircundándo lo  lo retiene.
Por lo cual no es al ente permitido  

ser indefinido;  
que no es de a lgo  indigente,  
que si de a lgo  lo fuera  

de todo careciera.

1.13 M i r a ,  pues,
cómo las cosas del pensam iento  aus-entes

están para el Pensar m á s  f irmemente  presentes; 
que no dividirá el pensam iento  tanto  
que ente con ente no se continúe;  
ni disuelto está el ente por todas partes  

y de todas m aneras  por el mundo,  
ni condensado en un punto.

1 . 1 4  « L o  m is m o  es-el  p e n s a r  y  a q u e l lo  p o r  lo q u e  el. p en sa -/ . / / / / '  
( m ie n t o  es ».

Que no ha l la rás  el pensar  
sin el ente en quien se expresa;  
que n inguna  cosa es a lgo  o lo será 
a no ser que ente sea.

1.15 A s í  el H ad o  encadenó las cosas;
así es posible al ente ser inmoble;



UNIVERSIDAD CENTRAL

así que para todo
ente es nombre propio: 

para todo los que los mortales han fijado, convencidos,
(ser verdadero:

para nacer y perecer, 
para cam b iar  de lugar, 
para color aparente mudar;

para todo
"ser y no ser". •

i

16 M a s  porque el límite del ente es confín perfecto, 
es el ente del todo semejante

a una bellamente circular esfera
hacia todas partes bien equilibrada desde el centro;

%

y esto
porque en el ente es preciso 
que ni por una parte ni por otra 
algo  sea mayor en a lgo  
o a lgo  sea en a lgo  menor.

Mi hay manera  
como el ente, en a lgún  aspecto, más que ente sea 

y en otro, menos que ente; 
que todo lo del ente es asilo, 
que por todos lados, simultáneamente,  
lo igual en los límites impera.

17 Y con esto para tí cierro
estos, sobre la Verdad, fieles dichos y pensamientos;  
m as aprende, desde ellos, de los mortales las opiniones,

escuchando,  
de mis palabras el fa laz  ornato.



N O TAS A L  POEM A DE PARMENIDES



Notas al Poema de Parmenides

I

Notas al Proemio

A 1
/

— a) «Los caballos». El original griego dice a: I’tzttsi. 
las yeguas. No he querido hacer resaltar este detalle, porque 
en castellano las dos palabras «caballo - yegua» poseen raíz 
distinta, mientras que en griego los dos sexos hípicos se dis­
tinguen sólo, gramaticalmente, por el cambio de artículo. De 
aquí que en castellano resalte tal explicitacíón del sexo mu­
cho más que en griego, estorbando la atención y desviándola 
del tema filosófico.

No voy a investigar por qué Parménides se sintió lle­
vado en carroza tirada por yeguas. Pudiera ser que Freud 
tuviese algo que decir en este punto: alguna pequeña malicia 
intrascendente y extrametafísíca. O pudiera ser que fuera cos­
tumbre entre los antiguos hacer tirar ciertas carrozas, con 
misiones divinas, por yeguas y no por caballos. O por fin 
que fuese sólo por una cierta concordancia poética, pues Par- 
ménídes habla de yeguas, de la Demonio, y de doncellas so­
lares.No voy a movilizar aquello de Goethe: «el eterno fe­
menino. ..».

— b) «sus pasos certeros» traduce el dyp'jaai. sus pasos 
conductores, pues se trata de yeguas sabías, con instinto para 
conocer y seguir el camino de la luz, de la verdad y del ente.



ANALES DE LA

c) re-nombrado (camino), re - sabidos (caballos);
-cLú - 1 úy/isc. se trata de un camino nombrado mu-\  I  I I I * % *chas veces, que tiene re-nom bre  o lama; y es muy natural 
que tales caballos, tan sabidos y sabios, lo conozcan y reco­
nozcan y sepan guiar por él a Parménídes.

— d) «vidente mortal», sEo)-% 6o)~a. He conservado la 
raíz de sisú;, iosív. videre y vidente. Porque, como se verá
más adelante, hay mortales «estúpidos, ciegos, sordos, bicé­
falos». (1.3) que no caminan por el camino de la luz.

— e) «el carro, en tirante tensión tendido», lrase que 
traduce el c: - catvc/jcai. del original. Porque este verbo no in­
dica solamente tirar del carro o poner en tensión (tsclvio. t=’vo>) 
el carro, según la ley de acción y reacción físicas, sino que 
incluye una reduplicación y reforzamíento; es un tirar del ca­
rro poniéndolo en tensión tirante, distendiéndolo, tirando de 
él tan fuertemente que casi se desvencije y desencuaderne.

Podría traducir simplemente:
«por tal camino me llevaban caballos tan sabios,

tirando en firme del carro».
—f) Esta metáfora del carro y caballos es un preceden­

te histórico de la forma que le díó Platón en el Fedro.
El alma humana es llevada en carroza tirada por dos 

caballos; uno, de raza generosa, altiva y que hacía lo alto 
tiende; otro, de raza terrenal y perezosa. Las almas de los 
dioses van en carros tirados por una sola clase de caballos, 
de la raza de los que llevaban a Parménídes hacía los pala­
cios de la Luz. Las almas de los simples mortales son lleva­
das en carro tirado por caballos de las dos razas, de ahí que 
no ande o no vaya equilibrado o llegue tarde y mal a su 
término, \

A 2
a) «doncellas solares», v ' Á h e l í a d a s .  T ipo de de­

monios o dioses secundarios, personificación de los rayos del 
sol (ŷ Aio:). parecidas en su orden a las ninfas, a las dríadas... 
Los rayos del Sol muestran el camino hacía el Sol, fuente 
de la Luz; y son rayos virginales, intactos, incorruptibles,*

é



UNIVERSIDAD CENTRAL
) ú  i

indivisibles, impenetrables; de ahi que puedan ser llamados y 
personificarse en vírgenes o doncellas.

b) Nótese el ambiente helénico: Sol, doncellas sola­
res (rayos), camino hacía la Luz, mostrar o conducir por 
rayos hacía la Luz, dejar los palacios de la Noche. Luz, 
Luz, Luz.

A 3
0

— íl) «Chirría eí eje
de sus cubos en los cojinetes».

El eje suele ser redondo o cilindrico; mas, para que no 
resbale la parte en que se inserta la rueda, se le da en los 
extremos una forma cúbica o prismática (cubos), que es la 
que se apoya o fija en los cojinetes que sustentan los radíos 
de la rueda. El original dice en vez del verbo simple «chi­
rriar», «suena cual flauta o siringa»; pero es claro que el 
ruido de los ejes se .asemeja a los chirridos de la flauta y no 
a los sonidos armoniosos y propios. Por esto digo simple­
mente «chirriar» sin más detalles.

- -b )  «arde», en ansias y por las ansias de llegar a tan 
alto término cual es el Palacio de la Luz; y avivan el eje 
dos ruedas —remolino, ruedas en movimiento arremolinado 
(civ?,), dos torbellinos.

A 3
—  a )  «senderos del Día», vj¡ixcc; xsasoOo;: son tal vez 

los rayos del Sol, pues traen el día en sí mismos o por ellos 
viene eí Día.

b) «en el éter», sv a:Ose:. Las puertas de tal palacio 
se cierran en el éter, y se cierran con ingentes hojas. El Eter 
es eí elemento y ambiente celestial y propio para demonios 
y dioses; y el palacio debe ser por dentro etéreo, de Eter 
fabricado. Sólo la parte que de él da hacia el camino, hacía 
la Tierra, a saber, puertas, dintel, umbral pueden ser de otra 
materia más densa. Algunos manuscritos ponen a:0sss:a:. 
«etéreas». ITal vez no vale la pena de discutir largamente, 
eruditamente este pequeño detalle.



ANALES DE LA

— c) «llaves de uso ambiguo», ájioipoOc: ya que toda 
llave sirve indistintamente para abrir y para cerrar. Su uso 
es, pues, ambiguo c intercambiable.

A 6
«holgadamente», xac' por un camino (¿Bóc) de

carro de ruedas, es decir, según camino ancho y seguro por 
el que se puede conducir (á$iTÓ>v: de aysiv. conducir) un carro 
de dos ruedas.

A 8
a) «La Firmeza fu¿, más bien, y la Justicia», Oájxt; 

te es. Traduzco Oájii; por Firmeza; ya que Gájj/.;. ()s|j¿Aioy... 
convienen en la raíz Oe. que es poner en fírme, asentar. Y 
Themís es la diosa del cortejo olímpico que comunica las 
decisiones o decretos de Júpiter, decretos que reciben el nom­
bre mismo de la diosa, Oájuzac Aló; ,  lo firmemente establecido 
por el dueño del universo. Y como el ser de las eosas es lo 
más fírme y en fírme de ellas, de ahí que Parménides haga 
intervenir a la Firmeza en persona o personificada para con­
ducir la mente desde lo mortal hasta el ente. La Justicia es 
la diosa de lo debido y bien distribuido o dividido en dos 
partes iguales (oíy.rr ó:;), tipo de justicia primitiva o de equi­
librio. Y se verá en el Poema que el ser es lo mejor distri­
buido, porque el ente

. L, & 1 : / .«no es más ente en algún punto
♦ ni lo es en algún punto menos;

que todo está de ente lleno» (I.IO);
#

además de que
«el ente fírme en sí se mantiene» (1.12).

Y la Justicia no deja
«que se engendre el ente o que perezca, 

los vínculos relajando, 
sino que en vínculos el ente queda» (1.7).



UNIVERSIDAD CENTRAL

Interviene, pues, la Justicia en el ente para hacer respe­
tar los límites del ente, al modo como la justicia ordinaria 
interviene en los asuntos de la polis para que cada uno guar­
de sus límites, las vallas, los linderos de su posesión y no 
traspase su derecho ni el de los demás.

«Firmeza dentro de límites» será la caracterización que 
dé más adelante Aristóteles de la estructura de la sustancia 
o o'jaia: y la diferencia específica (Ziz-tyopa) tendrá por oficio
separar lo de una cosa de lo de las demás, señalar v defender

*las fronteras o límites de cada cosa, afirmarla en lo suyo 
(oooía. propiedad, peculio) y afirmaría frente a los otros (íy.z\iiz. 
opoc) de - ftníéndola.

%

A 9
J

•  •

— a) «de la bellamente circular Verdad», sü- y.jy.azgz.
El epíteto «bellamente circular» expresa y encierra una 

de las mayores alabanzas que puede tributar el heleno a una 
cosa. La verdad, para el heleno, es «des - cubrimiento» (i-Avfiziz) 
de una cosa por sí misma, la cantidad de autofosforescencía 
interna; y la Verdad, así con mayúscula, es el des-cubri­
miento del ser en cuanto ser y por lo que de ser tiene. Y 
como el ser posee en Parménides forma esférica, y de bella 
esfera, de aquí que a la Verdad del Ser convenga el epíteto 
de bellamente circular. El tipo de ostentación o de descubri­
miento del Sol es el de descubrimiento o verdad bellamente 
circular, se nos descubre y se descubre como «esfera luciente 
de sí misma». Ahora bien: el Sol es objeto típico y una de 
las metáforas explicativas para el heleno; por esto la forma 
luciente y descubridora del Sol, suxúxaso;. bellamente circular, 
sirve de tipo explicativo de la manera como el ente se des­
cubrirá a sí mismo, a saber, cual Sol inteligible (y, 10; voyoc). 
bellamente circular y bellamente resplandeciente.

El Sol sumerge en su atmósfera radiante y manifestante 
todas las cosas; de parecida manera el Sol inteligible que es 
el Ente parmenídeo sumerge o tiene sumergidas en sí mismo 
todas las cosas, por ser todas seres; y hace el ente de luz 
que descubre lo que cada una es, su entidad. En otras leccio­
nes de los manuscritos primitivos se lee en vez de c'jy.'j- azo;. 
z'jTzs'JJé'Zz, «segura, fírme, de confianza» ( Los dos epí­
tetos poseen un sentido aceptable.

t



5<;<> ANALES DE' LA

— b) «inconmovible entraña» àxpsjjiss Y,xop; o según otra 
lección, áxpsvcs;. entraña verdadera, real, propia. De nuevo las 
dos lecciones dan un sentido semejante y por igual aceptable.

c) «preciso es que conozca opinablemente aun las 
apariencias».

El que por deliberado plan tiene que investigar y tan­
tear (rzsipáoj) todas las cosas, y de todas maneras (cisc nccvióg) 
es preciso (y pv, ) que conozca «las cosas opinables» (tá Boxouvxa), 
— las cosas tal cual las interpreta la Opinión, el sentir común 
de todos los días y de todos los hombres y de cada uno de 
los hombres en cuanto que es uno - de - tantos— , de una m a­
nera «opinable» (Boxíjico|). Parece referirse este modo de co­
nocer, en plan de opinión y de opinar, al Poema fenomeno­
lògico o segunda parte del Poema de Parménídes donde el 
poeta describe sistemáticamente el mundo de las apariencias; 
describe qué es Fuego en cuanto fuego, qué es la Noche en 
cuanto noche, y las conexiones de fuego y noche en cuanto 
acontecen precisamente entre fuego y noche, y no describe 
qué es Fuego en cuanto ser, ni qué es Noche en cuanto ser 
ni qué son todas las cosas por estas dos constituidas «en 
cuanto seres».

De ahí que el programa general de una descripción «opi­
nable» aunque sistemática del mundo aparíencíal responde al 
tema: «lo que parece según a-parece» (xà “pò; Bójav). y no 
al programa ontològico: «lo pat-ente según el ente» (xà 
¿ayjGs'.xvj. lo que de las cosas se presenta ante el Pensar cuan­
do el pensar se pone a pensar el ser de las cosas o lo que 
las cosas en cuanto seres hacen o ponen de manifiesto ante 
el pensar.

El conocer opinablemente lo opinable y opinado por la 
Opinión da un conocer «sistemático», una sistematización de 
lo que el conocer cotidiano (alltaeglích) conoce distraídamen­
te, inconexamente, oscuramente; mas sin salirse del tipo del 

. conocer «opinable», sin llegar a conocimiento metafisico. Y 
toda física, biología... ¿no sería, desde este punto de vísta 
parmenídeo, más que conocer opinable?

La tradición ha conservado el poema en dos partes: una 
que lleva por título xà -pò; aAY/Osiav, lo correspondiente a la 
verdad, para la verdad o descubrimiento auténtico de las co­
sas; o, con un pequeño juego de palabras, «lo patente según 
el ente»; lo que se conoce al conocer el ser de las cosas.

“xo;



UNIVERSIDAD CENTRAL ^{Jl

Le he dado por título el de Poema ontológíco, logos sobre
el ente (ov).

Y la segunda parte se llama correspondientemente xa "co; 
o¿;av. lo concerniente a opinión, lo que las cosas descubren 
o lo que el conocer descubre en las cosas cuando uno se 
halla colocado en plan de conocer opinablemente; lo que pa­
rece según lo que aparece. Esta segunda parte se ha conser­
vado sumamente incompleta.



N O TA S AL PO EM A ONTOLOGICO



Notas al Poema Ontològico

A LI

— á) He conservado en la traducción la palabra «mito»,
púOoc. en vez de emplear las palabras de sentencia, dicho,aserción.

No significa, naturalmente, mito cosa fingida, fábula, le­
yenda o conseja. Mito es palabra divina revelada en palabra 
humana; y como lo divino supera infinitamente lo humano, 
aquellas palabras o compuestos de palabras humanas en que 
se aparece lo divino resultan «balbuceos», resultan estrechos, 
revientan por preñados de sentido superabundante, sobrena­
tural, adquiriendo el matiz de misterios, de palabras humanas 
con trasfondo infinito e insondable.

Y, en efecto, el poema ontològico es una revelación que 
la Demonio o Diosa hace, por medio y en lenguaje humano, 
a Parménídes; de aquí que Parménídes viva tales sentencias 
metafísicas como «misterios», como mitos, y se sienta no 
tanto hablar cuanto balbucir y tartamudear metafísica reve­
lada.

No se pierda de vísta este aspecto de Metafísica reve­
lada.

—b) Al atribuir Parménídes su poema a una revelación 
celestial se coloca en el mismo plano de los poetas primiti­
vos que no sabían ni se atrevían a comenzar sus poemas 
sino invocando a dioses y diosas, a musas y demonios. Sín­
toma de la poca individualidad de sus autores que no se
atrevían o no se notaban suficientemente formados paia decir

•  •

«



r>(»6 ANALES DE LA

«yo», «yo pienso», «yo afirmo», «yo soy». Hasta Descartes 
no adquirirán derechos metafísícos las afirmaciones «yo exis­
to», «yo pienso».

— c) Los caminos del «opinar» (oóxoc. sé£a, ooxcuvxa) y 
los caminos del «pensar» (voOg, vosiv, vóy¡|ao¿) son, según Par- 
ménídes, diversos y divergentes. Se trata, pues, ante todo de 
saber cuáles son los caminos que se pueden investigar pre­
cisamente por medio del pensar; o, dicho de manera comple­
mentaría, qué caminos y qué aspectos resultan investigadles 
por y para el pensar, transitables para pensar. Porque pu­
diera ser muy bien que los caminos del opinar fuesen no 
sólo diversos y divergentes de los del pensar, sino que cami­
nos intransitables para el pensar resultasen transitables para 
el opinar. Y así es en efecto, según Parménídes: la opinión 
no se rige de suyo ni siempre por el principio de identidad 
y por la norma primaría de evitar la contradicción. Se da 
«una costumbre múltiplemente intentada» (1.4) de seguir el 
camino no pensable de opinar que «el ser y el no ser la 
misma y no la misma cosa parece» (1.3), de dar la preemi­
nencia al movimiento y al tiempo, al ser que parece llegar a 
ser y dejar de ser, al ser que no es en fírme ser...

Por esto, dentro de un poema programáticamente onto­
lògico, lo primero que debe intentarse es señalar «cuáles son 
para el Pensar los únicos ínvestigables caminos» (1.1).

— d) Y tales caminos no se hallan sin más y de un 
golpe; hay que investigarlos y buscarlos repetidamente, 
o'-£/jo'.oc. con dificultades y tropiezos; no se trata de simple 
búsqueda, ^xvjotc. sino de búsqueda porfiada, ol - 'lr¡oioc. La 
metáfora del «camino» o método se halla enhebrada a lo lar­
go de todo el Poema; y se sirve Parménídes de tres términos: 
óoóc (camino), xsasuGoc (sendero), zez (vericueto, camino 
tan estrecho que no se puede dar la vuelta, irreversible, 
y .  - z c í z z : ' / j .  El Pensar sigue caminos origínales que poseen los 
caracteres de ser:

n

1) caminos ímpelentes, por los que el pensar va impe­
lido, de lógica y consecuencias inflexibles, de lógica interna 
que empuja hacía adelante (xáXsuGoc;, raíz, /.¿À. la misma que 
la de cel-erítas, a-celeracíón.. .).  Los caminos del Pensar se 
parecen, diría con una comparación de nuestros tiempos, a



UNIVERSIDAD CENTRAL 507

escaleras mecánicas, que ellas mismas impelen y empujan al 
que pone sus pies en el primer escalón.

Recuérdese que el proceso dialéctico de Platón, — proce­
so por el que se asciende al ápice del universo ideal que es 
la Idea de Bien— , posee estas propiedades impulsoras intrín­
secas, la 3“ óaT.: y la ípj-ivji es escalón e impulso y hormona 
entitatíva.

Aquí hallamos ya un precedente histórico.
2) Los caminos del Pensar son «irreversibles»; es de­

cir no son caminos para ida y para vuelta, caminos re -v e r ­
tientes y re - torcidos ( tzoíX iv - togtzgz). cual lo son los caminos 
de los mortales o de la opinión según la cual «una cosa puede 
ser y no ser», «puede no ser y después ser» (la opinión cree 
que las cosas se engendran y que perecen realmente, Cf. 
1.3). Los caminos del Pensar, del Pensar el Ser van en un 
solo sentido y dirección; o sólo afirman o sólo niegan; sí la 
afirmación es verdadera, la negación será siempre y necesa­
riamente falsa; e inversamente, si la negación es verdadera, 
la afirmación será siempre y necesariamente falsa. Principio 
de exclusión de tercero y de incompatibilidad absoluta entre 
afirmación y negación.

—e) Mas, ¿cuál es, pasando a vías de hecho, el cami­
no propio y transitable para el Pensar?

Es «este»;
«que del ente es propio ser, y, que del ente no es pro­

pio no ser».
. En mí obra sobre Parménides he justificado, por medio 

de la historia de la fórmula parmenídea, hasta Aristóteles, la 
traducción e interpretación que aquí doy compendiosamente.

Es propio del hombre en cuanto hombre ser animal ra­
cional; es propio del dos en cuanto dos ser número par...;  
¿qué será lo propio del ente en cuanto ente?, ¿qué será lo 
propio o pertenecerá en propiedad al dos en cuanto ser y al 
hombré en cuanto ser?...

Responde Parménides:
• ••«del ente, y de cualquier cosa en cuanto ente, es propio 

«ser»; y «del ente y de cualquier cosa en cuanto ente no 
puede ser propio ni pertenecerle en modo alguno el no ser».



568 ANALES DE LA

• Pero, ¿qué es eso de ente, ser, no ente, no ser?
La fórmula parmenídea es «san slvat». «oíix soti ¡ir¡ sivat».
Para  dar de ella una explicación elemental pongámonos 

en la forma final que le dará Aristóteles.
Dos son las preguntas básicas y típicas a la vez en me­

tafísica: «qué es» tal cosa ( t í  taxi). y sí «es de hecho», o 
«que es» de hecho, «que existe» tal cosa (to slvat). Por  ejem­
plo: «qué es» el hombre y «que es» el hombre, que se da de 
hecho, aquí, en este mundo tangible; «qué es» la circunferen­
cia, y  «que se da» de hecho, en este papel, en este objeto 
redondo, la circunferencia...

Y el grande y grandemente temeroso problema metafísí- 
co consiste en descubrir cómo y por qué se pueden juntar el 
«qué es» una cosa y su «que es», la esencia y la existencia, 
por qué «existe - de - hecho - una - esencia».

El saber « — que es— (tal) — qué es— », o cómo y de 
qué original manera tal — que es— , tal tipo de «esencia es 
de hecho» compendia en palabras cifradas toda la metafísica.

Y esta cuestión compleja «— que es, q u e - s e -d a  t a l — qué 
es», o que «tal - qué - es - es - de - hecho» recibió en Aristóteles 
la fórmula unitaria que escribo así por su orden de cons­
trucción:

1) zl zz¡zi qué es, aspectos esenciales, esencia.
2) to 2ív¿i que es, aspectos exístencíales, existencia, rea­

lidad bruta, hallarse realizado.
3) zb | ( t í  soti) élvai 

«que «qué es» es», que «tal esencia» existe; y formulacio­
nes parecidas.

#  • '  •  •Finalmente, por imperativos gramaticales no se dice en
griego z\ son. al tener que ir en una sola frase junto con 
to 3Iva: y subordinado a él, sino zí Tjv. que es un pretérito 
imperfecto, un pasado que se está aún continuando con el 
presente, de modo que (3) se escribirá

Z Í ZÍ 7]7 3'77.'..

que es la clásica y mostrenca fórmula metafísica de Aristó­
teles e incluye el programa y plan de toda cuestión propia­
mente metafísica.



UNIVERSIDAD CENTRAL

Dado un tipo de esencia, de «qué es», la cuestión de su 
tipo o modos de realizarse, de «ser de hecho» (tc  slvaO re­
sulta sumamente compleja. Así, dado «qué es la circunferen­
cia », dada y fijada su definición, puede realizarse en mil 
tipos de existencia concreta: en metal, en madera, en agua. 
Dado «qué es el tres», la definición de tres, puede realizarse 
o ser (stvai) o en tres Personas divinas o en tres lados de un 
triángulo o en tres hombres.

({Corresponde a cada tipo de «qué es», de esencia, de 
definición, un solo y propio tipo de existencia, de realización? 
Y, en general, todo «qué es», toda esencia, tiene que tener 
su «que es», una existencia?

Por «ente» íov. sóv) se entenderá esa unión o compuesto 
raro entré un «qué es» (esencia, ~ s s t i )  y  un «que es» (exis­
tencia, ~h elvai).

Y ¿de qué tipo es esta composición o unión entre esen­
cia y existencia, entre sct! y slvai. para que dé un ente, un 
ser? ¿Composición con distinción real, con distinción de razón?

Y más hondamente, con Heidegger, ¿de qué proviene 
que el ente se presente como integrado de «qué es» y de «que 
es», que el ente se me descubra (verdad ontològica o tras 
cendental) bajo los dos aspectos de «qué es» (esencia, Was- 
sein) y «que es» (existencia, Dass-sein)? ¿Qué vínculo une 
W a h r -se in  (verdad), W a s -se ín  (esencia) y Dass - sein (exis­
tencia)?

Parménídes no conoce aún la formulación final aristo­
télica.

tc  t i  Y)V stvai;
inventó su germen

. ¿ a i: sívat,’

una cierta unión entre «es» y «ser», entre qué es y que es.
Para  mayor claridad he traducido y completado la fór­

mula parmenídea con la final de Aristóteles, diciendo «del 
ente es propio ser», o más brevemente, «del ente es ser»; lo 
que equivale a decir: «toda cosa, mirada por el Pensar, se 
aparece como integrada de dos aspectos: qué es y que es, de 
esencia y existencia, de idea y realidad o realización de tal
idea, esencia o qué es».Y, como el camino propio del Pensar es irreversible,
no bastará decir: «del ente es propio ser», sino que deberá
añadirse, para evitar toda vuelta o contradicción,



:>70 ANALES DE LA

«del ente no es propio no ser».
O mas breve y ajustadamente al original griego:
«del ente es ser» y «del ente no es no ser»; y reducida 

por fin esta fórmula a la forma parmenídea:
«es ser» y «no es no ser»,
cotí sivai. s a n  ¡ir{ sivai.

La raíz de las dificultades y oscuridad que los intérpretes 
y traductores suelen hallar en esta frase se encuentra en no 
haber comparado con la fórmula final aristotélica que no es 
sino el natural desarrollo de la parmenídea a través de una 
fórmula platónica intermediaría que se encuentra en el diálo­
go Sofista.

Véase para estos puntos mí obra sobre Parménides.
Sí «del ente es solamente propio ser» y «del ente no es 

propio de ninguna manera no ser» tendremos que el camino 
resulta irreversible, libre de contra - dicción, de movimientos 
contrarios e inversos, y podrá el Pensar dejarse llevar e im­
peler confiadamente por él:

«camino es de confianza».
Y tal camino es el que sigue la Verdad, porque Verdad 

significa en griego des - velamiento, des - cubrimiento (á-'/srfieta): 
y la Verdad, el descubrimiento sumo, el perfecto, el acabado 
y final de una cosa consiste en que quede patente su «qué 
es» y que tal «qué es» es de hecho.

Este es el camino que sigue y por el que camina la 
Verdad; el camino que lleva al «qué es», a la esencia, y al 
«que es» tal «qué es», a la existencia (auténtica y propia) de 
al esencia.

Y en este camino, vale solamente la dirección unitaria:
«que el «qué es» es»; y no valen,
«que el «qué es» no es»; o dicho con otras palabras,
«que del ente no es propio ser (1.2), y no vale tampoco,
«por necesidad del ente es propio no ser». (1.2)



UNIVERSIDAD CENTRAL

A I. 2

a) ¿En qué se distinguen estas dos fórmulas: no es 
propio, es propio no...?

O dicho con términos parmenídeos:
V r \y/. ¿ O T l  y  ¡iv' 2LV5C'.?

Por de pronto, en que el «no» afecta una vez al «qué 
es», a la esencia, y la otra a la existencia, al «que es».

Como sí dijera: no le corresponde en propiedad o no es 
propiedad de la esencia el existir; el existir no entra como 
constitutivo de la esencia; le compete, tal vez y a lo más, de 
modo no .propio, casi accidental, por una caída, caso o acaso> 
cual parece acontecerle a la circunferencia, en cuanto esencia 
ideal, que le importa bien poco existir o realizarse en ma­
dera o en bronce, o. simple y llanamente, no existir en ma­
teria alguna, quedándose en puro y mondo «qué es», en su 
orbe ídeaL

Pero cabe aún una afirmación más grave: del «qué es», 
de todo ente en cuanto que tiene «qué es» o esencia, de toda 
esencia, ¿será propio y peculiar el no existir, el no poder ser 
realizada, el tener que quedarse en simple y puro «qué es», 
en su orbe esencial, en un mundo inteligible 'v.óaiioq vorace: 
Platón)?

O de otra manera: ¿si por «no existir» entendemos esa 
peculiar manera de presentarse las cosas en el mundo apa­
riencia!, opinable, vulgar y cotidiano, será propio del ente, o 
de la esencia o qué es del ente, tal tipo de existir que, a los 
ojos del metafísico, es más bien un no ser (¡r/, ¿iva1.)?

Sí por un momento nos colocamos en el punto de vista 
de Heráclíto, tal cual suelen interpretarse sus sentencias, y 
admitimos que no se dan ni más cosas ni otro tipo de cosas 
ni otro tipo de ser real que el que en el mundo aparíencial 
se usa, es claro que «el ente no existe», que las cosas no 
poseen «qué es» o esencia inmutable que «el ente no es» y 
que al ente no corresponde ni pertenece manera alguna de 
existir o de ser, pues no se da ni ente; sólo se dan cosas,
tales cosas concretas, modulaciones o configuraciones de fue-

*go, de agua, de aíre...



4 ) 7 2 ANALES DE LA

No caben en tal universo de tipo Heráclíto considera­
ciones o puntos de vista como «mirar tal cosa en cuanto 
ente», el fuego en cuanto ente, el hombre en cuanto ente... 
Sólo es posible una metafísica concreta (pase la expresión): 
mirar el hombre en cuanto fuego, el agua en cuanto fuego..., 
a la manera como aun en nuestros días hace el físico, que 
mira todos los fenómenos físicos y químicos «en cuanto mo­
dificaciones del espacio y del tiempo», en cuanto espacíalmen- 
te medibles; y para el físico, un punto de vísta como el de 
mirar los cuerpos en cuanto entes, en cuanto que tienen qué 
es y que es resulta ilusorio.

Toda  filosofía, todo punta de vísta antimetaíísico sostie­
ne «que del ente es propio no ser»; que ente, esencia, qué 
es, que es... son fantasmagoría, «no son»; y no solamente 
de tales aspectos «es propio no ser», sino que «es. preciso» 
(ypEwv) que así sea; y los muy cándidos — positivistas, mate­
rialistas....—, creerán haber demostrado «que es propio del 
ente no ser».

Dejémoslos en su candidez, que lo es y grandísima y 
grandísimo contrasentido, y aludamos a la primera afirma­
ción parmenídea:

%

«que no es propio del ente ser»

¿No sostuvo Platón cosa superlativamente parecida a 
ésta? J

Las ideas en su cosmos noetós o inteligible estaban en 
su tipo auténtico de «ente»; eran los entes o seres primarios; 
y de ellos no era propío ni conveniente, sino caída y casua­
lidad, el realizarse en el mundo sensible, tomar cuerpo en la 
materia, existir con el tipo de existencia dura de este mal 
mundo. Y todos los que pregonan abstracciones eídétícas, 
paréntesis ideales... ¿no sostendrían implícitamente que del 
ente y de los entes en su propio y puro estado no es propio 
el ser o existir real, manual, físico?

Otro punto que no voy a discutir; basta que la sentencia 
de Parménídes haya adquirido un cierto sentido claro. P ro ­
bablemente Parménídes no se metió sino con el hylozoísmo 
o pítagoreísmo de aquellos tiempos.

b) Del camino o método que tales afirmaciones se­
ñalan, dice Parménídes aquí, que



UNIVERSIDAD CENTRAL

«es camino impracticable y del todo inseguro»;
~av - y, - -siOáa ata&nsvi

es sendero tan estrecho que casi no se puede andar ni dar 
una vuelta ( a  - Tzp-óv), para, ínvírtíendo la dirección mala, vol­
ver al punto de vísta del ente, al camino de la Verdad; y es 
del todo inseguro, no de fiar ni de confianza y de confiarse 
a él (tcócv - a  - TZstOáaj; la Vida auténtica del Pensar, al caminar 
por él, nota que se le hunde bajo los píes, que se le huye.

Y da como razones:
— c) «porque ni conocerías el propiamente no ente

pues nada hacía él tiende»...
Esta afirmación sólo convence al que una vez haya 

hecho la «experiencia metafíca” , al que haya notado la con­
sistencia absoluta del ente, su inmutabilidad, su unidad, al que 
haya acontecido «pensar» (vosiv), además del vulgar y común 
acontecimiento que es el «opinar» (BÓLa) y mirar las cosas 
tal cual se presentan todos los días y a todos los hombres.

El que tal diamantina consistencia del ente haya notado 
no podrá tener por segura, fírme y afírmable en firme nin­
guna cosa; sólo se afirmará en lo que de «ente» tengan las 
cosas que, a veces, como en la cosa que vulgarmente llama­
mos tiempo, no pasa de ser un «instante»; o, como en el 
caso del movimiento, el núcleo entítatívo se reduce a lo que 
de «acto» tenga la potencia en un momento dado. El que 
haya pisado una vez en «sólido» sabe dar perfecto sentido a 
la inconsistencia de los líquidos, a lo que significa hundirse. 
Sólo el metafísíco ha pisado la supradíamantina solidez del 
«ente»; de ahí que se hunda en las cosas más sólidas y sólo 
llegue a veces a asentar su píe en lo «hondo» de las cosas, 
en su fondo, tal vez después de haberse ahogado, desde el 
punto de vísta de la opinión.

La razón de Parménídes contra el método de mirar las 
cosas solamente en cuanto cosas o en cuanto modulaciones 
de una cosa básica (agua, fuego, aire...) sólo convence a los 
que han hecho la experiencia del ente, y de su típica con­
sistencia, de la consistencia del «qué es» (esencia) y de la de 
«lo ser» (xo sivai, que es).



574 ANALES DE LA

Quien tal experiencia ontológica haya hecho no caerá 
jamás en la tentación de «tender hacia», ¿ó - ixtóv. de disparar 
el dardo mental, la mentís íntentío (ív.tgv) hacía las cosas, h a ­
cia eí no ser o aspectos no entitativos de las cosas; equival­
dría al intento suicida de echarse al agua quien, por esa 
experiencia sísmica que es la metafísica, se ha vuelto de peso 
y solidez mayores que las del plomo y del diamante y de los 
cuerpos radioactivos todos.

— d) Y añade Parménides:

porque
«nada del no ente dirías»,

«el pensar con el ser una misma cosa es».
70 *'ao aoTG vostv t í  son */.a l zbrx:.I «

No dice Parménides que esa manera de conocer que es 
el «opinar» sea una misma cosa con el ser.' La identidad 
entre conocer y ser se verifica sólo y precisamente entre el 
conocer del tipo «pensar» (vosív) y lo que de «ente» tenga la

écosa, entre pensar y ser.
«No ente» son las cosas o casi todo lo de ellas, pues 

el agua se presenta como agua, el fuego como fuego, el 
hombre como hombre...  Y porque se presentan así, resultan 
tan mudables y caedizas que el agua se volatiliza, el fuego 
se apaga, el hombre se muere. E  igual sucede a ese tipo de 
conocimiento que se llama «opinión», que sigue paso a paso 
y lo más apretadamente posible las vicisitudes y alternancias 
de las cosas, que se las come con los ojos y las agarra con 
las manos. Como son caedizas, muérense los ojos que las 
comen y deshácense las manos que las agarran. ¿Qué iden­
tidad es posible entre tal tipo de vivir y de conocer con tal 
tipo de cosas?

Sólo entre el conocer en plan de «pensar» y las cosas 
en plan o en proporción de su «ser» cabe identidad. Del no 
ente nada puede, pues, decir el metafísíco, el que «piensa»; 
pero puede decir la opinión, no con íogos (\byoc) sino con 
verborrea, mil y mil cosas sobre las cosas.

— e) Pero así como se da, por y en virtud de ese cata­
clismo que es ser y vivirse a lo metafisico, un conocer cris­
talizado en «pensar», y así como se da también en ciertas



UNIVERSIDAD CENTRAL

cosas, tal vez no en todas, un pequeño diamante enterrado 
entre miles de aspectos cósicos, diminuto diamante que es su 
ser, su entidad, lo que de ente tienen, de parecida manera se 
da un decir original y aparte de los decires y palabrerías de 
la opinión y aun de los dichos de las ciencias de las cosas 
en cuanto cosas.

Y tal «decir» cristalizado, inmutable ya y eterno, es el 
logos (aoyoz) y el Ààyetv. Logos que expresa precisa y única­
mente sentencias bien cinceladas, definitivas, definiciones; por 
ejemplo, sólo el logos, o el decir puesto en plan metafisico, 
sabe decir e inventar las frases parmenídas: «es propio del 
ente ser», «del ente no es propio no ser»... «el pensar y el 
ser una misma cosa es»...

Y de tal decir, afirma Parménídes, «que es propio ser», 
que incluye y presenta a su manera un «qué es» y un «que 
es».

Me explico:
Toda  palabra, en su función suprema y propia, dirá más 

tarde Aristóteles, es «apofàntica», es «lugar de aparición 
(¿Tioyav-'/AÓc. '{y.oz. luz) de»; y toda palabra metafísica hace de 
lugar de aparición del ente, poniendo de manifiesto su «qué 
es» (esencia) y su «que es», un tipo especial de existencia
real, a saber «que es» o está presente en esa cosa sutil que
son las palabras. T a l  «qué es» existe (sivai) como hecho pa­
labra, además y sin perjuicio de que tal «qué es» pueda existir 
o estar realizado en materia más sólida: en agua, en bronce, 
en mármoles, en carne viva...

Así que, en rigor, «definir» un ente es darle una exis­
tencia especial, un «que es»; hacer que sea de hecho en una 
especial materia real, en el aire modulado por la lengua; y 
las «definiciones» (de circunferencia, de número par, de hom­
bre...) son «entes» especiales, con «qué es» y «que es», con 
esencia y existencia típicas, con un tipo de permanencia y 
fijeza propias que las convierte, cuando son definiciones bien
hechas, en «definitivas».

El legueín y el logos son, pues, «entes» especiales o
actos de hacer presentar entes en palabras; cualidad de que 
no gozan otros tipos de hablar y de decir.

Afirma, pues, Parménídes que:
1) del Ente es propio ser; todo tipo de ente posee en 

propiedad una especial manera de existir que realiza su «qué



5 7 (i ANALES DE LA

es», su esencia y ía vuelve real a su manera, a la manera 
propia de la esencia.

2) del Pensar es propio ser; todo conocer, cuando cris­
taliza en la forma del Pensar, posee en propiedad una manera 
de existir, y tal manera es la única que coincide y se iden­
tifica con la del ente; el mismo tipo de existir pertenece al 
ente y al pensamiento,

3) del Decir es propio ser; todo lenguaje cuando adopta 
la forma diamantina y definitiva del Decir (logos) posee en 
propiedad una especial manera de existir y ser real, y tal 
manera propia de existir es la misma que ía del pensar y 
del ente.

Mas entre la manera de existir o ser reales las «cosas», 
lo «conoceres» y los «decires» no se da, de suyo, identidad; 
cada uno puede ser real a su manera; y los tipos de realidad 
de las cosas, en fase de simples cosas, de los conoceres en 
fase de opinión, de los decires en fase de lenguaje corriente 
son siempre flojos, inestables, caedizos y mudables, todo ello 
infinitamente más que «el» tipo de realidad del Ente (de las 
cosas en cuanto o en lo que tengan de ente), del Pensar (del 
conocer en cuanto pensar o en cuanto pueda cristalizar en 
pensar) y del Decir (de lo que de «definible» o expresable 
en definiciones tengan los decires corrientes).

Por esto dice Parménídes compendiosamente:
«menester es al Decir y al Pensar y al Ente ser».

Pero ¿qué es eso de ser o existir, asi en infinitivo y 
como contrapuesto complementariamente al «qué es»? ¿Qué 
significan existencia y existir frente a esencia?

No cabe aquí una respuesta, aun dado el caso feliz de 
que lo supiera. El lector hallará un intento de contestación 
en la obra indicada sobre Parménídes.

—f) Sí partimos, pues, de las cosas, de los conoceres 
y de los decires y nos proponemos llegar a lo que de «ente» 
tengan las cosas, a lo que de «pensamiento» tengan los co­
noceres, a lo que de «logos» encierren los decires, llegaremos 
siempre a «lo mismo»: a «un» tipo especial, original, único 
de ser o existir (elva:) en que coinciden Ente - Pensar - Decir,



4

UNIVERSIDAD CENTRAL

por más que el punto de partida» cosas - conoceres - decires,
no coincidan sino que se distíngan entre sí y vayan de or­
dinario divergentes.

«A s í que nada m e importa por dónde comience;
que, una vez y  otra, 

a lo m ism o habré de llegar» (1.2)

Unidad de ía ontoíogía, según Parménídes.

A 1.3
%

— a) Parménídes se refiere, — después del inciso expli­
cativo que va desde «te diré que es camino...» hasta...  «habré 
de llegar»— , a las afirmaciones típicas del camino del no- 
ente, a saber «que del ente es propio no ser» etc. Y exhorta 
a apartar de tal camino al pensamiento.

Empero se da aún otro camino del que es preciso tam­
bién desviar el pensamiento, camino desconcertante, sin arti­
ficio o maña para enderezarlo, por el cual, sí uno camina, 
irá perdido y errante, sentirá dividírsele la cabeza en dos, 
(bicéfalo,’ ci-xpxvoc. dos cráneos), descuartizarse su poder de 
conocer, volverse estúpido, mentecato, ciego, sordo, demente, 
peloteado de acá para allá, manteado sin misericordia por los 
sucesos y las cosas. En tal estado, «el ser y el no ser la 
misma y no ía misma cosa parece»; y, respecto de este ca­
mino descaminado y descaminante, todos los demás, inclusive 
el del opinar común, resultan caminos transitables, aunque 
no sean seguros; mientras que éste es sendero que hace re­
torcerse ía mente en mareadoras contorsiones y hace darle a 
uno vueltas la cabeza, cual asno en noria (“aXív- cpoTCoc).

Pero ¿qué tal camino es éste?, ¿cómo se distingue del 
camino del pensar y del camino deí opinar, del camino del
ente y deí camino del no - ente?

Recurramos al texto griejgo para poder dar sentido a este
nuevo problema interpretativo:

x o ’ ) lauTov.



5 7 8  ANALES DE LA

Parménídes se sirve aquí en vez del verbo sivai (ser, 
existir, que es) del verbo tcsXsiv (y a veces de la forma an­
ticuada TÍSASjlSv):

¿Qué matiz posee ttsasiv que no tenga el sívai?
La raiz de “¿Aslv es “ 3A. la misma que la de ím -pe l -e r ,  

ím - puls - o, pal - a. Pélein es, pues, un existir ím - peí -ente, 
un «ser - impulso», un existir que se muestra o certifica como 
acción de empujar, de tender hacía, de obrar; casi con las 
relaciones que se dan entre Wírkííchkeít, W írkung y wirken 
en alemán; «ser eficiente», ser en acto.

La filosofía tomista describió el «esse» (existir, así en 
infinitivo, como aspecto de «que es» Irente al de «qué es» 
una cosa) por el «actus», de «agere», obrar, hacer. Hallamos, 
pues, aquí en Parménídes una acepción dinámica y eficiente 
de existir, contrapuesta a un existir simple, inerte, a un «estar 
ahí» inmoble, indiferente.

b) Ahora bien: no son dos cosas ser y obrar (slvai 
y t:ías'.v) sino una sola. Digo «ser y obrar», pues pudiera 
suceder que cosa y operación fuesen dos o más aspectos in­
dependientes, como lo son cosas, opiniones y decires.

ypvy|xa (cosa de uso, instrumento.. .)  y i'/épyzia (estar en 
operación práctica) pueden ser diversos y darse uno sin el 
otro; empero si llegamos al núcleo de ente que haya en las 
cosas, y al núcleo de acto que haya en las operaciones ve­
remos, según Parménídes, que ente (ser) y acto (obrar) se 
identifican, que sívx’. es ~áÁ2’.v. que se da un tipo especial de 
acto identificado con el ser o existir típico del ente, en cuanto 
distinto de lo cósico de las cosas.

Pues bien: y lo digo casi en- forma de acertijo-—, Par-
ménides fija aquí el concepto de ser o del existir típico del 
ente o de lo que de ente tengan las cosas; y tal sentido de 
«lo ser» es que: «ser es ser - en • acto», «ser es s e r - e n - ím -  
pulso», «set es estar - en - acto».

Ese matiz de impresión brutal, desconsiderada, agresiva 
de la acción, ese aspecto de «crear situaciones de hecho», de 
lo irremediable, de hechos irreformables y mostrencos con 
los que «hay que» contar constituye, una vez suficientemente 
afinado por el paso de cosa a ente, el sentido de «lo ser», 
del existir, de r:úAs'.v.



UNIVERSIDAD CENTRAL

I

c) Y dice Parménídes que suponer que «lo ser» 
( -0  sívat; empleo como en griego el artículo neutro para desig­
nar el infinitivo y distinguirlo de el ser o del ente en cuanto 
ente) presenta un aspecto inerte y estático, que el existir pro­
pio del ente o lo ser puede estar a lo inerte, puede no estar 
a lo acto y otras veces estar a lo acto, ser acto y no ser 
acto, ser impulso y no ser impulso es otro camino y muy 
más desoríentador que el afirmar simplemente que la manera 
de ser o existir del ente es la manera de ser o darse las «co­
sas» del universo de la opinión. (I. 3 Véanse los comenta­
rios hechos).

Pero ¿es que concebir el existir o lo ser como simple 
«estar ahí» de plantón, y negar que lo ser o el existir del ente 
y de las cosas en cuanto y en lo que tengan de ente encie­
rre necesariamente e idénticamente un Ser acto, un ím - peí - 
ser (tisa- siv) conduce a desconciertos tales que uno se vuelva 
estúpido, ciego, demente, bicéfalo...?

Así lo dice Parménídes y no voy a discutirlo.
Podemos, pues, decir con él:
«del ente es propio ser» (slvai); y explicar un poco en 

qué consiste eso de «ser» (interpretación del ente).
«del ente es propio ser - en - acto», ser ím - peí - ente

( : x é \  - siv);

y  decir con Santo Tomás,
«esse est actualitas omnís formae vel naturae».

A 1.4
$

m— a) «domarás», acepto la lección o a j d o m a r á s ;  en 
vez de la de 5ay¡c pondrás en claro o llegarás a aprender y 
ver claramente «que el no ente es»; y en vez de la de cücatu7¡. 
de ninguna manera o en ningún lugar «el no-ente es».

t

—b) Los versos siguientes se refieren a la natural ten- 
dencia y tentación de la vida de la opinión de los mortales; 
huir del «ente» de las cosas, huir de «pensar» las cosas, de 
transformar la opinión de las cosas en pensamiento del ser



580 ANALES DE LA

de las cosas mismas» huir de los «decires» para llegar al
«logos», a las definiciones.

•  •Cuando uno vive en un mundo de cosas y opinión so­
bre ellas y habla de ellas» «mueve los ojos sin tino»» sin 
meta fija (¿ í - c x c t io ; ) :  le retiñen los oídos en las mil variadas 
opiniones e interpretaciones vulgares y vulgarizadas de las 
cosas» se hace eco de lo que se dice (Yj/sv/soav áxoVjv) y Su 
lengua resulta lengüeta por la que sopla el tornadizo viento 
de la Opinión que es siempre «opiniones»» y le hace bailar 
al son de lo que suena. Todo  lo cual está díametralmente 
opuesto a la firmeza, seguridad, inmutabilidad y eternidad del 
ente, del pensar el ente y del Decir los pensares sobre el ente.

— c) Dirigiéndose a los mortales íes exhorta finalmente 
Parménídes a que discriminen y solventen el problema meta- 
físico, el problema y el plan de hallar y vivir la firmeza su- 
pradíamantína del ente, del pensar y del logos, problema y 
plan que, — a un mortal, en plan todavía de mortal— , co­
menzará por parecer «argucia múltiplemente discutible», «ga­
nas de pelear» (7zoAÓ&Y¡pi$). »

•  * . » ̂1
A 1.5

— a) Para evadirse definitivamente de la mortalidad, 
pluralidad, inseguridad radical e incurable de las cosas, de la 
opinión y de los decires queda un solo camino: «que el ente 
es», que se da el ente, es decir, que se da un «qué es» aco­
plado indisolublemente con su «que es», con un tipo de existir
inmutable, eterno, fijo, siempre actual y activo (TtéXsiv)./

%— b) Parménídes enumera los aspectos inmutables y 
orientadores (arijiaia) del ente, aspectos que se van descubrien­
do, cual piedras miliarias, a lo largo del camino del ente.

De tales aspectos, unos se presentan como contraposi­
ciones y negaciones de otros aspectos del camino de las cosas, 
de la opinión y del hablar por hablar; de ahí su forma pri­
mitiva: ingénito (no sometido a génesis o nacimiento) ín- 
perturbable, ín - finito, ni fue, ni será...;  mientras que otros 
aspectos se ofrecen como positivos: el ente es de la raza de 
los «todo y sólo», c’jacv. uo'jvcysvéc; ya que oaov (o*jacv) es



U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

«todo, íntegro»; y {.iouvov (jlovov) es solo, fírme en soledad, 
aparte de todo lo demás: de lo cósico de las cosas, de la 
opinión, de los decires parlanchínes.

El ente es uno, continuo, ;'jv - ¿yác. se tiene en sí consigo 
mismo (oúv. sysofly.í) en unidad solitaria, firme, íntegra.

El ente es un pres - ente inmutable, eterno, sin pasado 
ni futuro, en un ahora (vOv) siempre a la hora y de toda 
hora, sea o no a deshora del ritmo y movimiento de las co­
sas, de las opiniones, de las charlas comunes.

A 1.6

v — a) «de ente una manera t
que ya el ente no sea»; así traduzco la frase

**» r /  *?r *5

O bien: el ente es ya toda manera de ente, aunque el 
ente no sea toda manera o aspecto cósico. Sí, por ejemplo, 
los aspectos de «uno, de solo, de todo» son aspectos óntícos, 
habrá que concluir que el ente es uno, todo y solo. El ente 
es o tiene todo lo de ente «en presente», lo «es»; y no vale 
un «será o fue o estar a punto de serlo» (1.9).

— b) «El ente (y lo que de ente tenga cada cosa) no 
tiene naturaleza ni principio», no se engendra ni comienza, 
pues tales aspectos son cósicos, sometidos al fue - es - será y 
no se hallan esencialmente anclados en un presente supra- 
temporal.

%

— c) «arrancarse a acrecerse o a nacer»; el arrancarse 
traduce el oposv. de opvujLLi. levantarse cual erupción volcáni­
ca (op. opoc. opvt;: monte, pájaro). El ente y lo que de en­
te haya en cada cosa no se arranca, no comienza a ser 
por una especie de arrebato, de arranque discontinuo, saliendo 
violentamente el ente de su esfera.

El ente «es», asi en tranquilo e imperturbable presente, 
siempre y para siempre. No es el nacer una erupción de ente 
o que acontezca al ente.



ANALES DE LA
• • r  i

A 1.7
— a) «al ente es necesario o ser de todo en todo o de 

todo en todo no ser»; fórmula del principio de exclusión de 
tercero.

Pero nótese la forma griega:
i  %

t

r¡ 7:a{i7xav TtsXspsv ^pswv so t i  r¡ ouxl

donde en vez de «ser» (sívai) usa Parménídes el TCsXefjisv 
(twsXsiv); es decir, el s e r -e n -a c to ,  existir cual acto ím- pél­
ente, se r -a  lo-impulso. El ente es todo y sólo acto, simple 
y pura actualidad, sin potencia inerte y tornadiza, unas ve­
ces en estado de latencía, otras en erupción volcánica de ac­
tividad. 1

— b) Del ente no se engendra sino ente (Y tyv8a0ai). El 
verbo Y^yvcoGat que aquí emplea Parménídes no debe tomarse 
en sentido propio, pues acaba de decir que el ente es ín-géni-  
to. Es un lenguaje de «contraposición» con la opinión vulgar 
de que el ente es o nada o una cosa como las otras y cual 
éstas engendrable.

— c) Es la Justicia la que no deja que el ente y lo que 
de ente tenga cada cosa se engendre o perezca, porque no 
afloja «los vínculos» del ente. Tales  vínculos consisten en su 
tipo «esférico», de esfera perfectamente cerrada sobre sí y en 
sí misma, ya que el ente es todo y solo ente, uno, continuo 
consigo mismo y, por tanto, en discontinuidad con todo lo 
demás, con todo lo cósico. Véase 1.11, 1.12, 1.16.

La Justicia da al ente lo que es del ente y a las cosas
lo que es de las cosas, y resulta q u e  lo de! ente es radical­
mente distinto y está totalmente separado de lo cósico de las 
cosas. Forma, pues, una esfera cerrada, ya que la esfera pa­
saba entre los helenos como la figura perfecta, la de armo­
niosa cerradura, pues el limíte le pertenecía intrínsecamente.

<

— d) m as sobre estos puntos se decide
con  só lo  «es  o  no  es» .

Fórmula del principio de disyunción que expresa la se­
paración actual y total del ente, o de lo que de ente tengan 
las cosas, respecto de las cosas en cuanto cosas.



U N IV E R S I D A D  C E N T R A L
583

Este principio, diré sirviéndome de una terminología ma­
tematica, expresa que entre ente y no ente se da un «corte», 
se da un abismo de insalvable discontinuidad.

A 1.8

Se ve por este fragmento que se dan dos caminos: uno, 
ím - pensable. ín - decible, por el que eí Pensar no puede ca­
minar y deí que eí Decir no puede hablar con iogos; aun­
que puedan andar por éí el Opinar y el hablar de la palabra común.

En cambio, el camino del Pensar es camino «ím-pél­
ente» ( t c s a o l ) .  ya que eí ente mismo es ím-puls-o, im-peí-e. 
La ontología o logos del ente posee fuerza impulsiva propia, 
dialéctica interna irrefrenable.

Mas eí camino del ente y del ente-en - verdad o en paten­
cia no es camino inerte, cual los vulgares, de modo que para 
progresar por él sea preciso ser empujado desde fuera, por 
una causa externa; el camino mismo es aquí ím-pel-ente. 
Recuérdese la dialéctica hegeíiana, eí impulso implicado y 
explotante de su Logík. ~

I
4  •

A L9 *

— a) T oda  la fuerza de la argumentación se cifra en
la contradicción inmediata y sublevante entre

«llegar a ser» y «ser»; entre «estar a punto de ser» y
«ser».«Del ente es propio y exclusivo ser», asi en piesente 
eterno; «del ente no es propio no ser, ni llegai a ser, ní tan

4 isólo estar a punto de ser».
— b ) Y tal presencia absoluta «extingue», apaga 

(aitéoSteorai) toda génesis, nacimiento o hacimíento que in- 
cluyen siempre o un llegar a ser o un estai a punto e sei
algo. Y toda p é r d i d a  de entidad resulta «increíble» (a-io-os),
pues «fe robusta no dirá jamás que del ente otra cosa que 
ente se engendre». (L7) * .



ANALES DE LA

A LIO
— a) «ni es el ente divisible, porque todo ¿1 es homo­

géneo», es de la misma raza o género (ojioy3''3*)* es, como 
ha dicho ya Parménídes, (1.5), de la «raza de los todo y 
solo»; o de raza atómica, indivisible, como dirá más tarde 
Platón del tipo de ser por antonomasia y modelo que son las 
ideas. Y  lo que es «todo y solo», todo ni más ni menos y 
en total separación de lo demás es por dentro y por todos 
modos indivisible. El ente es todo ente, enteramente ente y 
sólo ente; sí, pues, se diesen dos partes de ente, — dos, por 
división de «el» ente o por otro motivo o medio— , una de 
tales partes de ente se distinguiría de la otra por algún as ­
pecto; y como son partes del ente y el ente es todo y solo 
ente se distinguirían entre sí por un aspecto del ente; es decir, 
el ente se distinguiría de sí mismo por sí mismo; el ente se­
ría en algún aspecto no ente.

— b) Y sí el ente es «solamente» ente no puede caber 
«más» ente y «menos» ente; en caso contrario el ente no se 
«tendría en sí mismo a sí mismo a solas» (oSXov, jjtovoysvsc;). 
no sería «con-tinuo». Sí el aíre fuera y estuviera solo y a 
solas, y fuera de la raza de los «todo y solo», no cabría 
aíre más condensado junto a aíre menos condensado, pues 
tal condensación y rarefacción dependen de que el aíre no 
está a solas de lo demás, de que está en relación con el frío 
y calor. Nótese el concepto parmenídeo de «continuidad» o 
estar en sí, para sí, consigo mismo todo a solas (an und für 
sích de Hegel).

• • % •

— c) «Todo está de ente lleno»; es decir, el ente y lo 
que de ente tenga cada cosa está siempre lleno, en su máxi­
mo posible, sin poder aumentar (sin más) y sín poder dis­
minuir (sin menos).

Se refiere, pues, esta frase a que todos los aspectos que 
pertenecen al ente están colmados de ente; no hay aspectos 
entitatívos más entítatívos que otros; que todas las cosas en 
cuanto seres, —sean Dios o creaturas— , están igualmente 
líenos de ente, no es una más ente que otra, aunque en cuan­
to cosas, —cosas en sí absolutas o creadas— , puedan admi­
tir menos y más, un máximo y hasta una trascendencia 
absoluta.



u n i v e r s i d a d  c e n t r a l
------------------------------------------------------    5 8 5  '

 ̂ 'Proíimo es ente con ente», es decir, lo que de en e enga una cosa es prójimo o emparentado y totalmente
próximo, de igual raza y sangre que lo que de ente tenga 
otra, por mas que en cuanto cosas y en cuanto tales cosas 
no sean prójimos o parientes y pertenezcan a diversos géne­
ros y especies y aun predicamentos.

A 1.11

a) «límites de potentes vínculos, sin final y sin ini­cio».
Recuérdese que para el heleno la esfera es no solamen­

te un cuerpo o figura geométrica especial y normativa sino 
que funciona como «metáfora metafísica», quiero decir, como 
metáfora para designar las propiedades del ente en estado de 
perfección.

Así, las cosas en su estado ordinario, el pensar en su 
estado vulgar de opinar no pueden ser llamados «esféricos», 
ni están bien «delimitados», con perfil perfectamente cerrado 
sobre sí y en sí; poseen final y comienzos arbitrarios, cam­
bios accidentales y mudanzas. En cambio, el ente, por ser 
de la raza de los que son «todo lo de su orden y solo y a 
solas», puede ser llamado «esférico»: alabanza metafísica de 
estilo geométrico. Los potentes vínculos de la estera son la 
superficie esférica, y en ella no hay punto que sea, en rigor 
y por estructura, final o principio. «Se puede comenzar por 
donde se quiera, que siempre se llega al mismo punto en la
esfera».

— b) «fe-en-verdad», luaiig c; es decir, una fe que 
se apoya o confía a la Verdad, a lo que hay de manifiesto 
en las cosas que es lo que de ente tienen; y el ente es no 
sólo lo patente por excelencia, sino lo solido por antono­
m a s i a .

A 1.12
é

- * ) . udit;r “s p;: tas ü.a£¡*
yT « d « ' L 5) V i e  .posibilidad *



ANALES DE LA
o o u  ________________________________________________________________________________________
, - - « ■■ ^  ■ ■ 1»* *  — ■■ a* ■ ■  ■ »>«■■ - ■ !■ -r ■ ,m

repetir y volver sobre si y re-volverse sobre si (tóv), 
xe-au-tóv. Es el tipo de identidad de la esfera consigo misma, 
identidad por coincidencia perfecta y continua consigo por 
medio de la rotación, frente al tipo de identidad imperfecta 
de una línea recta que sólo al final de la rotación coincide 
consigo misma mientras que la esfera (la superficie esférica, 
la circunferencia) «están» en perfecta y continua coincidencia 
consigo mismas durante y por toda la rotación y en cual­
quier ángulo de ella. ‘T a l  tipo de rotación encierra una unión, 
un «y» consigo mismo, una unión «repetible» (tóv) cuantas 
veces se quiera, un^ identidad indefinidamente comprobable.

Pues bien: la identidad continuamente real y comproba­
ble de la esfera consigo misma sirve qquí de nuevo de me­
táfora metafísica para indicar el tipo de identidad, continua, 
indefinidamente comprobable, del ente consigo mismo, frente 
a las demás cosas, más o menos cambiables, en que no vale 
sino una identidad parcial, en bloque, al final de un proceso, 
antes de arrancar. Así, el agua es agua sólo sí no se la ca­
lienta demasiado o no se la ataca con ciertos procedimien­
tos atómicos...

— b) los términos de permanencia ({isvsiv), descansar 
y.z'.-.y.'. . pisar en fírme. ( s j ít : sEo v ) abundan en estos versos de 

Parménidcs.
c) Necesidad forzuda, icyjjc Aváyy.7¿c; la «in~ doblega­

ble» mantiene al ente dentro de los potentes vínculos de la 
esfera del ente, circundándolo (áficptg). Necesidad adopta aquí 
funciones y tareas «circulares y esféricas». De nuevo la geo­
metría de la esfera sirve de explicación metafórica de una 
propiedad del ente: la perfecta cerrazón, sobre si y en sí, su 
absoluta sustancíalidad.

• . w

d) El ente es infinito; mas no es indefinido. Es in- 
iinito cual la superficie esférica en que no hay punto inicial 
y final y por la que uno puede circular cuanto quiera sin 
tropezarse con un limíte o barrera y sin salirse jamás de 
ella; al revés de lo que sucede en un triángulo en que un 
vértice, por ser punto de discontinuidad, permite y aun em­
puja a salirse de la figura, Y no es el ente cual línea recta 
abierta o sin límites, indefinida, pues posee límites perfectos 
y perfectamente cerrados y está separado de todo lo demás,



UNIVERSIDAD CENTRAL
587

inclusive de todo lo cósico de las cosas en que esté haciendo 
de núcleo diamantino, de «su» sustancia.

De nuevo la misma figura geométrica como metáfora meiafísíca.
A 1.13

a) «las cosas aus-entes están, para el Pensar, más 
firmemente pres-entes». El guión dentro de aus-entes y 
pres-entes sólo intenta aludir discretamente al «ente», al as­
pecto de ente de lo pres-ente y a la falta de ente en ío 
aus-ente  respecto del Pensar, de aquellas cosas en que esté 
lejos el pensamiento.

En efecto: «el pensar (no el opinar) y el ser una misma 
cosa es» (1.2); asi que las cosas, en cuanto cosas precisa­
mente, están ausentes, lejos (ab) del ente (abs-entia, ab-esse); 
pero las mismas cosas, en cuanto seres o por lo que de ente 
tengan, están firmemente presentes ante el pensar; la ausen­
cia cósica no impide la presencia entítatíva ante y para el 
pensamiento. Cuanto más ausente o alejada esté una cosa 
en cuanto cosa respecto del pensamiento, —cuanto más mo­
vible, mudable,... sea— , otro tanto más firmemente presente 
ante el pensar estará lo que de ente tenga, su esencia, su 
definición. El movimiento pasa y se ausenta del pensar; la 
definición, o esencia encarnada en palabras, del movimiento 
es eterna y está eternamente presente ante el pensar. Y lo 
mismo le acontece al tiempo real y a la esencia del tiempo.

— b) «no dividirá el pensamiento tanto que ente con 
ente no se continúe».

La división eídétíca o díaíresis (platónica o aristotélica) 
separa cosas de cosas, ideas de ideas; mas no pueden sepa­
rar ente de ente, lo que de ente haya en una idea de ío que 
de ente haya en otra. El dos en cuanto dos, en cuanto idea 
atómica, en cuanto todo y solo dos y a solas de todo ío 
demás, está dividido de el tres en cuanto tres, de modo que 
incluye una contradicción decir que el dos en cuanto dos es 
menor que el tres en cuanto tres, o que el dos en cuanto dos 
más el tres en cuanto tres dan el cinco en cuanto cinco; pero 
no es menor contradicción decir que el dos en cuanto ente este 
dividido del tres en cuanto ente. En cuanto ente todas las



O&S ANALES DE LA

cosas son uno; frente al ente ninguna puede defender ni su 
unidad ni su distinción ni su especie ni ninguna de sus pre­
tensiones individuales y separatistas. El ente reabsorbe por 
eminencia toda pluralidad y toda unidad; reabsorbe todo y lo 
encierra unificado en la esfera del ente, en su esfera,

c) «el ente no está disuelto por todas partes... ni 
condensado en un punto».

Porque el ente forma una esfera perfecta no se resiente 
ni se plurífíca por la pluralidad «cósica» de las cosas ni se 
unifica según el tipo de unidad cósica de las cosas mismas; 
no es ni más uno el ente en esa cosa sutil que es la idea 
de uno que esotra cosa que es la idea de dos, o está más 
pluríficado en esa cosa que es una nube que en esotra cosa 
que es una planta... El ente tran-scíende y está su unidad 
más allá y por encima (i~sxcLva) de los tipos de unidad y 
pluralidad cósicas, de condensaciones cósicas y de enrareci­
mientos cósicos, trátese o no de cosas reales e ideales.

A 1.14

— a) «Lo mismo es el pensar y aquello por lo que el 
pensamiento «es».

c a ’jT o v  s o t ' .  v o e tv  c c  x a :  o ü v s x s v  i g z :  v e r t í a .
%

El pensar (voetv.u y no el opinar, posee como caracterís­
tica ser un conocer cristalizado en «ser», y cristaliza en uno 
con lo que de ente tengan las cosas, se funde en uno y se 
con-funde con el ente. Sólo el conocer, precisamente cuan­
do adopta la forma de pensar, posee esta propiedad de fraguar 
en ente y fundirse en ente y con el ente. Entonces resulta 
que son «lo mismo», s o n - e n - u n o  el pensar y aquello para 
lo que el conocer se ha vuelto pensar. El pensar es un co­
nocer que se ha metamorioseado y cristalizado en «ser», en 
«es»; y tal metamorfosis del conocer no posee otra finalidad 
(ouvcv.'v. que «ser», que es ta r-a  lo-ser ,  estar - a lo-ente .  
Pensar y pensar ente es lo mismo, como cristalizar en dia­
mante y ser diamante es una misma y sola "cosa; añadiendo 
la precisión de que el conocer no siempre está cristalizado



UNIVERSIDAD CENTRAL 581)

en «ser», no siempre esta pensando; a veces eí conocer «opi­
na»; y, en este caso, no «es», Pero sí el conocer «piensa», 
«es», Y más aún: el conocer está hecho, tiene como finalidad 
(ouvaV.cV. id propter quod, cuíus causa) «pensar»; y, por tan­
to, «ser». El pensar está hecho para ser.

v

— b) El pensar se expresa en ente, ¿v o> (en eí ente, 
7üscpaTia|.LsvGv cCil): el pensar se ha expresado en ente, el 

pensar está hablando en ente; de manera parecida a como 
decimos que la Ilíada está hablada en griego. La lengua 
griega, — sus modulaciones vocálicas, sus elementos musica­
les . . .— , son «lugar de aparición» (¿.tíc - cpavaic de lo que en 
tal poema se dice ('XccpaTiojisvov áaxc'j. de tal modo que lo ma­
terial y la forma sensible de las palabras desaparece en cuanto 
tal para convertirse en lugar de aparición del sentido: de 
semejante manera, el pensar es «lugar de aparición» del ente 
y de lo que de ente tengan las cosas, desapareciendo las 
estructuras del conocer, sus aspectos vítales, reales, cósicos, 
de cosa espiritual o no, sus enraízamíentos humanos o mun­
danos. El conocer, eí pensar, cristaliza en ente, y queda ai 
rededor del pensamiento todo lo cósico del conocer, cual es­
coria respecto del diamante que es el ente.

A  1.15
%

«para todo, ente es nombre propio»; es decir, sí nom­
bramos a cada cosa por su nombre propio, por su nombre 
entitativo, podrán ser las cosas en cuanto cosas muchas y 
con muchos nombres rimbombantes y variados, pero al lle­
gar a nombrar su «ser», lo que de ente tengan, sólo hay 
«un» nombre: «ente» para todas ellas; y lo que no pueda ser
nombrado con ente lo será con «no-ente».

Así, para designar lo que de verdadero i¡T haya
en «nacer, perecer, cambiar de lugar, mudar el coloi aparen­
te...» sólo hay «un» nombre «ente»; y si se descubie que 
no hay nada de ente en todo ello, sólo queda otro nombre
propio «no-ente».La lengua ontològica sólo posee dos nombres: ente, no -
ente, ser, 110 - ser. Lo demás es palabrería de la opinion.



590 ANALES DE LA

A 1,16

— a) Continúa empleando Parmenides las propiedades 
geométricas de la estera como metáfora ontológíca, explica­
tiva de las propiedades del ente.

La esfera está «hacia todas partes bien equilibrada, par­
tiendo del centro»,

¡ xáoGGÜSV h o ñ C Í / J c  7ZÓCV~7tj.

\

¿Es que, para el heleno, hay esferas no bellamente cir­
culares o no bien equilibradas desde el centro? T a l  vez a los 
ojos de Parménídes, el mundo cósico no estaba bien equili­
brado desde el centro, desde la Tierra ,  lugar de mudanzas, 
aposento de las cosas con poco seso de ente dentro; el equi­
librio de la esfera del universo cósico irá tornándose más 
perfecto al alejarse del centro del mundo fisíco.

Con terminología moderna habría que decir que el m un­
do de las cosas no es ni homogéneo ni isótropo. Parménídes 
afirma que la esfera del ente, o la del pensamiento que piensa 
lo que de ente hay en las cosas, es una esfera perfectamente 
homogénea, — es ente y sólo ente y todo ente— ; e isótropa, 
— es igualmente ente por todas partes y en todas direcciones, 
no es más ente acá y menos ente allá.

Véanse las afirmaciones que a continuación hace P a r ­
ménídes en esta misma estrofa.

— b) «que tode lo del ente es asilo», ~áv ¿orí aouXov.
He conservado la palabra griega aouaov: sólo que es pre­

ciso restituirle su primitivo sentido. aauXov es lo no (á) sa­
queado (auXáco), lo incólume. Asilo, significará en sentido 
derivado, aquel lugar tan firme, tan bien amurallado de m u­
rallas reales o jurídicas que el que en él se refugíe no podrá 
ser saqueado, violado, despojado.

Las cosas en cuanto cosas no son asilo ni para sí ni 
para los demás, pues se mudan, nacen y perecen; mas el 
ente o lo que de ente haya en las cosas es asilo para ellas 
y para los demás, pues el ente no puede ni perecer ni n a ­
cer, el ente «es». Hay mil maneras de quitar a una cosa sus 
aspectos cósicos; saquearle su color, saquearle su peso y aún 
su tipo de realidad cósica, — quitar, por ejemplo, a la círcun-



UNIVERSIDAD CENTRAL

t

íercncía su ser real, su estar realizada en una esfera de bron­
ce, su lea i ad broncínea ; mas no hay manera se saquear 
o quitar a nadie su «ser», í.o que de «ente» tenga.

El ente y todo lo del ente y todo lo que de ente tengan
las cosas, que a veces es menor que un diamante dentro de
una montaña, es "asilo», el supremo asilo, lo absolutamen­te in - saqueable.

Ninguna cosa puede entrar a saco por eí ente y llevar­
se lo que quiera, apropiárselo. Las cosas no se apropian el 
ente; el agua se presenta como agua, mas el agua no «es» 
ser; por eso la saquea eí calor y se convierte en vapor. El 
hombre, así en bloque, no es ser; por eso lo saquea la muer­
te y deja de vivir en este mundo. T a l  vez se dé en el hom­
bre, en ese monte de carnes, un pequeño diamante de ente 
que sea eí germen de su inmortalidad.

— c) Sí dentro de una estera imaginamos trazadas su­
perficies esféricas concéntricas, con el mismo centro que la 
esfera, tales superficies - límites o limitantes designan sola­
mente delimitaciones transitorias del volumen esférico; sin que 
por tales delimitaciones sobrevenga inhomogeneídad alguna 
a la esfera, sin que deje de dominar «lo igual».

De parecida manera: dentro de la esfera del ente, cada 
cosa especial parece trazar y pretender saquear un trozo de 
ente, hacerse con su esferílla de ente; mas tales pretensiones 
son simples delimitaciones sin importancia entítatíva, sin po­
der para dividir el ente, para ínhomogeneízarlo.

A M7

Desde el punto de vísta del ente, que se acaba de ex­
plicar, exhorta Parménides a que se miren las opiniones de 
los mortales, el mundo de la opinión, de lo que parece cuan­
do uno se deja llevar por lo que aparece. Y previene ai 
ontólogo incipiente contra la tentación de tornar en seno las 
explicaciones «sistemáticas» que va a dar e mun o apa 
riencíal. Advierte sinceramente que sus palabras, las del Poe- 
ma fenomenològico, presentan un «ornato fa az», orman un 
«mundo engañoso» (xóojioc aruaiYjXóc).


