Humberto Garcia Ortizl

»

LA FORVA  NACIONAL

ENSAYO DE UNA SOCIOLOGIA DE LA NACION

ECUATORIANA

Tesis previa al Grado de Doctor en Jurisprudencia
y Ciencias Sociales



INFORME DE LA COMISIOfo

Sefior Decano:

Dando cumplimiento a la comision que se nos ha encargado, re-
lativa al estudio de la Tesis, previa al Doctorado en Jurisprudencia y
Ciencias Sociales, presentada por el sefior Licenciado don Humberto
Gareia Ortiz, intitutada LA FORMA  NACIONAL .— ENsayo de una
Sociologia de la Nacion Ecuatoriana, tenemos a bien presentar el si-

guiente Informe:

Ante todo, la comisiéon estima que la Tesis del sefior Licenciado
Garcia Ortiz, por la profundidad de la investigacion, es un Trabajo
que escapa de los ordinarios limites a los que frecuentemente se cifie
una tesis doctoral. Es un esfuerzo culminante de ciencia que reafir-
ma y confirma el bien ganado prestigio de su autor, un destacado
ex-profesor universitario que tuvo, en todo tiempo, el mas franco
aplauso por su intensa y extensa labor de Catedra.

Desde las primeras paginas de tan interesante tesis, se puede
apreciar la hondura de la investigacion, el andlisis légico y raciona-
lista, el juicio severo y documentado, que permite cristalizar a con-
ciencia el concepto de Nacion y los procesos de la forma nacional.
La idea céntrica en esta Tesis es la busqueda de las causas sociolo-
gicas que han producido el desplazamiento de la Iglesia, como orga-
nizacion prevaleciente, y su desviacién hacia otras formas sociales va-
rias y complejas que configuran el nuevo sentido de la humanidad eu-
ropea. El Renacimiento, la Reforma, la Teoria de la Soberania popu-
lar, el Historicismo Romantico, son capitulos medulares que preparan
el analisis mismo de la realidad nacional ecuatoriana. Obsérvase en
estos Cgpitulos la méas acertada interpretacion sociologica de la his-
toria, con un sentido original que demuestra el dominio pleno que
tiene el sefior Licenciado Garcia en las disciplinas de caracter social,
en la historia y en la filosofia de la historia.

Puede decirse que la Parte Segunda, relativa al estudio del Ecua-
dor a través de las formas sociales, contiene la investigacion mas ori-
ginal y mas trascendental, por el sinnumero de valiosas conclusiones
acerca de la realidad nacional del Ecuador. El juicio critico, la inter-



172 ANALES DE LA

prefacion del dato histérico y el postulado confirmado por la ciencia
y la doctrina son verdaderamente ejemplares, sobre todo cuando apli-
ca la teoria de la lucha de razas de Gumplowicz al medio ecuatoria-
no, para afirmar que todo el devenir histérico de nuestra nacionali-
dad es la constante afirmacién del principio de la lucha de grupos y
en definitiva la dominacién organizada del hombre sobre el hombre.

En conclusion, sefior Decano, sin que el presente informe, pueda
constituir un juicio critico detenido, la Comision por Ud. designada
opina por la aprobacion de la Tesis del sefior Garcia, calificandola de
trabajo sobresaliente que constituye un magnifico aporte para la so-
ciologia nacional, y que debiera, por lo mismo, ser publicado por or-
den y auspicio de la Universidad Central para estimulo del autor vy
para eficaz ayuda de quienes aspiren a investigar los problemas na-
cionales con la precision, talento y ciencia con que lo ha hecho el
sefior Garcia Ortiz. Dejamos a salvo su mejor parecer.

Quito, a 23 de Enero de 1940.

(f) Dr. Luis Bossano.

(f) Dr. Aurelio Garcia. (f) Dr. Carlos Salazar Flor.



ENSAYO SOBRE LA FORMA NACIONAL

ANTECEDENTES.— En el decurso de las investigaciones sobre
tan atractivo tema, los criterios han sido diversos, predominando ya
uno, ya otro, segun la diferente agrupacion nacional de que formaba
parte el escritor, la diversa época en que vivia, las tendencias del par-
tido en que militaba o las suyas propias, si ho militaba en ninguno, y
hasta segun la distinta especializaciéon cientifica a que pertenecia.
Asi, en tanto que todos, al menos la mayoria, se hallaban de acuerdo
para reconocer — cosa que, por otra parte, no podian menos que ha-
cer— la existencia de ciertas formas de agrupaciéon humana llama-
das naciones, cuando se trataba de construir una teoria de la nacion,
entonces aparecian ya los puntos de vista y los criterios diversos y has-
ta contrapuestos.

En vano se intentaba descubrir una comun razén explicativa de
las unidades nacionales; en vano queriase penetrar en la que se juz-
gaba esencial naturaleza de ellas; la experiencia contradecia muchas
veces los asertos tedricos, observandose que las naciones existian in-
dependientemente de aquellos factores que habian sido tenidos co-
mo sus reales caracteres.

Una primera corriente intentd construir la teoria de las naciones
apoyandose sobre el criterio etnografico. Segun ella, la nacién no ve-
nia a ser sino la resultante de la evolucion de la primitiva tribu, la
cual constituyendo una unidad racial'caracteristica daba la nota fun-
damental para la futura unidad de la nacion. En este sentido, raza
y nacién, venian a confundirse, pudiendo afirmarse que sélo es posi-
ble una formacién nacional alli donde preexiste una homogeneidad
racial. Uno de los méas importantes tedricos de las razas, por ejem-
plo, Gumplowicx, cree que todas las formaciones colectivas méas no-
tables — familia, nacién, Estado— son el producto de la "lucha de
razas", esto es, de la lucha de tribus, porque cada tribu representa
una raza.

Al hablar de la diferencia de razas, haciase también hincapié
en la de lenguas, por lo que, para mayor comodidad, se llegé a soste-
ner el poligenismo de unas y otras. La tribu, raiz de la futura na-
cion, significaba, pues, un conglomerado humano natural, dotado de
caracteres raciales comunes y de un medio de expresién particular.
Casi puede decirse que, tomada en este sentido, venia a representar



174 ANALES DE LA

méas una especie distinta que una raza especifica. A esto habia que
afladir, como loégica consecuencia, la comunidad de creencias religio-
sas, consideradas no sin justicia como de trascendental interés para
la existencia misma y el desarrollo de la agrupacion tribal.

En suma, la nacién radicaba esencialmente en la SdNQl€, enten-
diéndose por tal la relacibn de parentesco entre los diversos miem-
bros de la tribu. La nacion — vy se apelaba a su sentido etimolégico—
era asi un conjunto homogéneo de individuos cuyo remoto origen era
el mismo para todos. Todo ello, claro estd, bajo un criterio empiri-
co - evolucionista, hasta darwinista.

Puede afirmarse que esta primera corriente se basaba en el
mundo de la naturaleza, partia del concepto de SdNJI€ que es un con-
cepto de Vlda, y asumia caracteres de explicacion naturalista de Ila
nacion.-

Como contrapartida de la tendencia que acabamos de enunciar
surgidé luego una doctrina que colocaba el criterio apreciativo de las
unidades nacionales en el mundo del espiritu, por sobre la naturale-
za, haciendo abstencion del firme cimiento de la sangre.

Ni la unidad de raza, ni de idioma, ni siquiera de creencias re-
ligiosas, — se dijo— , pueden explicar la existencia y formacion de las
naciones. Al efecto se aducian pruebas experimentales del mundo
real; por dondequiera que dirijamos la mirada — afirmabase— y en-
contremos una agrupacion nacional, podemos estar ciertos de que ella
no se debe a ninguno de los factores sefialados. Ved la Suiza, Bélgi-
ca, etc., heterogéneamente formadas en cuanto atafie a religion, len-
gua y raza; sin embargo, ¢;como dudar de que representen unidades
nacionales?

"Una nacion es un alma — pudo decir entonces Renan— , un prin-
cipio espiritual. Dos cosas que, a decir verdad, no forman sino una,
constituyen esta alma, este principio espiritual. La una esta en el pa-
sado, la otra en el presente. La una es la posesibn en comudn de un
rico tesoro de recuerdos; la otra es el consentimiento actual, el deseo
de vivir en comdun, la VQ|UI]1'6_1d de continuar haciendo valer la heren-
cia que se ha recibido indivisa" (1),

Para nada se mencionaba ya la unidad de religion, ni raza, ni
idioma; bastaba que un conglomerado humano tuviese SU pasado, es
decir, SU historia — vale decir, el recuerdo de sucesos pasados comu-
nes— para que pudiese constituir una nacién. El factor historico ad-
quiri6 de este modo inusitada importancia. Era la historia, la con-
ciencia del pasado, el recuerdo de los hechos acaecidos, el verdadero
fundamento de la nacion. Sin historia, no podia caber la existencia
de una NA4CION;, en cambio, cuanto mas largo y gloriosa fuera la his-
toria, tanto mas gloriosa y fuerte seria aquella.

Asi, pues, un factor hasta entonces olvidado o relegado a se-
gundo término, adquiria relieves de singular trascendencia. En ver-
dad, se habia descuidado el atender a la comunidad de recuerdos, se

(1) Veéase: "Discours et Conferences", pag. 306.



UNIVERSIDAD CENTRAL

habia creido que la nacion era algo formado de una vez para siem-
pre, como una derivacion de la comunidad racial, y no que podia ser
un proceso formativo, mejor dicho, una forma social. No se habia
tenido suficientemente en cuenta que el Presentizar el pasado, es de-
cir tener hIStOFIa_cqntribuia poderosamente a fortificar lo que se lla-
maria luego, Sentimiento nam_onal_, y, en un alarde de metaférica per-
sonalizacién del grupo, conciencia nacional.

Las nuevas corrientes, posteriormente aparecidas pueden, no
obstante su gran variedad, encuadrarse dentro de una de las dos fun-
damentales direcciones que acabamos de exponer. Efectivamente, o
se da preponderancia a los criterios de comunidad de origen, como el
moderno dCISMO, por ejemplo, y entonces giramos alrededor del polo
de la SANQI€, o se subordina ésta al criterio de comunidad de recuer-
dos y predomina el .polo del ESpIrItU, si es que la historia puede ser
considerada puramente como espiritu. O sangre o espiritu; o natu-
raleza o historia: he alli, pues, los términos que parecian disputarse
la primacia en el papel de caracteres esenciales de una unidad na-
cional. Pero si la direccion de la SaN{Ie era rechazada por estar en-
cuadrada dentro de un ambito evolucionista, naturalista-empirico, la
otra direccién corria el peligro de caer dentro del mismo a&mbito, pues,
como quiera que la historia participase del caracter de ciencia de la
naturaleza y de ciencia social, se acababa casi siempre por tomarla
Gnicamente en el primer sentido, por mucho que se la quisiese to-
mar en el segundo para contraponerla a la direccion anterior.

[I.— ESTADO DE LA CUESTION.— Habria sido francamente mo-
tivo de serias dificultades para el manejo del problema en general el
no establecer, como se ha hecho y se halla generalmente admitida,
una diferenciacion entre dos términos las mas de las veces confun-
didos y que en un tiempo relativamente cercano pretendian signifi-
car lo mismo. La distincion ha facilitado grandemente un recto plan-
teamiento de la cuestiéon y ha proporcionado un criterio cientifico pa-
ra la dilucidacion de los problemas. Nos referimos a la distincion es-
tablecida entre el concepto de NdCI0ON y el de nacionalidad. Juzgamos
que ahora es imposible comprender integralmente la cuestion si no
se parte de la mencionada diferencia como de una positiva verdad.

No siempre se habia tenido en cuenta tal distincion; al contra-
rio,b ambas nociones andaban entremezcladas y se aplicaban indis-
tintamente al mismo concepto. Durante el siglo XIX acaso desde la
primera mitad, empieza a entenderse diferentemente los conceptos de
nacion y de nacionalidad. Desde entonces — dice Hayes— mientras
NaCION" continué principalmente denotando a los ciudadanos de un
Estado politico soberano, nacionalidad fué mas exactamente usada
con referencia a un grupo de personas que hablaran el mismo idioma
y que observasen las mismas costumbres” (1).

1t Véase: "Essays on Nationalism", pag. 4.



176 ANALES DE LA

Quiere decir, pues, que se comenzaba a distinguir las comuni-
dades primitivas, derivadas de un nucleo etnogréafico determinado, su-
jetas principalmente al poderio de la SdNQI€ de aquellas otras — for-
maciones historicas— cuya primitiva unidad de origen, si habia exis-
tido, nada significaba ya. Ademés, podia verse claramente que mien-
tras las primeras colocdbanse de pronto en un terreno etno-antropo-
I6gico, las segundas se adscribian al de la historia.

Desde entonces se viene aceptando sin controversia la eficacisi-
ma distincion a que aludimos, de la cual pueden deducirse las con-
clusiones siguientes:

A) La nacionalidad, en su acepcion general, ha existido siem-
pre, toda vez que no se refiere sino a una comunidad de hombres que
tienen origen Y lengua comunes Y que practican similares costumbres.
En este sentido, ya las tribus primitivas, etc., constituian verdaderas
nacionalidades;

B) La nacién, es una formacién histdérica que surge, supuestos
ciertos factores que en un momento dado convergen a producirlq;

C) Los fundamentos de la nacionalidad pertenecen al mundo
de la naturaleza, deben ser buscados en la sangre y en la vida, a cu-
yos imperativos inconscientes se encuentra subordinada;

D) ElI contenido fundamental pertenece a la historia empirica,
trasciende del mundo de la sangre, aunque sin olvidarlo, y debe bus-
carse en el fondo historico de la colectividad.

Como toda comunidad primitiva, la nacionalidad — en este ca-
so, podria también llamarse tribu— es un producto del libre juego de
factores naturales que intervienen para su formacion. Es innegable
la existencia en el hombre de un instinto (l€gadrl0 acaso mas tarde
transformado en sentimiento de grupo e incluso en conciencia de gru-
po. Este instinto, que Trotter clasifica entre los fundamentales, es con
razén considerado por Hoyes como el verdadero fundamento de la na-
cionalidad Y de toda forma de asociacion en general. El instinto (I€-
Jari0 obra tanto méas fuertemente cuanto méas primitiva es la comu-
nidad; luego adquiere el caracter de un sentimiento en virtud del
cual el individuo experimenta ser €l mismo un miembro integrante
del grupo a que pertenece y esta calidad de hombre $0Cial es sentida
con mas viva intensidad que la de persona Individual. En este esta-
do, la adhesion al grupo es ciega e ilimitada, llegando a considerar
la misma entrega de la propia vida como muy pequefia cosa, ya que
el grupo representa para el individuo todo lo mas sagrado que hay
sobre la tierra. En Ja adhesion al grupo se confunden los afectos fa-
miliares y la devocion al suelo, el patriotismo naciente y el apego a
las creencias religiosas; las préacticas antiguas consagradas por los
sacerdotes y las normas dictadas, sacramentalmente también, por los
jueces son vinculos que ligan indisolublemente a todos los miembros;
los recuerdos perennizados en baladas o leyendas inelegantes, pero sen-
tidas golpean con singular eficacia el espiritu de los asociados, lla-
mandolos a mantener siempre vivo el culto de sus antepasados he-
roicos y de los hombres taumaturgicos. En una palabra, el grupo es
la raiz del mito y el mito — religioso, politico, c6smico— es el alma
del grupo primitivo. Quien dice mito, dice comunidad de hombres y
dice cultura primigenia; el mito es la fuente de la historia y la his-



UNIVERSIDAD CENTRAL 177

torio es un gran sistema mitico que alimenta y vivifica a un pueblo.
Grupo sin mitos seria grupo sin alma y sin historia, seria grupo sin
cultura, porque toda gran cultura deriva de algun culto y el culto es
el trasunto externo de los mitos.

No hay que extrafiar, por consiguiente, que en una primitiva
asociaciéon el INAIViduo no signifique méas que una particula sin vida,
ni debe sorprendernos el que se sienta impelido hacia la comunidad
de un modo inexorable. Es la llamada de la sangre la Gnica a la que
se presta atencidon, por lo cual las nacionalidades de entonces — co-
munidades raciales— surgen verticalmente apoyadas sobre la piedra
angular de la naturaleza y giran alrededor del polo de la vida pri-
maria.

IIl.— IDEA GENERAL SOBRE LA NACION.— Pero la nacionali-
dad, tal como acabamos de describirla e interpretarla, apenas si tie-
ne puntos de contacto con el concepto moderno de nacién. En estric-
to sentido se trata de dos conceptos de indole diversa. Asi, si es posi-
ble anotar, respecto de la nacionalidad, algunos caracteres que Ila
hacen aparecer como primitiva y, casi podriamos decir, pre-histdrica,
alrededor de la idea de nacién gravitan siempre elementos histéricos,
por lo que justamente se la califica de formacion histdrica.

Nadie puede negar que la teoria, las ideas y el hecho mismo de
la existencia de unidades nacionales son fendmenos peculiarmente
europeos, solo mas tarde trascendidos al mundo americano y no eu-
ropeo en general. Es alli, por consiguiente, donde debemos inquirir
sobre los contingentes que han concurrido para dar tal resultado y so-
bre el proceso mismo de su formacion.

¢(Por qué determinadas formaciones sociales — Estado, Nacion—
ostentan un matiz tipicamente europeo? ¢(Por qué, sobre todo, la men-
talidad europea ha demostrado una especial capacidad para la cons-
truccion de teorias sobre esos fendmenos, teorias politicas y sociales?
En el reino de los hechos, ciertamente, todos los pueblos y todas las
culturas pueden presentarnos caracteres idénticos. Pero, la concep-
cion de esos hechos, su teoria justificativa varian inmensamente de
uno a otro. Y es evidente que de todas las diversas concepciones al
respecto, son las europeas las que han alcanzado definitiva hegemo-
nia y es evidente, también, que, dentro de la cultura europea, son
las teorias politicas y sociales las que en mas alto grado revelan lo
gue Spengler ha podido llamar el ‘alma faustica" del mundo occi-
dental. (V. "La Decadencia de Occidente").

Esta tendencia acaso tiene su remota explicacion en las singu-
lares disposiciones espirituales de los grupos humanos derivados del
tronco étnico ario-europeo; acaso también se justifica por las peculia-
res actividades desarrolladas en el seno de esos grupos, gracias a la
particular influencia del escenario fisico europeo; acaso, en_ fin, a
més de lo uno y de lo otro, explicase aquel predominio del "tEJIdO PoO-
litico" gue dijera Hauriou, dentro del mundo occidental, por el ma-
yor vuelo metafisico que le ha sido dado alcanzar al hombre europeo.
De lo que podemos estar ciertos es de la existencia de esa capacidad
gue le ha llevado a la formulacion de las méas valiosas justificaciones



178 ANALES DE LA

tedricos de los hechos del mundo positivo. Prestemos atencion a |0
que nos dice el profesor citado: "Apenas nos atreveremos a afirmar
esto: que el Oriente no parece haber tenido la nocion abstracta del
Estado en igual grado que el Occidente. Cierto que han existido im-
perios inmensos en Oriente, pero no se distingue en ellos nada de
comparable a la ciudad antigua, ni al Estado moderno. Han existido
gobiernos, principes, subditos, administradores y administrados, pero
no asomaban los ciudadanos. El Oriente es esencialmente religioso,
muy poco metafisico, es el tejido religioso el que instituye todas sus
organizaciones sociales; esto es notorio en Egipto, en Asiria, en Judea,
en todo el Islam. Soélo los fenicios parecen haber escapado a esta
Ley; ellos han fundado verdaderos Estados y aun Republicas, pero
los fenicios son a inedias occidentales. ElI Occidente es al contrario
a la vez religioso y estatal, las organizaciones sociales son instituidas
en él, a la vez por la religion y por la razén; es el Occidente el que ha
realizado el Estado"” (1).

¢,Qué significa esta profunda divergencia entre el Oriente clasico
y el clasico también Occidente? ;A qué se debe ese sentido religioso
de los pueblos de Oriente y ese sentido metafisico, de predominio de
la razén, de los pueblos de Occidente? Siempre serd considerado el
mundo oriental como la matriz de las teogonias y de las cosmogonias
mas excelsas; siempre el Oriente representara al hombre de concien-
cia religiosa, que se siente subordinado a la divinidad. "Dios sobre el
hombre" es, por eso, lo que, en frase y pensamiento felices de un es-
critor contemporaneo, puede simbolizar el mas profundo estrato del
alma oriental.

A la inversa, el Occidente esquematiza al hombre verticalmen-
te apoyado sobre el limo terrestre. De pié, firme, hasta con aspira-
cibn a desasirse de la madre tierra - (cosa imposible por cierto), el
hombre occidental se lanza en alas de su razén, pretendiendo colo-
carse sobre Dios. "EI hombre sobre Dios", he ahi el genio de Occiden-
te, ha dicho el mismo escritor. A la verdad, el hombre occidental ha
recibido y ha dado buena acogida a las creencias religiosas del mun-
do oriental. Sin embargo, al aceptarlas, ha querido imprimirles un
sentido nuevo, las ha juzgado, las ha analizado y ha pretendido in-
terpretarlas racionalmente, como si se tratara de una verdadera teo-
ria filosofica.

Recuérdese las exégesis de los Padres de la Iglesia Catdlica, por
ejemplo, quienes intentaban construir una filosofia de la religion, so-
metiendo a pruebas y contrapruebas de rigor logico hasta los mas
impenetrables de sus dogmas y misterios. Y, asi, surgieron por pri-
mera vez las teologias, es decir, literalmente, los verdaderos trata-
dos" sobre Dios. Y, de este modo, la religion, que hasta entonces ha-
bia sido méas vital que racional, empez6 a convertirse en metafisica,
es decir, en un puro sistema de ideas puras de la razén humana.

El intento del hombre occidental iba a seguir aun: era preciso

(n V. "La Ciencia Social Tradicional", pag. 211



UNIVERSIDAD CENTRAL 179

hacer de sus creencias religiosas lo mismo que hacia de sus creencias
filos6ficas. Su razdén era potente; habia llegado a poseer y a com-
prender la verdad de los fendmenos del mundo fisico; los habia sis-
tematizado, es decir, habia hecho nacer la ciencia; ;por qué, enton-
ces, no intentar que la religion integre también el mundo de las ver-
dades cientificas? ¢Por qué no intentar, en una palabra, adquirir una
clara comprension de Dios? El intento era grandioso, pero era un
tanto vano. El "tejido" religioso no se aviene con el "tejido" meta-
fisico; intentar poseer una férmula sobre la esencia de Dios, como se
habia llegado a sentar para el movimiento de los astros o para las
combinaciones elementales de la alquimia, era sencillamente irrea-
lizable.

Sin embargo, el reino de la razon humana habia crecido desme-
suradamente; el mundo de las formas conceptuales desbordaba y la
capacidad metafisica del hombre europeo se habia desarrollado en
mengua del sentido religioso. Es por eso por lo que las concepciones
europeas se hallan distintivamente matizadas de sentido metafisico, ra-
cionalista, humano; es por ello por lo que surge el Estado en reem-
plazo de la Iglesia y la politica prevalece sobre la religion. Pero al
tiempo del surgimiento del Estado, también surgia en aquel mismo
mundo una formacion especifica, caracteristica, inseparable de Ia
construccion estatal: la Nacion.

LA FORMA NACIONAL Y SUS PROCESOS.
PROLEGOMENOS.

El culto catdlico, que se torna cada vez mas imponente, acaba
por infundir en el hombre de Europa — y tanto méas cuanto menos ha
sufrido el influjo del mundo romano, es decir, cuanto mas pagano
es— aquella profunda conciencia de aspirccion universalista, aquel
sentimiento maximo de comunidad — en el que se descubren las hue-
llas del "alma maéagica" de Oriente— vy esa, todavia imprecisa, "ten-
dencia hacia lo infinito"”. Y, de esta suerte, el cristianismo, que en
sus primeros tiempos y en su lugar de origen se presentara como una
verdadera "reforma" de la religion mosaica, insuflada genuinamente
de una poderosa corriente mistico-objetiva, propia de la conciencia
religiosa de los pueblos orientales, al pasar a Occidente, matizado
de las teorias filos6ficas del espiritu griego y de las jdeas y moral
estoicas, transformase lentamente en un verdadero sistema religioso-
politico-filos6fico que intenta desplazar a todos, adquiere el carécter
de una concepcion integral del hombre, de la vida y del universo vy
aspira, por ende, a erigirse en una religion o politica o filosofia de
la humanidad entera, ecuménica, catolica. v ningdn pueblo, como
los de Europa de la hora, se hallaba mas apto para una CONVErSION,
para la adquisicion de un sentido catdlico del mundo, precisamente
porque no tenian ninguno. De ahi que, justamente, de entre la tota-
lidad de los ptIJebIos europeos, fuesen los llamados "barbaros"”, aque-



ISO ANALES DE LA

lios invasores que se sentian cercados del vacio, los que acogiesen las
creencias cristianas como uno verdadera "tabla de salvacion". Exis-
ten también, en el terreno meramente humano, para los pueblos mo-
mentos de real salvacion o de condenacién y hasta pueden ser eter-
nas, o sea, definitivas. La humanidad occidental se hallaba entonces
bajo los signos de un momento histérico de gran peligro: o prevalecia
la "barbarle", es decir, la nulidad de alma, la "tabla rasa" de la cul-
tura, el fondo vacio de todo contenido historico, —y el hombre siem-
pre ha experimentado el "horror vacui"— , o mejor dicho, la ausen-
cia de todo fondo psiquico y entonces consumaba su perdicion; o,
acogiendo un gran sistema de creencias, que supliese ese fondo psi-
quico, que llenase esa suerte de "tabla rasa", que, en fin, reempla-
zase aquel vacio historico-cultural, salvabase a si misma. Felizmen-
te, la salvacion advino y advino por medio del cristianismo, pues no
s6lo reemplazé aquel vacio, sino que lo superd, ya que al dotar al
hombre de un pasado universal tan viejo y prestante como el pasado
de la cosmogonia hebrea, a su vez derivada de las méas antiguas de
Caldea y Egipto, al simbolizar en todo hombre el género humano to-
do, al sefialar como en un vasto panorama toda la sucesion de hechos
y de formas, desde el "fiat lux" de la creacién hasta la disolucion
del planeta en el juicio final; y, lo que es mas importante, al ensefar
al hombre que todo ese grandioso devenir, césmico, que todo ese
"plan de Dios" le atafiia singularmente a él, que él, el hombre, cada
hombre, venia a ser el verdadero MO{IV0O de todo aquel drama estu-
pendo, evidentemente no sélo le suministraba una Nistoria, sino Que
le salvaba y, acaso, de una vez para siempre. So6lo que quien se sien-
te definitivamente salvado acaba por eludir todos los problemas.

Y, efectivamente, una elusion de todos los problemas — proble-
mas del mundo, de la tierra, de la vida, desde luego— , significG, en
cierto sentido, aquella época que va de los siglos IX - X a los XIIl -
XIV.

All4, por el ailo 1000 de la era cristiana, la humanidad occiden-
tal entr6 en forma, bajo el emblema de la doctrina catélica; una so-
la unidad de alma habia llegado a formarse como verdadero substra-
fUm espiritual del mundo de las formas histérico-sociales; como sa-
via, el cristianismo catdlico habia ido ascendiendo desde los mas bajos
fondos sociales hasta abarcar capas cada vez mas elevadas, mati-
zando a unos y otras con idéntico caracter: el sentido catélico de la
vida y del mundo.

Todas las religiones tienen que ofrecer a sus adeptos soluciones
acerca de esos dos grandes problemas: el mundo y la vida, que im-
plican también los referentes al hombre y a la divinidad. Varian na-
turalmente, los sistemas en cade religion: ora se predica con Buda la
fuga del mundo y de la vida como la maxima aspiracion del hombre,
ora se considera al mundo como un alegre escenario para la plena
realizacion del drama vital, como dentro de la religion humanizante
de Grecia; ora, en fin, situAndose en un angulo de sombras, cual e
antiguo Egipto, se ensefia que el mundo es una vereda tragica por a
que el hombre debe cruzar como una sombra; la verdad es que siem
pre el hombre ha necesitado urdir la trama solutoria de aquellos pro-

blemas capitales.



UNIVERSIDAD CENTRAL 181

El cristianismo, una vez en contacto con el mundo occidental,
vuelto doctrina de alcances ecuménicos, concibié6 también una solu-
cion negativa, a la manera del budismo, para las formidables inte-
rrogantes sefialadas, la que consistia esencialmente en una evasion
consciente de ellas, con el consecuente desplazamiento del centro de
gravedad de la esfera vital humana a un plano transvital.

El hombre europeo aceptd esta soluciébn, porque era necesario
tener alguna y, al aceptarla, la volvid en extremo rigida; €l mismo
contribuy6 a elaborarla, a perfeccionarla y con gran premura se su-
jetd a ella. Desde entonces, la cultura cristiano-catélico-europea pu-
do ofrecer el impresionante espectaculo de un mundo'de colores som-
brios, cuyo Unico polo de atraccién simbolizaba la muerte. Entre los
matices de ese mundo, es verdad, habia algunos verdaderamente ad-
mirables: el amor al préjimo, la caridad, la confianza en Dios, el an-
helo mistico de la santidad; pero todos ellos eran simples premisas
cuya unica conclusién era la muerte, preludio a su vez de la vida
eterna.

Pocos sistemas de creencias, a este respecto, pueden presentar
tan sorprendentes concordancias y similitudes como el de la cultura
europea medioeval y el de la cultura egipcia faradnica. También pa-
ra el egipcio, el sentido ultimo radicaba en el polo de la muerte vy
del fin; también para el egipcio la vida era una elegia pavorosa cuya
nota final resonaba con estruendo; tambien el egipcio padecia de la
ohsesio mortis y ansiaba trasponer el linde da la muerte para hallar
la vida.

Es asi como la cultura egipcia y la cultura cristiano-europea del
medioevo se nos aparecen como culturas fanebres. En una y otra,
aunque bajo diferentes signos, hallamos la misma concepcién del pe-
regrinaje del hombre en la tierra, la misma conciencia de que el mun-
do es un desierto que s6lo un gran castigo obliga a atravesarlo, el
mismo anhelo de llegar al fin, el mismo consciente distanciamiento
de la vida, la renunciacién a ella, el mismo polvo de ceniza esparcién-
dose sobre las almas, la misma ansiedad porque el cruce definitivo y
anico aparezca pronto y hasta el mismo deseo — ansia carnal— de
abandonar la carne o trasmutarla en piedra.

Sea de esto lo que fuere, la verdad es que el hombre europeo,
sometido a una trama religioso-cultural que destacaba como su prin-
cipal creacion aquel sentido del més alla, hizo de su vida eterna, de
su salvacion eterna el problema capital de su vida. Esta vida pre-
sente no tenia otra finalidad que la de escamotearla, la de evadirse
de ella, la de huirla, aunque realmente se la quisiese eternizar. Y
todo aquello que, de un modo o de otro, no tenia relacion con el pro-
blema de su salud eterna carecia de todo valor para él.

Por consiguiente, dentro del mundo de las formas histérico-so-
ciales de la Edad Media, s6lo podia surgir y, sobre todo, prevalecer
aquella que fuese capaz de asegurar a los hombres la solucion del
problema capital de la salvacién eterna, es decir, s6lo podia surgir
y prevalecer la Iglesia. Y efectivamente, solo la Iglesia —y la Igle-
s'a Catdlica— signific6 para el europeo de entonces la Unica orga-
nizacion que se justificaba. ¢(Qué eran, qué podian ser, ante ella, las
ciudades, ni siquiera los reinos, ni los imperios? ;Qué podian signi-



182 ANALES DE LA

ficar las demas incipientes formaciones sociales frente o una unidad
cargada de siglos y de prestigios, verdaderamente asentada como so-
bre una roca?

El "tejido religioso"”, segun la expresion de Hauriou, era una
estructura formidable sobre la que se basaba la sociedad europea de

entonces. Semejante todavia a las sociedades orientales, delas que
por cierto habia heredado el complejo mistico,forjador de sistemas
religiosos, la cristiandad — llamémosla de una vez con sunombre
propio— , es decir, la comunidad de los hombres creyentes adquirio

los relieves de una auténtica unidad moral, catéllca, con fines eter-
nos. Y asi como en los pueblos orientales, la Iglesia, en su sentido
mas literal, habia significado y significaba, al mismo tiempo, la fa-
milia, el Estado y hasta la misma raza, también para el europeo de
aquel tiempo la Iglesia Catdélica, con sus grados y jerarquias, con
sus misterios y sus dogmas, con su liturgia y sus apoéstoles, valia mas
que cualquier otra forma de asociacibn humana. Tal fué sin duda
el motivo por el cual, frente a la unidad de alma que simbolizaba aque-
lla, se desvanecieron todas las demas diferencias producidas por la
sangre, por la lengua o por la riqueza y el poder. Nada contaban
las desigualdades sociales, ni las étnicas, ni siquiera las de idioma y
cultura, porque la uUnica igualdad posible y la UGnica que se ambicio-
naba — la igualdad de creencias religiosas— era un hecho. Pobres
y ricos, nobles y villanos, hombres de tez morena y hombres de cabe-
llos rubios, se nivelaban en cuanto se les contemplaba desde el an-
gulo visual de la religion. Cada europeo se sentia primariamente un
cristiano antes que un nérdico o un meridional, un aristécrata o un
plebeyo, etc.

El "corpus misticum" ~sintesjs a la que habia tendido la Igle-
sia, se convertia en realidad. De ahi que la conciencia del cristiano
no sélo superaba las particularidades, sino que incluso ahogaba to-
do conato de destacar la conciencia individual. ElI yo era un mal, era
causa de pecado y de ruina, habia que sacrificarlo, que sumergirlo
en la totalidad salvadora. (A qué, pues, esforzarse vanamente por
ser un IndIVIdUO, si lo que importaba era ser un miembro de la Igle-
sia Catodlica?

Sin duda, este sentimiento de fraternidad, esta conciencia ca-
racterizada como social significaba una enorme conquista respecto
de las épocas precedentes; sin duda también era justa la actitud de
la Iglesia al demandar la voluntaria anulacién del yo frente a los in-
tereses colectivos que ella representaba, asi sean éstos extrafios a la
esfera mundana. Empero, una tendencia semejante, concebida en
toda su extrema rigidez, debia conducir a considerar al hombre como
un simple instrumento, como un medio para las ultimas finalidades
de la comunidad.

El sentido cristiano del mundo y de la vida y la concepciéon ca-
tolica medioeval del "cuerpo mistico" tenian que referirse, en ultimo
término, no solo a un aspecto intimo, interno de la vida religiosa, si-
no, lo que es mas interesante, a ese otro aspecto externo de la vida
social y politica. Si a esto afiadimos que, por entonces, las tentati-
vas politicas de la Iglesia Catdlica eran irreprimibles, bien podemos
darnos cuenta del singular ejemplo de asociacion universal que ofre-
cia aquella, universal no tan so6lo por sus fines catdlicos, sino princi-



UNIVERSIDAD CENTRAL

palmente por la amplitud de esferas que pretendia abarcar y abar-
caba de hecho: religiosa, politica, social y hasta econdmica.

Efectivamente, la religion de Cristo habia sufrido un verdadero
proceso de transformaciéon. Cuando, perseguida por los Emperadores
romanos y acosada por el vituperio de los ultimos patricios, hubo de
refugiarse en el subsuelo de las catacumbas, ciertamente no aspira-
ba a otra cosa que a infundir en sus prosélitos aquel sentido de radi-
cal desprendimiento de las "cosas terrenas”, de olvido de los negocios
temporales. Todavia se preciaba de seguir el lema de Cristo que ha-
bia dicho: "Mi reino no es de este mundo". Entonces, era menos
una asociacion de hombres que una comunidad de almas, y entonces
la misma Iglesia habria mirado con profundo espanto la idea de lle-
gar a convertirse en asiento del poder y de los negocios de este bajo
mundo.

Mas, cuando, favorecida por los edictos de los ultimos Empe-
radores, adoptada como religion oficial, encumbrada a la categoria
de religion de Estado, se transformd6 en lIglesia y adquirié el sello de
la catolicidad, entonces la religion de Cristo fué menos un conjunto
de creencias misticas, que un sistema de doctrinas politicas, justifi-
cativas del poder temporal de los Pontifices del acumulo de rigquezas
y hasta de las luchas mantenidas por asegurarse el efectivo dominio
del género humano y de la tierra toda (1).

Todavia, es cierto, — vy, en algun modo, acaso mas que antes—
se predicaba sobre la necesidad de liberarse de las ataduras de la tie-
rra y se elogiaba el espiritu de sacrificio como la més alta conquista
del alma humana, pero con la gran diferencia de que mientras an-
tiguamente la Iglesia misma — su representacion oficial, como Pon-
tifices, Vicarios, etc.— se apresuraba a someterse a aquel precepto,
mas tarde, es decir, en la segunda etapa, fué relajAndose su espiritu
ortodoxo y fueron anudandose grandes ligaduras con la tierra, a me-
dida que desataba o pretendia desatar las de sus fieles.

Y asi se pudo ver pronto el espectaculo de una Iglesia avida de
poderes temporales, que fulminaba excomuniones por la boca de sus
jerarcas, contra aquel que se atreviera a disputarle el manejo de las
"dos espadas”. Toda la gran lucha del Papa con el Emperador, que
abarca casi toda la Edad Media, no tiene otro sentido. Es la lucha
por el poder temporal, que, ya abominado y maldito por la Iglesia,
hasta el punto de considerarlo un verdadero efecto del diablo, "prin-
cipe del mundo"”, ya ensalzado y justificado como una real emana-
cion de Dios, atraia siempre las miradas y los desvelos de la Iglesia,

() "Ya los fieles mas sinceros — dice, por ello, Schwartz, refiriéndose a
esto época— comenzaron a refugiarse en la soledad de los desiertos, porque no en-
contraban la paz del alma en las naves de la Iglesia imperial, deslumbrantes de oro
v marmoles. En el puesto que dej6 vacio el antiguo pueblo cristiano, el pueblo de
Dios, que se propuso heroicamente ser la sal del mundo, vino a establecerse el claus-
tro de los ascetas, cuyos ojos apagados no podian ver en la tierra de Dios otro cosa
que el albergue del diablo".— V. "El Emperador Constantino y la Iglesia Cristiana".

— pégns. 233-34.



184 ANALES DE LA

que bien pronto se di6 cuento de que s6lo el poder espiritual no le
bastaba y que si en efecto queria la salvacién de las almas, debia em-
pezar por sujetar los cuerpds, es decir, por vigilar todos los negocios
e intereses de los hombres en la tierra. “;Quién no sabe — decia Gre-
gorio Vil— que los principes han debido el origen de su poder a los
hombres enemigos de Dios que, por el orgullo, las rapifias, el homici-
dio, la perfidia y todos los crimenes, y como conducidos por el dia-
blo, principe del mundo, han querido, con una pasion ciega y una in-
superable presuncién, dominar sobre sus iguales, ésto es sobre los
hombres?* (1).

Y otro representante de esa misma Iglesia, el Pontifice Bonifa-
cio VIII, sentaba una doctrina totalmente contraria al afirmar en su
Bula "Unam Sanctam®, lo siguiente: “En verdad quien niega que la
espada temporal esta en poder de Pedro (y sus sucesores), interpre-
ta errobneamente la palabra del Sefior cuando dice: *“Envaina tu es-
pada". Las dos espadas, la espiritual y la material, estan, pues, en
poder de la Iglesia. Una debe ser esgrimida para la Iglesia, otra por
la Iglesia; una por mano del sacerdote, otra por mano de los reyes
y caballeros, Pero por voluntad ?/toleranma del sacerdote. La una es-
pada, ademas, (ebe estar bajo [a otra, y la autoridad temporal some-
tida a la espiritual. Porque cuando el apéstol dice: "no hay poder
sino de Dios, y los poderes que son de Dios estan ordenados", no es-
tarian éstos ordenados, a menos de hallarse una espada bajo otra, y
la inferior, por decirlo asi, fuese dirigida por la otra a grandes accio-
nes" (2).

¢Cual era, en definitiva, la doctrina verdadera, la de Gregorio
VII o la de Bonifacio VIII? (El poder de los reyes, dimanaba de Dios
o del diablo? Para los fines de la lIglesia, tanto daba lo uno como
lo otro, porque, en el primer caso, — que es la doctrina que final-
mente imperé— consideradndose ella como la depositaria de la auto-
ridad divina, razones tenia para reivindicar para si, ya que no el ejer-
cicio del Poder Civil, al menos una especie de control sobré él. Y en
el segundo, cumpliale también purificar ese poder de origen diab6-
lico, hasta entonces Inmundamente ejercido por los principes.

El principio dualista del bien y del mal, dltimo fundamento de
la doctrina catélica, principio heredado de la concepciéon hebrea v,
sin duda, desprendido originariamente de la religibn mazdeista de
los antiguos persas, (3) hallabase todavia en todo su vigor; por un
momento, como nos lo prueba la cita de Gregorio VII, se habia atri-
buido al principio del mal, es decir, a Satan, el origen del gobierno
de los hombres; luego, reaccionando, contra tal punto de vista, se
habia juzgado necesario atribuir dicho origen, asi como el del poder

(1) V. Paul Janet.— "Historia de la Ciencia Politica en sus Relaciones con
la Moral", (cita de Janet). T. |, poégns. 353-54.
(2) V. Benjamin Kidd.— "La Civilizacion Occidental".— Apéndice pagns.

469.
(3) Recuérdese la leyenda de Ormuz y Ahriman, la luz y las tinieblas.



UNIVERSIDAD CENTRAL 185

espiritual, al principio del bien, segun aparece del texto de la Bula

de Bonifacio VIII. Al fin, tal iba a ser la doctrina candnicamente
aceptada, no sin cuidarse, desde luego, de establecer la suficiente je-
rarquia entre los dos: "EI principe — pudo afirmarse desde enton-

ces recibe la espada temporal de manos de la Iglesia, porque Ila
espada de sangre no puede ser tenida por ella” (1).

No negamos que en medio de todo podia existir un fondo de sin-
cera creencia. Ciertamente, la Iglesia acabd por propugnar la doc-
trina de la sujeciéon estricta del principe al Papa y, mas de una vez,
llegd a propugnarla con armas tan contundentes como la excomu-
nién, que no soélo implicaba la exclusiobn del soberano excomulgado
del seno de la Iglesia, sino — y esto era lo importante— la exencion
del deber de obediencia impuesto a los subditos, pues, como nos dice
Gettel, "se afirmd, como doctrina indiscutible, que cuando se exco-
mulgaba a un gobernante quedaba excluido de la obediencia de sus
subditos” (2). Cierto, ademas, que la Iglesia no se ablandaba sino
cuando los orgullosos soberanos iban a implorar el perddn, cubierta
la cabeza de ceniza y con los ojos bajos, como sucedié por ejemplo
con el mismo Enrique 1V; cierto que puede tacharsele de haber sido
dura, jnmisericorde y hasta cruel. Pero, en todo ello, no latia, acaso,
cierto profundp sentido de responsabilidad que asumia totalmente
para si? ¢(No le habia encomendado Cristo que apacentase sus cor-
deros? ¢Habia, por tanto, de permitir que alrededor de ellos rondase
otro falso pastor, que tal era el gobernante que pretendia no.depen-
der de nadie en la tierra?

Es necesario ser justos. No era solo un desenfrenado apetito de
dominio terrestre el que impelia al Papa a expresarse en frases con-
minatorias; no era tampoco que habia olvidado su misiéon, mirando
Unicamente por los negocios del mundo. Es que, también, sentia so-
bre sus hombros el peso del género humano todo y, consecuente con
esa creencia, agitdbase ansiosamente por procurar a sus fieles la sa-
lud eterna y temporal, valiéendose incluso de medios coercitivos y vio-
lentos. Quienes han estado acostumbrados a ver en la actitud de la
Iglesia medioeval soélo la realizacion de planes de dominio universal,
quienes nos han presentado una Iglesia desprovista de todo sentido
espiritual, sordida, organizacion plutocraitca que se solazaba en la
miseria y en la postracion de los de abajo en tanto vanagloriaba y en-
salzaba a los ricos y poderosos, evidentemente exageran, pues, a mas
de estas tendencias que no podemos negar del todo, aunque sin las

(1) V. Paul Janet.— "Historia de la Ciencia Politica en sus relaciones con
la moral".— Tomo |, pag. 363.
(2) V. Raymond Gettel— "Historia de las Ideas Politicas".— Coleccién La-

k°r- Tomo |, pdg. 176. Es interesante la "destituciéon" pronunciada por el Papa, en
22 de Febrero de 1076, contraEnrique IV. En el texto, entre otras cosas, se lee:

y absuelvo a todos los cristianos de los lazos del juramento que le hayan
prestado o le presten, y prohibo a todos que le sirvancomo rey".— V. Benjamin
K'dd.- 'La Civilizaciéon Occidental".— Apéndice.— Pag. 465.



18() ANALES DE LA

agravantes consabidas, no cabe duda de que alentaba en Ella la con-
ciencia de su "mision de salvar a los hombres”. Tal es, al menos el
espiritu que parece desprenderse, por ejemplo, del fragmento de
una carta del Papa al Emperador, inserto por Gettel: "Existen dos sis-
temas bajo los cuales se gobierna el mundo: la autoridad sagrada de
los sacerdotes y el poder de los reyes. La responsabilidad mayor re-
side en los sacerdotes, que han de [ESPONder ante el Sefior, aln por
l0S reyes, el dia del juicio final (1).

Por otra parte, era un instinto de defensa propia el que obligaba
a la Iglesia a mantenerse erguida frente a las pretensiones del poder
civil. Los Emperadores no eran solo las victimas de las incursiones de
la Iglesia; ellos a su vez, le disputaban el terreno, le acosaban y sen-
cillamente le negaban, en ciertos casos, hasta el derecho de ejercitar
su autoridad espiritual, sobre todo, porque muchas veces‘los subditos
quejosos presentaban sus demandas ante los sacerdotes y Obispos, a
fin de que pusieran a la raya a los gobernantes. A la inversa de la
Iglesia, los soberanos temporales quisieron también ser ellos los que
diesen el caracter pontifical al Papa, mediante su reconocimiento y
no que el Papa los consagrase Emperadores o principes. Las contien-
das eran agrias, fuertes, llegandose de parte y parte hasta el impro-
perio y la calumnia; el Papa excomulgaba al rey y el gobernante bur-
labase del Papa, llamandole "falso apostol”, cinico e indigno de de-
cirse Vicario de Cristo; el Papa desligaba a los subditos del principe
de los lazos del juramento y el principe amonestidbale al Papa que
su autoridad no seria reconocida en sus dominios; el Papa decia y el
principe contradecia y cuanto mas se esforzaba el primero por hu-
millar al segundo, tanto mas éste se ufanaba de despreciar a aquel
(2) . Pero lo curioso de todo esto es que unos y otros, Papas y Empe-
radores, partidarios de la Iglesia y ‘partidarios del Estado, llamaban-
se a si mismos "fieles cristianos", invocaban en apoyo de sus opinio-
nes la autoridad de los mismos Padres de la Iglesia e incluso los mis-
mos textos, interpretandolos claro esta, con diverso criterio. Los prin-
cipes entendian ser también una especie de emisarios de Dios en la
tierra y creian que, acaso, era a ellos a quienes correspondia sancio-
nar los extravios de los sacerdotes. Al atacar a la Iglesia, pues, es
decir, al Papa o a algun determinado sacerdote, jamas sospechaban
desagradar a Dios, antes al contrario, tenian la evidencia de cefiirse
estrictamente a sus deberes de "principes cristianos". (A qué se de-
bia esta disimilitud de criterio, esta dislocacién de un mismo ideal re-
ligioso? No cabe duda, el cisma empezaba ya a hacerse camino, a
abrir brecha en el seno mismo de la Iglesia romana.

Natural era, segun todo Jo dicho, que la Iglesia quisiese salvar
su hegemonia, que huyese de ser un mero instrumento de dominacion
utilizado por los gobernantes y, antes bien, puesto que en sus manos

() V. Raymond Gettel— Obra citada, pag. 182.
(2) Véase, por ejemplo, la carta dirigida por Enrique IV de Francia a Gre-
gorio VIIIl, el 24 de Enero de 1076.— Benjamin Kidd. Ob. Cid., pagns. 463-64.



UNIVERSIDAD CENTRAL 187

residia la mas alta autoridad, la espiritual, intentase subordinar a ella
la otra, la mera gobrenacion temporal de los hombres. Y es indiscu-
tible que, desde el punto de vista ortodoxo y dogmatico, la Iglesia se
hallaba en lo cierto. Solo que tal punto de vista, entresacado de los
textos biblicos, de la filosofia politica de Aristoteles y Cicerdon, del re-
cuerdo imperial de Roma y de las doctrinas de los ultimos Padres de
la Iglesia, no habia precisamente sido el punto de vista de Cristo.

Todas las consideraciones ultimamente desarrolladas nos permi-
ten reafirmar nuestros precedentes asertos. La Iglesia Catdlica, en
verdad, llenaba en aquellos tiempos todos los 6rdenes de la vida hu-
mana y abarcaba las esferas, por diversas que fueran, de la politica,
de la economia, de la cultura, etc., asumiendo el caracter de una ver-
dadera Civitas MéX|ma, de una monarquia universal, tal como la qui-
siera Dante, en su interpretacion unitaria del Cosmos, "EI Estado Uni-
versal era considerado — dice por eso Sukiennicki— por los pensado-
ras de la Edad Media como el BIEN absoluto en si. Incluso Dante, par-
tidario convencido del Emperador en su lucha con el Papa, decia en
su "De monarchia": "Maxime ens est maxime Unum, et maximum
Unun est maxime Bonum" (1).

Es por ello por lo que no hemos vacilado en subrayar el caracter
pan-antropoldgico de la Iglesia Catdlica en aquella época, en el sen-
tido de que era una forma de asociacion que envolvia por entero al
hombre y englobaba todas sus actividades; ni tampoco en poner de
relieve que, dentro de una tal organizaciéon, por fuerza, el matiz SO-
mal, comunitario, debia prevalecer rotundamente en Ila conciencia
del cristiano. Es sin duda debido a esto precisamente que los hom-
bres sentian ser tan solidarios entre si cuando eran cristianos, aun-
que por debajo no se borrasen otras diferencias y que, a la inversa,
cuando no lo eran, apenas si ' reconocian ' la existencia de lazos o
vinculos asociativos — en la mayoria de los casos, ni los de mera hu-
manidad— por similitudes que pudieran ofrecer bajo otros respectos,
negandose decididamente y de plano todo deber si se trataba de "in-
fieles" (2).

~_Puede decirse que en aquel entonces solo contaba la calidad de
cristiano, inclusive para los efectos sociales y, con mayor razén, po-
liticos; y que el sentido adhesitivo del hombre, producto espirituali-
zado del instinto gregario, subyacente en el estrato vital, encarna-
ba admirablemente en la ciega devocion catdlica del europeo hacia
la maxima comunidad posible: la Iglesia. No debemos extrafiar, pues,
que, hasta fines de la Edad Media, todas las otras formas de asocia-
cion, que sin duda empezaban a valer en la contextura de la socie-
dad europea y a medir sus fuerzas con la Iglesia, estuviesen todavia

(1) V. Sukiennicki— "La Souveraineté des Etats en Droit Moderne.— Pa-
ris. 1927. Pag. 80.
(2) Es asi como, por ejemplo, afios mas tarde, cuando los cristianos

floles invadieron América, cualquiera conquistador entendia que el dar muerte a un
indio no importaba "ninguna responsabilidad ante Dios".

espa-



LS8 ANALES DE LA

supeditadas a ella, siendo particularmente digno de anotarse que el
término de la Edad Media y los comienzos de la moderna coinciden
en el plano sociol6égico, con el decreciente influjo de la teoria catdlica
de asociacion humana y con el aumento e importancia de otras for-
mas histdrico-sociales, evidentemente mas reducidas y con esferas de
acciobn mas circunscritas, pero dotadas de no menor fuerza de atrac-
cion que lo habia sido la Iglesia Catdlica. No que tales formaciones
no tuvieran ya su significacién, sino que apenas entonces sus respec-
tivos centros de gravedad empezaban a atraer a los hombres, disper-
sados por el quebrantamiento del hasta alli Uunico eje en torno al cual
habia girado la humanidad europea, con prevaleciente intensidad.
Por ello, consideramos justo el cuadro trazado por Hayes, al respec-
to: "Los europeos — dice— durante este largo periodo (justamente
la Edad Media) guardaban muchas lealtades a la Iglesia Catdlica,
al Obispo o al Abate, al Cura, al sefior Feudal, al Jefe de Tribu, al
Duque o Conde o Bardn, a la guilda de artesanos o comerciantes, al
sefiorio o a la ciudad, al realismo o nominalismo, a S. Francisco o0 a
Santo Domingo, al Papa o al Emperador. Las nacionalidades subsis-
tieron ciertamente a través de este periodo e indudablemente hubo
una acusada conciencia de diferencia nacional hacia™el fin de la Edad
Media, como resultado de las cruzadas, del surgimiento de la litera-
tura vernacula y de los ambiciosos esfuerzos de los monarcas en la
Europa occidental; pero si algun objeto habia en ese entonces de leal-
tad po&ular ygagerlor a todas, no fué de seguro la nacionalidad, si-

ristian
Ahora bien, ¢a que factores y condicionalidades se debid ese
desplazamiento del centro de gravedad — indiferenciado y unico— de

la Iglesia a las varias y nacientes formas sociales, representativas del
nuevo sentido, racionalista, de la humanidad europea? Mas estricta-
mente, ;coOmo asi este sentido nuevo reemplaza al sentimiento cato-
lico-religioso del hombre occidental? Seria necesario un detenido ana-
lisis del complejisimo processus que se realiza entonces para poder
responder eficazmente a las cuestiones planteadas; mas, no permi-
tiendonos hacerlo la extension de este trabajo ni los datos de que por
el instante podemos aprovechar, apenas vamos a limitarnos a la pre-
sentacion de algunos hechos explicativos y de algunos principios so-
ciolégicos justificativos de la mencionada transformacién capital ope-
rada dentro del mundo europeo.

(1) V. Hayes.— Essays on Nationalism.— Pag. 28.



CAPITULO |

EL RENACIMIENTO

Si admitimos como verdadero el principio formulado por René
Worms, con el nombre de "Ley de la constante alternativa de las dos
corrientes, Unificadora y diversificadora”, podemos, aplicando al ca-
so, estimar que a través del periodo medioeval rige principalmente la
corriente unificadora que reduce el numero de las agrupaciones vy
que, alternativamente, traspasada aquella Edad, se inicia con vigor
el empuje de la corriente diversificadora, que trae como consecuen-
cia el aumento de las agrupaciones sociales. Pero, en este punto,
mejor es que cedamos la palabra al insigne socidlogo francés: "En
suma, pues, — dice— la evolucion de las estructuras sociales se re-
sume, a nuestro juicio, en dos corrientes: una que disminuye el nu-
mero de las agrupaciones, y que por consiguiente unifica; y otra que
aumenta este numero, y por consiguiente diversifica. No hay ningu-
na contradiccién: pues las unidades que la segunda corriente hace
nacer no son del mismo orden que aquellas que la primera elimina.
Se puede, pues, decir, también esta vez, que la unidad y la multipli-
cidad simultaneamente crecen” (1).

Segun esto, por consiguiente, no andaremos equivocados al afir-
mar que estas dos corrientes de que nos habla Worms son precisa-
mente las que caracterizaron sucesivamente a la época medioeval y
a la subsiguiente.

A guisa de comentario a la enunciacion de Worms puede afia-
dirse que cuando predomina la corriente unificadora, las institucio-
nes parecen animadas de un ideal teocéntrico, acaso el "tissu" reli-
gioso de que nos habla Hauriou (2) vy, en cambio, cuando prevale-

«l) V. René Worms.— '"La Sociologie, sa nature, son contenu, et ses atta-
ches".— Pag. 125.
(2) V. Maurice Hauriou.— "La Ciencia Social Tradicional".— Pagns. 227

y siguientes.



ANALES DE LA

ce la corriente diversificadora, de un espiritu que, podemos Illamar
Iogocéntrico, comparable también al "tissu" metafisico del mismo
citado autor. Las primeras épocas son de matiz colectivista, impreg-
nadas de misticismo, generalmente vueltas hacia el lado del espiri-
tu y de la divinidad. Los hombres se sienten como impulsados por
una fuerza oculta, pero poderosa a formar asociaciones que solo tie-
nen valor en cuanto se hallan subordinadas a la maxima organiza-
cion representativa del ideal religioso, a la Iglesia, entendida literal-
mente como un verdadero "cuerpo mistico”, como una comunidad
de creyentes. Tal, por ejemplo, la llamada "Edad Media" de la his-
toria europea, cuya breve interpretacion trazada ya nos ahorra el tra-
bajo .de volver sobre ella. De alli el sorprendente florecimiento, den-
tro de tal edad, de las Congregaciones, Cofradias, Ordenes monasti-
cas, Comunidades de diversa indole, todas empero comparables a
Circulos concéntricos, de los cuales el que encerraba a todos era la
Iglesia y cuyo centro de gravedad era la idea de Dios. Son caracte-
risticas de estas épocas las teorias mistico-filos6ficas sobre la orga-
nizacion de la sociedad y la politica, la interpretacién religiosa del
mundo, las doctrinas del origen divino del poder publico, ya encarne
éste en el Papa o en el Emperador, la prédica de la fé y de la resig-
naciéon a los fieles, el elogio del espiritu de sacrificio y de renuncia-
cion y, en suma, todas las exhortaciones que tienden a hacer del
hombre nada maéas que un medio para la realizacion de fines mas al-
tos y transindividualistas. Es el reino de Dios sobre el hombre, el im-
perio de la Comunidad sobre el individuo, de! estilo y de la costumbre
sobre la tendencia a la reforma.

Inversamente en las épocas de predominio de la corriente diver-
sificadora a las que Hauriou ha llamado "Renacimiento", toméando-
lo justamente del periodo histérico que con tal nombre se conoce, ob-
sérvase que las formas sociales tienden a desligarse de la trama reli-
giosa y a realizarse alrededor de un ideal humano, alrededor del |o-
J0S, de la razén. Por eso predomina en ellas el "tissu" metafisico, el
empefio racionalista del hombre. Son épocas individualistas, en las
que la conciencia humana va irguiéndose hasta que el individuo se
forma y puede sostenerse por si solo en posicion vertical sobre la tie-
rra. Hasta aparece el intento de reemplazar a Dios por la Razon,
como dando a entender que el hombre se basta a si mismo. Enton-
ces quiébrase la antigua unidad, las asociaciones surgen desconecta-
das entre si y responden a diferentes motivos, sin que el significado
de ellas importe ahora ninguna trascendencia extramundana. Epoca
de analisis, de critica, la razén quiere penetrarlo todo, jUS'[ifiC&HO to-
do, y si en su intento tropieza con el insalvable mundo de los hechos



UNIVERSIDAD central 101

y problemas que se presenta lleno de incomprensibles luchas, salta
sobre él y se dedica a construir un nuevo mundo — el mundo racio-
naj en el que todo aparece ordenado, previsto y armonizado "de
una vez para siempre". Poco importa que este mundo, que surge co-
mo contrapartida del fisico, por lo que precisamente le conviene el
calificativo de metafisico, se haya hecho al margen del mundo real,
de los fendmenos y hasta en contradiccion con él. Ya él se bastara
y, lo que es mas, podra llegar a subordinar los hechos, pues todo ten-
dra que someterse a esta especie de "plan” de la raz6n humana que
viene a reemplazar al "plan" de Dios.

Desaparece lentamente la "vis" mistica, informadora de las an-
teriores agrupaciones sociales y su lugar es llenado por la fuerza 16-
gica, racional, del entendimiento humano que soélo justifica las aso-
ciaciones cuyos objetivos claramente humanos estan determinados.
Asimismo, estas épocas se caracterizan por la interpretacion raciona-
lista del cosmos, por la aparicién de las ciencias, por las teorias filo-
sOficas del "derecho natural” racional, por las doctrinas del libre
examen y de la libertad de conciencia, por el elogio del individuo co-
locado por encima de la sociedad, por la teoria del origen popular
del poder y de la soberania, por todos aquellos postulados, en fin, que
tienden a hacer del hombre, ya no un MEdi0 para extrafias finalida-
des, sino un "fin en si Mismo", de acuerdo con la expresion kantiana,
formula condensadora de una profunda corriente ideoldgica.

Nuevas costumbres y nuevos estilos tienden por entonces a reem-
plazar a los antiguos, un espiritu inventivo formidable invade todos
los 6rdenes de la actividad humana y hasta las especulaciones filo-
soficas abandonan, como dice Messer, "los misterios de la fé y las
cuestiones trascendentes, para acercarse cada vez méas a esta vida,
hasta que poco a poco la investigacion del espiritu humano se con-
vierte en centro del pensamiento filoséfico” (1).

Pero es preciso que comprendamos mejor el significado de este
proceso que se realiza en el subsuelo de la Historia, para lo cual de-
bemos analizar con detencion ciertos hechos aislados. Todo el mun-
do estd de acuerdo en sefalar aquel fenOmeno que comunmente se
ha llamado Renacimiento como el punto crucial dentro de la Historia
europea. En aquel entonces, segun el consenso general, habriase tras-
mutado el sentido de la vida de catdlico y teocéntrico en humanista

111 V. Augusto Messer— "Historio de la Filosofia". Del Renacimiento a
Kant.— P4g. |Q



192 ANALES DE LA

y particularista. Lo que quiere decir que el concepto de hombre ad-
quiria proporciones inmensas, a tal punto que todas las construccio-
nes cientifico-filoso6ficas desde entonces iban a reconocerlo como su
constante centro de gravedad. Mas, ¢;qué implica el Renacimiento?
;Se trata de un verdadero renacer o, acaso, siguiendo a Spengler, he-
mos de creer, mas bien que es un nacimiento, un despertar genuino
del "alma faustica", caracteristico de la cultura occidental? Grave
problema, sin duda, pero mal hariamos en detenernos a divagar so-
bre la esencia misma de dicho fendmeno. Contentémonos con aprisio-
nar ciertos datos de hecho que, interesandonos para el fin que nos
proponemos, han de permitirnos llegar a conclusiones lo mas precisas
posible. No obstante, podemos opinar, que, en definitiva, el Rena-
cimiento es un fendmeno doble: por una parte, deriva justamente del
retorno a las formas clasicas de la cultura pagana (Grecia y Roma);
por otra, engendra aquel sentido metafisica, racionalista, humano,
a la vez que hace surgir la conciencia y la avalorizaciéon de la indi-
vidualidad, caracteres sobresalientes de lo que habra de llamarse ci-
vilizacion europea.

Asi, pues, el Renacimiento, por una parte, toca lindes con el
mundo clasico, es una respuesta del hombre europeo al llamamiento
de la antigiedad; pero, por otra, es una respuesta que implica tono
propio, y es a su vez una interrogante que, a decir verdad, solo ten-
dra solucion definitiva a fines del presente ciclo cultural. El Renaci-
miento es un retorno al pasado, es verdad, pero no para detenerse en
él, ni siquiera para tomarlo como guia, sino para aprovechar los es-
timulos provenientes de él y trazar o pretender trazar la ruta del fu-
turo en una como prevision o videncia del camino que habra de re-
correrse. El Renacimiento es, en fin, un magno esfuerzo de emanci-
pacion de la humana inteligencia que, cansada de haber sido "anci-
lla Theologiae"”, la sierva de la Teologia, pretende ser a su vez ella
misma soberana.

No que durante la Edad Media hubiesen permanecido exhaustas
las corrientes de la cultura antigua, ni que hubiese dejado de ejercer
su influencia sobre la Europa de entonces, sino que tanto las ideas
como las costumbres del mundo greco-romano habian sido sélo par-
cial y falsamente conocidas, pues, como la apunta Messer, "también
en la vida espiritual de la Edad Media habian influido la literatura
y la cultura clasicas; pero en forma cristianizada, con seleccion e in-
terpretacion parcial, segun los intereses y los postulados teoldgicos

dominantes” (1).

() V. Messer. Ob. cit. Pag. 25.



UNIVERSIDAD central

Empero, nos equivocariamos grandemente si quisiésemos expli-
car el Renacimiento con criterio unilateral, por la sola reversiéon de los
espiritus hacia las formas de la cultura greco-romana. Existen, ade-
mas, ocultos antecedentes que motivaron e hicieron posible esa mis-
ma reversion. El Renacimiento es un retorno al pasado y estos retor-
nos solo se dan cuando se realizan en los pueblos grandes procesos
de transformacién econdmica o grandes catastrofes guerreras que,
después de todo, comportan también una situacién critica en el cam-
po de lo economia. Un fendOmeno lo mas interesante desde este pun-
to de visto debe ser mencionado entre los antecedentes justificativos
del Renacimiento. Es un cambio en el régimen econémico hasta en-
tonces imperante, cambio de singular importancia si se tiene en cuen-
ta que él implicaba la ruptura de aquel viejo y cerrado sistema de
economia medioeval: el sistema feudalista.

Bien merece la trascendencia del asunto que nos detengamos a
delinear siquiera los contornos de aquel cuadro. La unidad del mun-
do europeo, en el periodo medioeval, habia sido, ademéas de espiri-
tual y religiosa y social, también econdmica. Un mismo régimen de
produccién, basado en la explotacion de las tierras, habia dominado
con mayor o menor intensidad en todos los paises de cultura cristia-
no-catolica. Esta por demas que describamos la organizacion econo-
mico-social del régimen feudal; s6lo anotemos los caracteres inhe-
rentes a él, a fin de precisar el contraste con la época posterior. Tres
son los elementos con los que se construye el edificio feudal: las tie-
rras, los subditos y el sefior de las tierras, que, convertidas en Unica
fuente de produccién, se encuentran concentradas en manos del sefior,
Unico propietario de ellas? quien las concede mediante una especie de
estipulacion a gentes adictas suyas que se encargan de cultivarlas, a
cambio de poder vivir en ellas, y de usufructuar una pequefia parte
de los frutos de su trabajo y, principalmente, de merecer la protecci()n
del sefior feudal. Pero por esto mismo, tales gentes convertianse en
vasallos o siervos, segun la escala, y se hallaban sometidas a una se-
rie de cargas, tributos y deberes, entre los cuales el mas apremianté
era el del Servicio militar, consecuencia inmediata de la fé jurada y
retribucion necesaria de la tutela sefiorial. En cuanto al propietario,
la concentracién de las tierras didle la riqueza y, por consiguiente, el
P0der; se hizo un verdadero soberano, originandose de este modo el
hecho de la dominacién de un hombre sobre sus semejantes, el hecho
constitutivo de la SOberania que, referida mas tarde al monarca, iba
a merecer la justificacion tedrica de Bodin. Tierra y riqueza, autori-
dad y cobranza de impuestos, administracion de justicia y servicio
militar, todo, todo vino a depender de la voluntad soberana del gran



194 ANALES DE LA

propietario. Por eso con justicia dice Fustel de Coulanges: "He
alli el gran triunfo obtenido. El propietario al despojar al funcionario
publico de su poder (se refiere aqui a la institucién de la Inmunidad)
vino a ser un sefior absoluto sobre sus dominios” (1).

No obstante, es preciso subrayar que el lazo de dependencia que
unia al feudatario respecto de su sefior estaba constituido por un do-
ble nexo: uno, que podemos llamar material, derivado de la posesidon
de la tierra, lo que, acaso, haciale aparecer ligado, méas que con el
hombre, con el suelo mismo; y otro, de naturaleza espiritual, no me-
nos importante que el anterior y que en todo caso obraba imperati-
vamente sobre el animo del vasallo: la fé jurada, la devocidn perso-
nal, el deber de acompafar hasta la muerte al gentilhombre bajo
cuya proteccién se habia acogido aquel. Pero el uno era complemen-
tario del otro y ambos contribuian a hacer de la sociedad feudal un
conjunto, particularizado es verdad si se la refiere a la comunidad
total, pero internamente cohesionado, organico, cuyos vinculos in-
guebrantables apenas si estaban supeditados a aquel otro mas fuerte
y trascendente, el que unia a todo "buen cristiano” a la Iglesia Ca-
télica.

Las sociedades erigidas sobre la base de una riqueza territorial
y organizadas segun la distribucion parcial de esas mismas tierras son
propicias para el aparecimiento de una aristocracia — la llamada aris-
tocracia de la sangre, que no es otra cosa que una aristocracia de la
tierra — que, a falta de ocupaciones, pues la Unica existente es la agri-
cola precisamente y ésta se encuentra encomendada a los vasallos y
siervos, se dedica a beligerancias mas o menos largas, mas 0 menos
crueles, sostenidas entre sus propios miembros, o, en el mejor de los
casos al ocio, al dulce reposo y a ciertos refinamientos del espiritu,
que por fuerza son patrimonio de gentes que han asegurado por lar-
go tiempo la propiedad de las riquezas.

Asi, nuestros nobles sefiores feudales entregaronse también al
mantenimiento de "estados de guerra"”, por rivalidades, por intereses,
por futiles pretextos, haciendo de la lucha una especie de de-
porte para el adiestramiento en el manejo de las armas, para el
ejercicio del valor y, por qué no decirlo, hasta para alterar el mono-
torio ritmo de los dias de paz. Todo parecia conspirar hacia esa fina-
lidad: el sentimiento del honor caballeresco, el amor a la gloria y ol

(1) V. Fustel de Coulanges.— "Histoire des Institutions politiques de I' an

cienne France".— Pag. 419.



UNIVERSIDAD central 195

triunfo en los combates, el ideal mistico, las horas tediosas y, sobre
todo, los hombres devotos que sobraban, listos siempre para el sacri-
ficio en honra y provecho de su benefactor. Cuando se tiene todo
esto, es absurdo creer que se pueda permanecer en paz.

Se puede creer, por lo que acabamos de decir, que la feudali-
dad ha sido exclusivamente laica. Nos engafariamos, empero, si
creyésemos tal cosa. También la feudalidad eclesiastica llegé a tener
notables proporciones. También las abadias, los conventos, las pa-
rroquias, las didcesis llegaron a contar por miles sus feudatarios vy
sus devotos, con la particularidad que, a la inversa de lo sucedido en
la esfera laica, en este caso las tierras habian ido por lo general acu-
mulandose en poder del Obispo, parroco o abad, en virtud de las fre-
cuentes y sucesivas "recomendaciones” gue hacian los seglares de sus
personas y sgs bienes. El laico que se colocaba bajo la proteccién de
la parroquia o abadia (lIéase del santo cuyo nombre tenian aquellas),
arrastraba consigo sus tierras, que desde entonces ya no le pertene-
cian més, siéendole concedido tan solo el usufructo.— Fustel de Coulan-
ges, en la obra ya citada, nos trae algunos ejemplos de documentos
al respecto. En honor a la verdad, hay que afadir, por cierto, que no
siempre el "recomendado" llevaba tierras consigo, sino que, de acuer-
do con el principio de la recomendacion, ésta servia también algunas
veces para adquirir el usufructo de alguna parcela que no le habia
pertenecido. Esto se desprende claramente de un pasaje del mismo au-
tor, que vamos a transcribir; "Sucedia, sin.duda, muy a menudo que,
bajo una forma cualquiera, un hombre se "recomendase" al Obispo,
es decir, se pusiese en su mano y en su proteccién, con el fin de obte-
ner el goce de una parcela de tierra™ (1).

También las abadias y parroquias, por consiguiente, adquirie-
ron fueros e inmunidades y se convirtieron mas tarde en verdaderos
"estados" feudales. Una notable diferencia existié, sin embargo, en-
tre el feudalismo laico y el eclesiastico: en éste no fué el Servicio mi-
litar una carga impuesta al feudatario. En cambio, y a pesar de ello,
el vinculo era si se quiere indestructible, porque afadiase al ya de
por si sagrado lazo de la estipulacién, el caracter mas sagrado toda-
via de que estaba investido el presunto protector o benefactor. Obis-
po, abad, etc., cosa que hubiera hecho aparecer como inconcebible
todo intento de desvinculacion. De este modo, el feudalismo ecle-
siastico fué tanto o mas fuerte que el feudalismo laico, y uno y otro

0) V. Ob. cit. Pag. 255.



anales de la

dieron o lo sociedad de entonces una consistencia realmente inque-
brantable.

Toda sociedad feudal es por su propia naturaleza una comuni-
dad firmemente asentada, pues siempre en los momentos en que SoO-
ciedades de esta clase surgen a la Historia, existe una conjunciéon de
dos profundos sentimientos que impelen a los hombres hacia su for-
macion, a mas de la consistente jnfra-estructura econdmico-agraria
que ya les sirve de base. Tales sentimientos son el guerrero y el re-
ligioso. Es por esto por lo que la sociedad feudal europea era, en rea-
lidad, empleando el ya gastado simil geométrico, una verdadera pi-
ramide.

Ahora bien, ;coOmo se compagina esta pluralidad de sefiorios feu-
dales con la unidad predicada por la Iglesia Catdlica y a la que ha-
bia tendido siempre, no sin éxito? Ante todo, el problema no es sino
de deslindamiento de los puntos de vista. La sociedad feudal, es
cierto, se hallaba organizada en tal forma que a la cabeza de ella
existia un soberano. Pero las relaciones establecidas entre él y sus
subditos, dirémoslo asi, no tenian trascendencia fuera del seforio.
Ello habria podido estar bien si cada seforio se hubiera hecho "el va-
cio", a su alrededor. Pero tal cosa no era posible, por incipientes y va-
gas que fuesen las relaciones de un pueblo con otro, de una sociedad
con las demas. Asi, pues, por la naturaleza misma de las cosas y de
la situacion, era forzoso que existiese una verdadera autoridad maxi-
ma y universal; y no siendo por entonces posible por las razones an-
tes expuestas que lo fuera el Emperador, hubo de ser irremediable-
mente el Papa, como cabeza visible de la Iglesia. Por otra parte,
nunca hemos de insistir lo bastante en poner de relieve que, segun
el criterio catdlico de la Iglesia, la cuestion trascendental para ella,
era la de justificar su supremacia en el mundo entero, sobre el género
humano todo, sin que en nada le afectase, desde este punto de vista,
estrictamente catodlico, el que esa humanidad estuviese agrupada en
reinos, en imperios o en pequefios sefiorios feudales. Pero, desde lue-
go, tanto los sefiores como los Emperadores y los reyes —y éste era
el punto capital— habian de someterse, como representantes del po-
der temporal que eran, al Gnico que tenia en sus manos entrambos
poderes, el espiritual para ejercerlo y el temporal para delegarlo, al
verdadero Jefe de la humanidad, al Papa. Y, como ya lo hemos afir-
mado, en realidad la Iglesia realiz6 la unidad a través del periodo
medioeval. Podian existir los sefiorios y los reinos, los gremios y las
corporaciones, toda clase en fin, de colectividades subalternas, pero
no'era posible que exista sino un solo circulo maximo que los contu
viese y abarcase a todos, una sola verdadera comunidad a la que to



UNIVERSIDAD CENTRAL 197

do cristiano, es decir, todo europeo se debiese antes que a ninguna otra
y con preferencia a todas: la Iglesia. Por ello, puede decirse, con
razon, que un criterio exageradamente monista queria reducirlo to-
do a unidad en aquella época. Empezando por el planeta, ya a éste
se le creia el centro del universo; luego, en la tierra, toda la huma-
nidad debia formar parte de la Iglesia, es decir, girar en torno de un
solo centro de gravedad.

Conforme lo hemos expuesto ya antes, en apariencia, la unita-
ria organizacion medioeval parecia destinada a perdurar eternamen-
te. Pero jquién lo creyera! el mismo agudo sentimiento religioso que
habia contribuido a realizar la unidad iba a ser el que iniciara la
obra de disgregacion. Nos hemos referido ya al Renacimiento y de
éste hemos pasado a la consideracion del cambio previamente reali-
zado en la esfera del régimen econdmico, la sustituciéon de la era agri-
cola-feudal por la era comercial y, méas tarde, industrial. Al anali-
zar brevemente la primera, hemos venido a parar en este punto que
coincide con el que abandonamos al comenzar el analisis. Fuerza es,
pues, que ahora examinemos el por qué del trdnsito de la una era a
la otra y que justifiguemos nuestro aserto relativo a la parte que en
ello le ha cabido al sentimiento religioso en conjuncién con el gue-
rrero, combinacion de singular trascendencia durante toda la Edad
Media.

Ya se comprenderd que aludimos a aquel suceso histérico que
se conoce con el nombre de las Cruzadas. All4, por los afios finales
del siglo XI, se levantdé una voz, al principio aislada que mas luego
hall6 respuesta en todos los &mbitos de la Cristiandad, una voz que
supo hacer vibrar de entusiasmo al ya de suyo emocional sentido reli-
gioso del hombre europeo. Era que Pedro el Ermitafio llamaba a to-
dos los cristianos para que acudieran a realizar una mision supre-
ma, la mision, a la vez mistica y caballeresca, de librar el Santo Se-
pulcro de Cristo del poder de los infieles turcos. Para los cristianos de
entonces, en especial para los nobles, gente que por un lado, malgas-
taba sus impetus en acometidas y rencillas sefioriales de casi ningu-
na significacion, y que, por otro, llevaba a flor de sangre la doble
vehemencia de la lucha y de la fé, el llamamiento no pudo ser mas
eficaz, y asi se vio, en efecto, como los ricos empefiaban o vendian
sus bienes, los sefiores abandonaban sus feudos, los clérigos sus aba-
dias, los labradores sus tierras de posesion precaria, a fin de congre-
garse y partir al lejano pais de la cita heroica. Hasta los pobres vy
miserables, que si nada dejaban era porque nada que abandonar te-
man, marcharon también, puesto que, por encima de todo, el cruza-
do aspiraba a merecer la especial recompensa de salvar su alma vy



10S ANALES DE LA

de librarse de toda culpa. (Qué de raro, pues, que hayan acudido
de todas partes hombres dispuestos a perderlo todo y a no volver ja-
mas a sus paises, siempre‘que tuvieran como aquel Godofredo de
Bouillon, el inmenso placer de llorar, desde la cumbre de una colina
a la vista de la santa ciudad de Jerusalén?

Pero las Cruzadas, que habian comenzado siendo un movimien-
to de profunda religiosidad y de exaltacion caballeresca, se convir-
tieron mas tarde, olvidadas ya tan nobles finalidades transmateriales
en un medio de establecer relaciones comerciales con el lejano Orien-
te, las cuales a su vez, trajeron como consecuencia el surgimiento de
una nueva clase en Occidente, los comerciantes, el progresivo enri-
guecimiento de éstos, la creciente importancia de la industria y el co-
mercio con mengua de la agricultura y, en suma, el derrumbamiento
del sistema econdmico-social feudal con la légica aparicibn de un
nuevo régimen de organizacion de las riquezas y de los mismos hom-
bres.

Poco a poco, los grandes sefiores habian ido quedando en po-
breza, pues sus bienes, ora empefiados a los prestamistas de las
ciudades (burgueses), ora enajenados al rey, pasaban con rapidez
de unas manos a otras, hasta concentrarse en este o en aquellos. Pe-
ro esta concentracién econdmica significaba, méas hondamente, tam-
bién una concentracion del poder supremo en la persona del monarca,
ya que las ciudades, en una especie de pugna con los sefiores feuda-
les, preferian apoyar y sostener al rey frente a las pretensiones de
éstos. Hubo una especie de coalicion entre el rey y las ciudades pa-
ra desplazar de la soberania y de las riquezas a los nobles propieta-
rios, coalicion ante la cual cedieron, sin grar. trabajo, los mismos que
habian desarrollado tantos esfuerzos por mantener sus privilegios.

Puestos en contacto con los paises de Oriente, los pueblos de
Europa aprendieron a apreciar ciertos productos provenientes de alla,
importaron a la vez mercaderias y costumbres exdticas que tuvieron
la virtud de despertar, en el cristiano europeo, el hasta entonces dor-
mido sentimiento de la vida.

Las ciencias y las artes recibieron también un nuevo impulso;
hasta entonces, es verdad, habian florecido en el mundo occidental,
pero siempre dentro de los rigidos canones prescritos por la doctrina
imperante, ante los cuales era inuatil alzarse, puesto que, sobre ser
peligroso, era decididamente pecaminoso. Mas, las nuevas corrientes,
gue por ser en ultimo término vitales acabaron por triunfar, ayuda-
ron poderosamente al hombre europeo para que llegase a romper esos
canones y a pensar, por primera vez, con relativa independencia. De
este subterrdneo movimiento habian de salir, en definitiva, las ulte-



UNIVERSIDAD central

riores conquistas cientificas del mundo moderno, con Galileo, Copér-
nico Keplero y Newton, en el campo de las ciencias fisicas y con
Giordano Bruno, Bacon, Descartes y Baruch Spinoza en el trascen-
dental de la filosofia; y es que, también merced a las Cruzadas, fué
cabalmente conocido en el Continente, europeo el pensamiento griego
y romano de la antigiedad que, por una feliz casualidad, habia sido
atesorado en parte por aquellos pueblos contra los que iba a comba-
tir el caballero cristiano. Naturalmente durante la Edad Media se
habia leido a Aristoteles, a Platén, etc., pero, fuera de que la filoso-
fia PagdNd solo era recibida a través .de la hermenéutica de la Igle-
sia, la verdadera filosofia cristiana tenia puestos sus ojos méas en el
Antiguo y Nuevo Testamento que en las siempre dudosas obras de
los sabios griegos y romanos.

No que, antes de las Cruzadas, no existiesen comunicaciones
con los paises orientales. Evidentemente, ya éstos mantenian un pe-
quefio comercio, en especial con las florecientes ciudades italianas,
cuya particular situacién geogréafica les capacitaba para ello, como
Venecia y Génova; existia también y. habia existido siempre cierto tra-
fico de peregrinos hacia aquellos lejanos paises; mas, s6lo con pos-
terioridad a las Cruzadas es posible hablar de un intercambio activo
asi de cosas como de ideas. Y, particularmente, s6lo debido a las Cru-
zadas, segun ya lo hemos anotado, fué posible que el mundo europeo
en su totalidad sintiese una especie de sismo, al contacto con un mun-
do del que hasta entonces apenas si se sabia su existencia.

Es precisamente por esto por lo que habiamos aseverado que, sin
quererlo, el mismo sentimiento religioso que impulsé a los pueblos de
Europa hacia el ideal de libertar el Santo Sepulcro, ese mismo senti-
miento que quiso perseguir al infiel hasta exterminarlo, iba a produ-
cir, por un fendmeno historico-social de frecuente realizacion el que-
brantamiento de ese mundo europeo, es decir, de ese mundo cuya ar-
quitectura era de puro estilo catdlico y, cuyas bases llegaban hasta
los mas profundos estratos del sentido religioso del hombre occi-
dental.

Una de las primeras y mas significativas pruebas de que el mo-
vimiento de las Cruzadas contribuyé a transformar la capacidad reli-
giosa del europeo, es el hecho de que ya en la Cuarta Cruzada el an-
tiguo objetivo habia desaparecido o, al menos, pasado a segundo tér-
mino.

De modo insensible, pues, el mundo europeo medioeval fuerte-
mente estructurado, habia ido cediendo: los cambios se verificaban
on todos los 6rdenes; aparecian nuevos modos de vida y nuevas con-
cepciones acerca del problema que ella encarna; los hombres empe-



+200

anales de LA

zaban a sentirse personalidades individuales, las antiguas clases so
ciales eran reemplazadas y, al mismo tiempo, las ciudades se pobla-
ban con perjuicio de los campos; una poderosa sed de enriquecerse
habiase aduefiado del corazon de los hombres, como consecuencia
del nuevo sesgo que tomaba la vida, al presentarse como una fuente
de placer antes que como un eterno dolor;, buscabase un refinamiento
espiritual, capaz de producir emociones nuevas y artisticos goces; en
fin, enfrentandose el hombre con el mundo, sin rehuirlo, aceptandolo
y procurando mejorarlo, abandonaba para siempre la posicion hori-
zontal que habia tenido a través de varios siglos y adoptaba, aunque
con esfuerzo, la posicion vertical que iba a guardar hasta ahora. El
recorrido de este arco de circulo, que va desde la una hasta la otra,
es precisamente lo que en la Historia se representa comunmente por
medio de la formula Renacimiento-Reforma, y que, en el plano de los
estratos sub-histéricos, implica el desplazamiento del centro de gra-
vedad de Dios al hombre.

El Renacimiento es un fendmeno que hizo su primera”™ aparicion
en el mediodia, es un proceso realizado en el ambiente italiano, asi
como la Reforma fué una especie de Renacimiento para el mundo ger-
manico. Es sintomatico que el Renacimiento haya surgido en Italia:
ya por de pronto era el pais sobre el cual se habia erigido aquella so-
berbia organizacion politico-social que fué el Imperio Romano, cuyos
rastros a decir verdad, (i habianse ocultado, no llegaron a extinguir-
se; a mas de ello, en Italia estaban precisamente aquellas ciudades
que, las primeras, habian dirigido sus actividades comerciales hacia
Oriente. Italia era, pues, el escenario en el que, ccbn harta razén, debia
desarrollarse mas patéticamente aquel drama del Renacimiento, e Ita-
lia debia ser la regiéon en la que éste revistiera formas y caracteres
mucho méas acentuados que en ninguna otra. Hasta la situacidon geo-
grafica de la peninsula y las cualidades étnicas de sus pobladores de-
bian contribuir, como contribuyeron, a tal fin. Es por ello por lo que
los nuevos estilos y formas de arte, es decir, las nuevas formas de
vida, pues siempre los estilos artisticos son los medios primarios de
expresion de toda nueva concepcién de la vida, es por ello, decimos,
que se manifestaron por primera vez en suelo italiano. No es, pues,
tan s6lo, como generalmente se ha creido, que los pobladores levanti-
nos hayan tenido siempre una especial capacidad artistica, que no la
negamos; sino que, ademas, habia influido para que el Renacimien-
to italiano se realizase de modo preferente a través de las formas ar-
tisticas el hecho de haber sido Italia el primer pueblo en el cual aque-
[la nueva concepcion de la vida irrumpiera con singular anhelo de
prevalecer. Una vez mas, pues, la vida —y toda cultura arranca de



UNIVERSIDAD central 20)

la yj/*Q— no procedia por saltos; siendo Italia la llamada a iniciar
la nueva marcha, forzosamente debia iniciarla a través del mundo
glorioso de las artes. Sin duda, el Renacimiento italiano alcanzaba
también otros 6rdenes de cultura y de actividades humanas en ge-
neral, puede decirse que los invadia todos; pero siempre, aun en el
plano méas alejado del reino de las artes debia adquirir tonos artisti-
cos. SOlo asi se explica que toda la suma de manifestaciones cultu-
rales del mundo italiano de la época se haya caracterizado de tal mo-
do. SoOlo asi se explica que aun las esferas de la moral y de la reli-
gion hayan sido invadidas por ese espiritu artistico — vital, en su-
ma— de los dias del Renacimiento. Solo asi se justifica que incluso
la politica haya sido entendida entonces exclusivamente como un ar-
te, y que las teorias, cuya capital y ejemplar exposicion hiciera Ma-
quiavelo, hallasen razonable, bueno y justo aquello que, a los ojos
de la posteridad, iba a aparecer como un vil conjunto de métodos in-
justos, siempre que esos procedimientos estuviesen encuadrados den-
tro de ciertas prescripciones que pueden ser consideradas como la
téecnica impecable del hacer politico. Maquiavelo era un hombre de
su tiempo y, al ensefiar en sus doctrinas que el "fin justifica los me-
dios"™ y que al principe le es licito todo acto por inmoral que sea, con
tal de conseguir el engrandecimiento del Estado, no hacia otra cosa
que reflejar en la teoria lo que desde tiempos atrds venia ejecutan-
dose en la préactica. Por entonces, practicabase en las ciudades ita-
lianas una politica inmoral, hasta francamente criminosa, una poli-
tica de condottiercs, cuya'arma mas eficaz era el pufial y cuyos ar-
gumentos encarnaban en el filo de la espada; para justificar esta rea-
lidad — pues siempre los tedricos han tratado de justificar la realidad
politico-social circundante, como ya lo habia hecho, por ejemplo,
AristOteles en cuanto a la esclavitud— era forzoso que surgiese una
teoria similar, una teoria, también de condottieros, cuyas maéaximas
implicasen el reconocimiento de los hechos, habiéndole cabido este
honor, por lo que se refiere a aquella época, de modo principal, al ya
citado Maquiavelo.

Desde este punto de vista, se procede, pues, injustamente cuan-
do se reprocha a éste y se condenan sus teorias;, para ser mas justos,
habria que empezar por condenar el sistema de gobierno que, con
admirable consenso general y con participacion de principes y Papas
era admitido entonces como un imperativo politico insuperable, vy
después de todo, no hay que olvidar que Maquiavelo habia dicho:

Si he ensefiado a los principes a hacerse tiranos, también he ense-



202

anales de la

flado a los pueblos a deshacerse de sus tiranos", lo cual prueba que
por lo menos, no era ton parcial como se ha creido (1).

De todo esto se desprende, con singular evidencia, la validez de
nuestra afirmacién sobre el carécter vital-artistico que acompafia a las
manifestaciones renacentistas italianas, caracter debido menos a las
complejidades raciales de los habitantes levantinos que a la particu-
laridad de haber sido Italia, a causa de determinadas condiciones
que ya hemos puesto de relieve, el primer pais en donde hallaron eco
las voces de la "vida nueva".

Empero, la vida es un fluir que no se aviene bien con encuadrar-
se definitivamente dentro de moldes artisticos, pues siempre tiende a
superarlos; y si bien es cierto que, en una etapa primaria ella se ex-
presa a través de tales moldes, muy pronto los encuentra rigidos ha-
ciéndose entonces necesario sobrepasarlos, so pena de trocarse en
muerte. Y éste fué, de modo fatal, el camino recorrido por el Rena-
cimiento italiano; pusose demasiado la atencién sobre las formas vy
sobre los estilos de arte; se descuiddé en gran manera el pensamien-
to filosofico y religioso; hizose caso omiso de los problemas que has-
ta poco antes habian agitado terriblemente el mundo europeo, pro-
blemas tales como la inmortalidad del alma, la existencia de Dios y
la esencia del cosmos; a la inversa de la Edad Media, que habia sig-

il) Solo asi también, por altimo, se explica que hasta el crimen haya per-
dido su tradicional sentido, llegando a juzgarsele no tanto por su’ intencién, cuanto
por su ejecucion, pues por pérfida que aquella fuese hallaba siempre vindicacién an-
te las gentes, si el delito habia sido ejecutado, dirémoslo asi, con ingenio, astucia,
y hasta con elegancia, es decir, si no habia quebrantado ciertas formas exteriores
de compostura y ceremonia — formulas artisticas— aunque, por otro lado, que-
brantase, mé&s todavia, aboliese por completo las reglas de la moralidad y la justi-
cia. Pero no hablemos de moral; viéndolo bien ni siquiera existia quebrantamiento
alguno, puesto que, habiéndose refugiado por entonces toda moralidad en las "ma-
neras” y, en la forma; habiéndose exteriorizado en un grado inaudito, hasta el pun-
to de juzgar a un hombre no por lo que hacia sino por el modo cémo lo hacia, bas-
taba que los actos se acomodasen a esas formas exteriores para que pareciesen lici-
tos, ya que lo decisivo era parecer. En este sentido, pues, en verdad no se trataba
de una desmoralizacion verdadera, sino de una falsificaciobn de la moral, de un des-
centramiento total de sus mandatos.

Tal es la profunda significacion de las tan atacadas perversidad y criminali-
dad de los tiempos renacentistas — ya el pervertido no es, literalmente el amoral o
inmoral, sino el extraviado— , criminalidad que llegé a invadir no so6lo los rincones
miserables y las encrucijadas de los caminos, sino, sobre todo, los salones elegantes
de las mansiones regias, las galerias de los conventos, los subterrdneos y pasadizos
de las casas monasticas y hasta los naves de las iglesias y del recinto papal.



UNIVERSIDAD central 203

nificado una elusion de los problemas de este mundo, el Renacimien-
to significo la de los problemas del "transmundo"”, habiendo llegado
la misma Iglesia, que no siempre habia estado exenta de las tenta-
ciones de este bajo mundo, a convertirse en una suerte de principa-
do temporal, cuyos Pontifices, como Alejandro VI, como Julio Il, pro-
curaban, incluso maquiavélicamente, él engrandecimiento y la pros-
peridad del Estado pontificio, entonces, es verdad, reducido en la rea-
lidad y en las pretensiones — recuérdese que entes éstas eran univer-
sales, catdlicas— a una parte de la peninsula italiana.

Por esto, tiene razén G. de Greef cuando, refiriéndose a esta
época, dice: "En aquella época, los papas, si creian en el diablo, no
creian siempre en Dios; la moral, el derecho y la politica resolvianse
en simple calculo de las fuerzas elementales y brutales........ " ().

Natural era, pues, que el Renacimiento italiano, que no habia
tocado sino de rechazo el problema religioso, problema que contenia
la cuestion capital para los hombres de aquel tiempo, muy pronto lle-
gase a su fin. Como movimiento vital que era, hubo de revestir pri-
mariamente formas de arte; empero, para perdurar historicamente
habria sido necesario que se esforzase por rebasar aquellas formas y
alcanzar mas amplias proyecciones, es decir, que intentase romper
definitivamente las frabas, incluso religiosas, que hasta entonces' ha-
bian atado al espiritu del hombre. Esto no lo'hizo, y por ello le falté
impulso para dominar el futuro.

Propiamente hablando, el Renacimiento italiano no fué un mo-
vivimiento ideolégico, fué un sacudimiento emotivo; la Reforma, en
cambio, superando los sub-yacentes estratos de la vida, implicé una
conversion espiritual del hombre europeo, al menos del septentrional.

Es claro que cada época tiene sus problemas peculiares; para la
Europa prerenacentista, conforme lo hemos dicho, ninguno adquiria
las proporciones del problema religioso. Habiendo eludido o, al me-
nos, fingiendo — ficcién, artificio también— subestimarlo, el Renaci-
miento se condenaba a si mismo a no satisfacer plenamente las de-
mandas formuladas por sus contemporaneos, y a dejar, por ende, en
pié la mas grave y decisiva interrogante planteada a la razon huma-
na que empezaba a ejercer su poderio. Por cierto, no debemos ver en
ello un motivo de desvalorizacion de tal fendmeno, ni creer que hu-

*11 -V. G. de Greef.— "Creencias y Doctrinas Politicas".— Discurso de In-
troduccidon al Curso de Metodologia de las Ciencias Sociales.— Pag. 94.



1204

anales de la

biese dejado de llenar su cometido, porque si es cierto que coda época
tiene sus problemas, también lo es que la respectiva soluciébn no ad-
viene sino en el momento justo y, para la solucion del problema re-
ligioso, la hora no era la del Renacimiento.

Hemos analizado ciertas particularidades del Renacimiento ita-
liano; hemos visto cémo, desde tiempo atras, las corrientes histdricas
convergian hacia su produccion; hemos explicado también, siquiera
sea parcialmente, o, al menos, intentado explicar el por qué de su
primaria manifestacion en suelo italiano; hemos deducido, en fin
que, siendo un término de la férmula Renacimiento-Reforma, no se
logrard aprehender integralmente su sentido, si, no se llega a la esen-
cia del movimiento reformista. Pero, todavia no hemos precisado las
conclusiones que nos interesan particularmente para el objeto de
nuestro estudio. Y aun cuando ya un poco mas arriba hemos trazado
los cuadros generales dentro de los que deben ser comprendidas res-
pectivamente las diversas épocas histdricas, la medioeval y la subsi-
guiente, en este punto justamente es preciso y cabe comprobar los
enunciados entonces emitidos.

Y, en primer término, ;por qué, efectivamente, el Renacimiento,
como retorno a una modalidad cultural hundida ya, mantiene alguna
relacion con las Cruzadas, y qué clase de relacion es ésa? Todo re-
torno al pasado, lo hemos dicho, es una especie de auto-afirmacion,
de arraigo en las mas hondas bases de un pueblo o una cultura. Pero
ello sélo es empiricamente posible cuando. ese pueblo se contrasta
respecto de los demas, se especifica, mediante un proceso de cohesion
interior y de diferenciacién exterior, fendmenos estos subsecuentes a
una actitud de enfrentamiento con las otras comunidades sociales.

Ahora bien, tal actitud, que no depende de una causa singular,
es producida, principalmente, por el comercio o por la guerra, rela-
ciones entrambas que, suponiendo un espiritu de beligerancia, per-
miten a un pueblo, como a los individuos, afirmar las caracteristicas
que les son inherentes, delimitarse psicolégica y culturalmente, cir-
cunscribirse, fortalecer los lazos sociales en un sentido vertical, antes
que horizontal, agrandar el espacio espiritual —en el tiempo— aun
con detrimento de los lazos que juegan en el espacio geografico es-
pacio propiamente dicho— y que tienden a unificar a todos los hom-
bres.

Ya las relaciones que supone la guerra contribuyen a esta acti-
tud de los pueblos en lucha, y, ello se ve con mas claridad en este
caso, pues la acciéon de la lucha es doble: si por un lado excluye, por
otro incluye forzosamente, estableciendo una "socializacion , como



UNIVERSIDAD <central 205

lo afirma Simmel, (1), socializacion negativa, si se quiere, pero al
fin no menos eficaz y no menos real. Ya por eso siempre se conside-
r6 que el neutral — es decir, el excluido— debia ser mirado como
inexistente para los efectos de la lucha y de sus prolongaciones.

Pero, en las relaciones comerciales, aparece, asimismo, esa do-
ble accion y, lo que es mas importante, contribuyen ellas también a
que los pueblos en ellas participantes se perfilen mas y mas uno res-
pecto del otro, como diversos u opuestos? ;O sera, al contrario, co-
mo cree Fouillée, que el comercio contribuye a borrar los elementos,
haciéndolos caer dentro de un mismo orden de ideas y afecciones de
sentimientos y de intereses?

El comercio lleva siempre implicita una actitud beligerante, vy
no so6lo en el sentido de que, tarde o temprano, pueda engendrar una
lucha armada — corolario que casi siempre acompafia 0 subsigue a
la sordida lucha comercial— sino en aquel otro sentido, puramente
sociolégico, de que la socializaciéon por él establecida presupone, co-
mo la de la guerra, el mutuo engafio, la desconfianza y el afan de
triunfar, por cualquier método que sea, sobre el contendor, conjunto
de tacticas que también suele hacerse presente en el plano de la lu-
cha armada, o que, acaso, es un elemento esencial.

Pues, bien; si el comercio es una forma de lucha no cabe duda
de su validez como condicidn sociologica para la verificacion de aquel
proceso de singular caracterizacion de un pueblo. Dos pueblos uni-
dos por las relaciones comerciales, no so6lo no forman realmente una
unidad, sino que a la larga acaban por sentirse cada vez mas eXxtran-
jeros, es decir, por eludir todo contacto espiritual, reduciéndose en-
tonces todas sus relaciones al plano de una fria e inespiritual objeti-
vidad, que es propiamente el plano en que se han debatido siempre
las contiendas comerciales y, en general, econdmicas.

Ciertamente, existen signos aparentes que hacen creer al obser-
vador que, como consecuencia del comercio, se ha entablado una
fuerte compenetracion espiritual entre los pueblos comerciantes. Ta-
les signos exteriores se refieren principalmente a los usos y costum-
bres mas triviales: género de alimentacion, vestidos, esparcimientos,
danzas, cantos, etc.; y hasta pueden referirse, eventualmente, a Or-
denes més altos de vida, como al culto, a las ceremonias, lo mismo
que a las artes y a las letras. Pero precisamente estos préstamos mu-
tuos, estas IMitaciones, gue sin duda sirvieron a Gabriel Tarde para

*I) V. Simmel.— Sociologia— Tomo |.— Pag. 265.



206 ANALES DE LA

la formulaciéon de sus leyes de la Imitacion (1), imitaciones y prés-
tamos localizados-todos en el mundo de las formas artisticas y de la
vida, nos pueden probar por reversion que tras de esas formas sim-
bolo, exterioridad, ropaje, arte, en una palabra— existe siempre en
cada pueblo — comunidad €N forma, algo que es inimitahle y que a el
sb6lo le pertenece, siendo ello justamente lo que le hace aparecer en
tal o cual forma y no en otra. Y aln puede decirse que si, como lo
suponia el ya citado autor, para que esos signos aparentes, esos cam-
bios y préstamos tengan mayor posibilidad y relizacion, era necesario
gue se acortaran las "distancias" entre el gue imita y el imitado — in-
dividuos, clases, pueblos— ningun camino ciertamente viene a ser
menos a propoésito para tal finalidad, salvo el de la guerra, que el de
las relaciones comerciales. Asi, pues, hemos de concluir que éstas,
aun cuando llegan, en algunos casos, a sugerir semejanzas y unifor-
midades aparentes, en el fondo siempre son condicionalidades sociolo-
gicas dentro de las cuales se realiza el proceso de especificacion de
los pueblos y de su real y constante diversificacion.

Esto es, precisamente — vy a probar ello es a lo que habiamos ten-
dido— lo que sucedid, en el transcurso del periodo de las Cruzadas,
con los pueblos del mediodia de Europa, especialmente con'el italia-
no. Es verdad que todavia no Duede hablarse de UN puehlo italiano,
sino de los pueblos de esa peninsula; es verdad, también, que hasta
muy tarde los diversos pequefios Estados italianos parecian repelerse
mutuamente, pues se combatian de continuo y con verdadera safia;
es verdad, por ultimo, que, segun generalmente se cree, la unifica-
cion real del pueblo italiano fué obra del siglo pasado solamente. Em-
pero, observemos con cierta atencion y deduzcamos la parte de cer-
teza que hay en tales apreciaciones y qué es lo que nos sirve de base
para que nosotros no las aceptemos en su integral jdad.

Merced a la guerra o al comercio, que fueron en definitiva, po-
derosos moviles de las Cruzadas, o mejor aun, merced al comercio, y
a la guerra — pues, dadas las condiciones en que entrambos hechos se
realizaban entonces, no eran incompatibles— entablése un sistema
de relaciones entre los pueblos de Occidente— en particular, los de
la peninsula italica— y los pueblos de Oriente, muy en especial los
turcos, relaciones que contribuyeron todas, a causa de su caracter ne-
gativo, a una lenta, pero real diversificacion de las partes en lucha,
afirmando los caracteres propios de cada una, trazando una valla,

(1) V. Las Leyes de la Imitacidn.



UNIVERSIDAD central to 7

cada vez mas insalvable, entre turcos y cristianos, vale decir, euro-
peos.

Pero, de entre éstos, a quienes mas de cerca tocaban los asun-
tos sean comerciales, sean guerreros— .era a los pueblos italianos,
aunque mas no fuera que por la sencilla razén de su particular po-
sicibn geografica. Ya, por eso, casi todas las Cruzadas, salvo la gpe
siguié por via terrestre, partieron de los puertos italianos, en particu-
lar de Venecia, a la sazén en camino de su encumbramiento, conse-
cuencia que fué, sin lugar a duda, de su participacion en ellas. Pues,
en efecto, como lo dice un autor, "el resultado de las Cruzadas dejo
demostrado de modo palmario que la republica entré6 a tomar parte
en estas empresas sin que la guiase otro interés que el puramente
comercial (1).

Ahora bien, siendo los pueblos italianos los mas directamente
interesados en aquel movimiento comercial al par que beligerante, na-
da méas natural que fueran ellos los primeros en experimentar aquel
proceso de diversificacion socioldgica frente a los pueblos orientales.
Es verdad que, aparentemente, se establecieron lazos positivos de re-
lacion entre unos y otros; se hicieron algunos préstamos y llevaronse
a cabo determinadas imitaciones, de acuerdo con lo que hemos esta-
tuido antes. Los europeos, sobre todo, impresionados por las cos-
tumbres y los estilos extranjeros hubieron de adoptar, mas de una
vez, estos y aquellas, siquiera sea como reaccién contra las viejas
formas medioevales. Ya es bien sabido y lo hemos afirmado nosotros
también que en los planos vitales se dejé sentir una irrupcion de las
maneras orientales; pero todo ello no traspasd los limites del puro
reino de las formas exteriores, es decir, no trascendidé de la esfera
del arte y de la vida.

En cambio, todo ello, por lo que se refiere al plano méas profun-
do, el del espiritu, tendié, mas bien, a condicionar el desarrollo de
un espiritu propio, permiti6 que los pueblos italianos, mediante ese
proceso de singularizacién, sacaran a flote los restos culturales del
pasado, hicieran renacer — renacimiento— viejas formas y concep-
tos, que, al mismo tiempo que los caracterizaban, implicaba también
un ahondamiento en los mé&s ocultos estratos de su esfera cultural.
Es decir, aquel proceso encerraba una labor doble: mientras y en tan-
to que era un proceso de diversificacion exterior también lo era de

1) "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Universidad de Cambrid-
9e—Tomo |—Pag. -t03.



208 ANALES DE LA

cohesion Interior, gracias a la reviviscencia de la unitaria objetividad
cultural del pasado. Es, por ello, por lo que nos habiamos permitido
designar al Renacimiento como un suceso matizado de retornos, vy
por lo que, ademés, habiamos indicado que tales retornos no suceden
sino, en la generalidad de los casos, dadas previas o simultaneamen-
te-ciertos condiciones exteriores objetivas, entre las que se destacan
las implicitas en el comercio o en la guerra, o, en el comercio y en
la guerra.

Contra estas afirmaciones pueden suscitarse dos principales ob-
jeciones, provenientes entrambas de la esfera de los hechos historicos,
considerados empiricamente.

Primera.— "si ello es asi, ¢como se explica que, precisamente
en aquel tiempo y aun hasta bastante tarde, Italia — para no refe-
rirnos sino al pais en mencibn— haya permanecido dividida en una

multitud de "estaduelos" que mantenian perpetuas y encoradas lu-
chas Intestinas y que incluso dentro de cada Estado las facciones tu-
multuosas hayan mantenido luchas similares? Y, naturalmente, has-
ta podia respaldarse la validez de esta objecibn con transcripciones
como ésta: "Hemos visto — dice Fouilleé— c6mo el Renacimiento
colmo6 la medida del furor homicida: todas las ciudades estaban en
guerra civil; cada municipio desgarrado por facciones que se perse-
guian con odio sanguinario (1).

Es preciso confesar que la objecion es, a primera vista, contun-
dente y que vendria a desvanecer nuestras aseveraciones anteriores.
Confesamos, ademaés, que, en verdad, empiricamente los hechos acae-
cian tal como se los pinta. Asi, pues, histc’)ricamente, tendriamos que
acabar por dar la razbn a nuestros presuntos adversarios. Pero es
preciso también observar que no nos incumbe, en el momento, ana-
lizar el caso Nistoricamente, sino sociolégicamente, es decir, sujetan-
donos al método rigurosamente socioldgico.

Ya, dentro del mismo plano histérico, tenemos que anotar la
singular advertencia que, sin quererlo talvez, nos hacen todos los his-
toriadores; la de que aquellas luchas eran Intestinas. No es que sélo
se las haya llamado asi por casualidad, sino por la mas honda razdén
de querer diferenciarlas justamente de las guerras con extranjeros o,
diremos empleando la terminologia de entonces, con los infieles. El
italiano de entonces — diriamos mejor, el europeo— entendia que

(1) V. "Bosquejo psicolégico de los pueblos europeos".— Pag. 137.



UNIVERSIDAD central 209

toda guerra llevada a cabo con otros pueblos o ciudades cristianas
implicaba cierta violacién, transgresion o quebrantamiento de un or-
den objetivo comun, de una unidad superior frente a la cual o bajo
la cual desaparecian todas las demas diferenciaciones secundarias.
Esa unidad superior, ese orden comun estaban encarnados precisamen-
te en la palabra Cristian0o, como contrapuesta al infiel.

Tan cierto es esto que, a la inversa, en el caso de luchas con
los pueblos Infieles, el mismo italiano — o europeo— presuponia una
perfecta licitud para realizarlas, y, aun mas, creia cumplir con un
deber de fiel vasallo de la Iglesia de Cristo, sin que entendiese trans-
gredir orden alguno. Tal fué el criterio — mitad PdJdN0, mitad Cris-
tiano, hay que confesarlo— con que combatieron, por ejemplo, los
mismos cruzados en Tierra Santa y con el que, méas tarde, los espa-
fioles sojuzgaron a los indigenas americanos.

Es, sin duda, por atender a la existencia de aquella unidad, por
lo que los historiadores nos hablan entonces — refiriéndose al caso
de las guerras italianas— de guerras Intestinas. v es muy curioso ha-
cer notar que el moderno concepto de guerra Internacional sélo sur-
ge, como es natural, con bastante posterioridad, es decir, precisamen-
te cuando se hallan en su proceso gestatorio las entidades nacionales,
0 sea, cuando se ha producido ya una ruptura definitiva e irremedia-
ble de aquella vieja unidad, (UizZas super-historica.

La incontrovertible existencia de esta unidad es exactamente la
que nos prueba que todas aquellas luchas y odios regionales, y ciu-
dadanos, por fuertes y desesperados que perezcan, no alcanzaban a
deshacerla, manteniéndose tras ellas, a veces oculta, sin duda, pero
siempre operante, hasta que mas hondas corrientes, que no esas em-
piricas diferencias de las luchas, vinieron a hacerla vacilar y a que-
brantarla. Pero precisamente cuando la quebrantaron, hubieron de
surgir en su lugar unidades menos uinversales y eternas, es cierto,
pero no menos poderosas y dotadas de sentido CONesIvo: las unidades
nacionales.

Pero hay algo mas todavia. Si, en el plano sociolégico quere-
mos representarnos, con relativa fidelidad, una entidad colectiva, una
forma $0CIal — llamese tribu, Iglesia, pueblo, nacién, clase o Esta-
do— forzosamente habremos de representarnos como un "sistema de
fuerzas sociales”, en mucho comparable con un sistema planetario,
hasta con los caracteres de centripetalidad y centrifugalidad.

Ahora bien, del mismo modo que en un sistema planetario el
equilibrio entre la fuerza centripeta y la centrifuga, es el resorte que
mantiene en vigor la unidad del sistema, asi también, en el mundo de



210 ANALES DE LA

los formas sociales, es un equilibrio semejante el que realiza la fun-
cion de unificaciéon de los grupos o de los pueblos.

Asi, pues, es hasta cierto punto forzoso que, junto a las tenden-
cias centripetas, que se dirigen a realizar una solida cohesion, sub-
sistan algunas fuerzas centrifugas, necesarias para guardar el equi-
librio, necesarias para mantener un estado de tension, indice revela-
dor de la vida espiritual de un pueblo o de una clase. Cuando, pre-
valeciendo absolutamente las fuerzas de la segunda clase, se rompe
el equilibrio, entonces es cuando realmente se descompone la unidad
descomposicion que se manifiesta rotundamente en el aparecimien-
to de nuevas unidades.

Tal suceso es, precisamente lo que acaecié cuando, quebranta-
da la unidad religioso-espiritual de la Europa cristiana, roto el "sis-
tema de fuerzas" mas amplio que se ha visto en la historia, surgie-
ron las comunidades nacionales, a la manera de dispares sistemas
excéntricos, Que ya no guardaban conexion entre si. Pero, de ningun
modo era esto lo que sucedia dentro del "sistema" social del pueblo
italiano, sistema conceéntrico, respecto al mas omplio de la cristian-
dad, durante el periodo del Renacimiento. Por debajo de las rencillas
de las facciones y de las luchas de las ciudades — meros episodios
historicos, actuaciones de las fuerzas centrifugas— subsistia un pun-
to de referencia comun, que, a pesar de esas agitaciones superficia-
les y esas quiebras historicas, tenia la suficiente potencia para man-
tener unidos a los grupos y, asi, equilibrar el sistema social, aunque
de ello no se diesen cuenta siquiera los grupos.

Ese bajo fondo unitario, que, desempefiando el papel de una
fuerza centripeta, contrarrestaba la accion de las fuerzas adversas e
impedia la ruptura del equilibrio, estaba representado principal-
mente por la esfera unitaria de las creencias y sentimiento religiosos
y por el circulo, no menos unitario, del idioma, fijado ya con singu-
lar esplendor por Dante Alighieri; y hasta por aquel sentimiento re-
trospectivo, que miraba la comunidad cultural greco-romana del pa-
sado y aun la comunidad politica del Imperio extinto, como formas
de posible reviviscencia, siquiera sea ideal, sentimiento que precisa-
mente constituia una de las (ir€CCIONES del Renacimiento, cuya prin-
cipal obra fué exactamente la de haber condicionado esa reviviscen-
cia ideal, siendo por ello, al mismo tiempo, un fendmeno condicio-
nante y condicionado, es decir, un fendmeno, en términos de otra re-
laciéon, dentro del cual aquello mismo que permitia su realizacion
formal, era, a la vez, elemento Material de esa realizacién.

Mas todavia. Podemos incluso afirmar, como ya se puede en-
trever en las consideraciones aqui apuntadas que, sin duda, es preci-



UNIVERSIDAD CENTRAL 211

sdmente en este periodo historico cuando el "sistema social® repre-
sentado por Italia adquiere mayor tension y, légicamente, empiezan
los arupos a sentirse atraidos por ia unitaria esfera recéndita a que he-
mos aludido. Ciertamente, todavia el pueblo italiano no se halla en
forma, ni menos aun es una "nacién"”; podria.mismo decirse que, apa-
rentemente, se encuentra desarticulado, que reina una diversidad
irreductible. Empero, también es cierto que existe ya un principio
de unidad, que el equilibrio del "sistema" no se rompe, antes bien
tiende a hacerse méas fuerte, aunque, es verdad, tal "sistema" tiende
por otra parte — lo cual corrobora nuestra tesis general— a dejar de
ser concéntrico y subordinado para tornarse excéntrico y auténomo.
En consecuencia, no vacilamos en afirmar que, durante el periodo re
nacentista, el pueblo italiano no era en verdad una unidad, historica-
mente, pero si sociolégicamente.

Por ello se equivocan de modo general, quienes creen que la
"nacion" italiana sélo es producto del siglo pasado. En el siglo pa-
sado, si, habra adquirido los caracteres de una unidad politica, es de-
cir, habra recientemente realizado el ideal, ya desde antafio conver-
tido en hecho por los otros paises, como Francia, Inglaterra, etc., el
ideal* del Estado nacional; en el siglo pasado, es cierto, habra llegado
a ponerse en forma, como manifestacién caracterizadamente histo-
rica; pero la "nacion" italiana, en su mas hondo y estricto sentido,
sobre todo en sentido sociologico, en el sentido de un "sistema de
fuerzas sociales"”, particularmente caracterizado, sistema de equilibrio
real, arranca de los dias del Renacimiento. Y lo que decimos de la
italiana, es peciso decirlo, Pari passl, de todas las demas.

De aqui se desprende, por otro lado, que las luchas renacentis-
tas entre los pequefios Estados, no tienen otro significado que el de
un periférico vaivén de la supremacia politica dentro de la peninsu-
la, supremacia encarnada, ora en Venecia, ora en Florencia, en Gé-
nova, ya, en fin, en Roma, considerada aqui, para el propdsito del
momento, nada mas que como uno de tantos Estados maquiavélicos,
pues, es absolutamente distinto el plano dentro del cual habia desem-
pefiado y desempefiaba todavia, aunque en sentido regresivo, el pa-
pel de fuerza centripeta para la cristiandad.

Segunda: La segunda objecion se halla virtualmente enlazada
con la refutacion de la primera. En efecto, puede decirse: Admitimos
que el Renacimiento haya implicado un proceso de singularizacion
del conjunto de Estados italianos, frente a los pueblos orientales, con
los que la peninsula mantuvo maéas directamente sus relaciones béli-
cas al par que comerciales; admitimos también que haya constituido



“r - ANALES DE LA

una realidad sociolégica la unidad sistematica del pueblo italiano
precisamente en relacion con aquellos pueblos; empero, (puede ha-
blarse de una tal caracterizacion frente a los demas pueblos euro-
peos? ¢(No prevalecia, acaso el circulo maximo de la cristiandad, den-
tro del cual se desvanecian las sub-diferenciaciones?

También el tépico aqui expuesto debe ser considerado desde los
planos historico y socioldégico. No cabe negar que, historicamente,
apenas si, a la hora del Renacimiento, era posible trazar los limites
caracterolégicos de los pueblos europeos. Pero, justamente, el Rena-
cimiento es el periodo histérico que trasunta la iniciacion historica
de ese proceso de diversificacion colectiva. ElI Renacimiento es el
Mmétodo — dirémoslo asi— en virtud del cual el medioeval “sistema
de fuerzas sociales” que representaba la cristiandad con singular su-
premacia, hubo de ser sustituido por los variados y multiples "siste-
mas" parciales que, precisamente a causa de la ruptura del equili-
brio de aquel, empezaron a forjarse, en cumplimiento de leyes socio-
I6gicas profundas.

Procuremos esclarecer de una vez, definitivamente el punto. No
es que durante el periodo historico del medioevo no hayan existido
diferencias de raza, de costumbres y hasta de idioma, no que duran-
te el mismo tiempo los pueblos no se hayan dado cuenta — con las
limitaciones del caso— de esas caracteristicas diferenciales. Pero
todas ellas nc alcanzaban a tener la suficiente fuerza centrifuga pa-
ra hacer que se desequilibrase el grandioso "sistema" medioeval, sen-
cillamente porque éste estaba constituido por el unitario principio de
la religion, que, en su calidad de irresistible fuerza centripeta, hacia
que las fuerzas contrarias se sometiesen a su supremacia. Por ello,
precisamente, cuando esa centripetalidad fué siguiendo un curso de-
gresivo — vy este proceso es, a no dudarlo, la substancia del periodo
histérico que resefilamos— , entonces inversa pero simultaneamente,
el proceso formativo de los "sistemas de fuerzas sociales" particula-
res adquiri6 un ritmo PrOQresivo. Desde otro punto de vista, encua-
drado siempre dentro del plano sociolégico, hemos de recordar con
Simmel (1) la teoria del "cruce de los circulos sociales”, segun la
cual un hombre puede pertenecer sociolégicamente al mismo tiempo,
a diversas fOrmas sociales, a diferentes asociaciones de distinta indo-
le, verificandose, entonces en la persona del sujeto en cuestion el
llamado "cruce" de esos circulos. Ello no obsta, sin embargo, para

ti) V. Qb cit,



UNIVERSIDAD CENTRAL 2.°,

gque uno de esos circulos — el méas fuerte, el de mayor atraccion— se
superponga y, en caso de colision, prevalezca sobre los demas, pasados
a la categoria de subalternos. Asi se explica por ejemplo, que, en
nuestros propios dias, un individuo que se siente ligado, a la vez, a
su cantén, a su provincia, a la Iglesia, a la Universidad, etc., tenga,
segun los casos, especial y victoriosa adhesion a uno de esos circulos
sociales.

Dentro de la terminologia que hemos adoptado, nosotros explica-
riamos las cosas en la siguiente forma. Dos o mas sistemas pueden
coexistir, y de hecho coexisten, haciendo que un individuo experimen-
te simultdneamente la accion de las fuerzas centripetas de cada uno
de ellos; fuerzas que contempladas desde el singular punto de vista
del respectivo sistema parcial y subalterno, resultan centrifugas; pe-
ro, como se trata siempre de “sistemas" de diversa magnitud social
nunca dejard el sistema de mas intensa atraccién de controlar la ac-
cion de los demas, que, por lo mismo, se truecan en subordinados, vy
aun de anularla si llegare el caso, a fin de que su propio equilibrio no
se rompa (1).

Dentro del cosmos social prevalece el sistema de fuerzas dota-
do de mas intensa centripetal jdad; asi, en el caso que nos ocupa, te-
nia que prevalecer aquel sistema social representado por la Iglesia
Catdlica, dicho mejor, por la cristiandad, precisamente hasta cuando
perdurase el equilibrio debido a la accion ejercida por el eje central
del sentido cristiano-catdlico. Pero, si-como-ya lo hemos dicho, lo
que caracteriza sociolégica y meta-sociolégicamente al periodo his-
térico del Renacimiento — desde las Cruzadas hasta la Reforma in-

(1) No de otro modo se comporta, pongamos por coso, la fuerza de atrac-
cion solar respecto de la luna, la cual, no por experimentar la secundaria de la tie-
rra, deja de experimentar —y sin duda en un inverosimil caso de colisibn entre las
dos, prevaleceria lo del sol— aquella. Y, todavia, mas patéticamente demostrado la
podemos ver en el coso de los asteroides. Si es cierta la hipOtesis de que no son mas
que fragmentos de un antiguo planeta, ciertamente nay base pora suponer que, sin
duda, en un tiempo integraban un sistema subalterno y parcial— el supuesto planeta

sistema dependiente del centro de gravedad solar, como los demas. No cobe duda,
asimismo, que, sobrevenida la ruptura del equilibrio, despedazado el planeta, des-
de un punto de visto totalmente singular, podia considerarse como anulada la fuer-
za de atraccion del centro del planeta —y de hecho destruyése— , siendo la conse-
cuencia de ella la dispersiéon total de los fragmentos por el espacio. Pero, como, por
encimo de ella ejercia su accion la fuerza centripeta del sol siguieron girando los
asteroides por la mismo Orbita como si no hubiese sucedido nada, y de hecho, del
punto de visto del sistema solar en general, el suceso no tuvo trascendencia.



1

214 ANALES DE LA

clusive— es exactamente la degresion en la intensidad de la accion
ejercida por aquel principio, despréndese de todo lo aseverado, con
particular claridad, que una vez amenguada esa accidn, necesaria-
mente tenian que surgir nuevos "sistemas de fuerza sociales"” todo
lo parciales y excéntricos que se quiera, pero no menos coordinados
y dotados de equilibrio interno.

Ahora bien, volviendo al tema central de la objecién, y de acuer-
do con la dogmatica sociolégica de los "sistemas" cuyo trazado aca-
bamos de hacer, no cabe duda que podemos afirmar que precisamen-
te el inicial momento histérico del Renacimiento corresponde al mo-
mento sociolégico en que las fuerzas del "sistema méaximo" de Ila
Europa cristiana comienzan a relajarse, dando asi lugar a que el fe-
ndmeno de la cohesion social se realice en torno de otros centros, re-
presentativos de nuevas fuerzas en accién, todo lo parciales que se
quiera, carentes de un sentido totalitario, catdlico, pero plenas de
poderio congregador de las gentes. Estas, entonces, empezaron a dar-
se cuenta de que ya no ejercia sobre ellas aquel principio universali-
zante ningun decisivo influjo y de que su natural tendencia a formar
grupo, a cohesionarse se veia satisfecha con el nuevo principio par-
ticularizante.

Correlativamente a este movimiento, o, acaso, como Su prece-
dente real, es preciso apuntar el surgimiento de nuevos y particulares
intereses — intereses nacionales— que ya no podian entremezclarse
y servir indistintamente de. maoviles politicos a los variados pueblos,
sino que soOlo podian referirse a uno de ellos, precisamente porque
su fomento implicaba el dafio o elretraso causado a losintereses de
los demas pueblos. Tales intereseshabian sido el I6gico producto de
diversos sucesos acaecidos — que luego, nos merecera un nuevo exa-
men— en el mundo empirico, como los descubrimientos, el apareci-
miento de nuevas rutas comerciales y campos de explotacién, el
transito, en una palabra de la etapa de una economia fundamental-
mente agraria a una economia comercial industrializada y capitalis-
ta, que, a su vez, denunciaba que la potencia del hombre europeo se
tornaba ilimitada, en los diversos 6rdenes, como jlimitado se hacia
el escenario fisico en que le tocaba actuar.

Asi, pues, el correlato de la aparicion de aquellos intereses, en
el justo momento histérico en que las antiguas fuerzas unificadoras
comQjpzaban a quebrarse, fué la aparicion del principio diversifica-
dor que, cada vez con mas impulso, tendia a la fortificacion de las
nuevas entidades colectivas — sistemas parciales de fuerzas , con
matices especificos, con afanes e intereses propios, tanto mas perfi
ladas e inconfundibles cuanto menos hacian valer para ellas los cri



2ir»

UNIVERSIDAD central

terios, principios y normas que, hasta ese entonces, les habian servi-
do de sustentaculo comun. Tales entidades se llamaron bien pronto
naciones, mejor dicho, Estados nacionales, Estados que intentaban
abarcar una nacién, del mismo modo que — y esto revela que el viejo
principio de la teologia cristiana, segun el cual el hombre se halla
compuesto de alma y cuerpo, no habia sido olvidado, antes bien ha-
bia sido aplicado a las colectividades— el cuerpo humano no era sino
la forma externa y perecedera tras de la cual latia un principio espi-
ritual, el alma, ontolégicamente superior a cquel. Y estaba bien que
se las llamase NACIONES, porque, en realidad, nacian, tal como si se
tratase de una gestacién organica, del fondo comun de la humanidad
europea y cristiana. Emergian a una vida nueva, con marcados inten-
tos de autonomia, de soberania; con un porfiado afan de situarse, no
s6lo frente a frente una de otra, sino cada cual SODIE todas las demas.
De esta suerte, puede decirse que la piramide representativa del mun-
do europeo medioeval se convertia en un poliedro. Empero, todo po-
liedro, por irregular que sea implica un punto central de referencia
y coordinacién; no de otro modo las nuevas unidades nacionales im-
plicaban también un eje de esa naturaleza: la similitud del punto de
partida y hasta, diriamos, de la via formativa misma. No obstante
ello, las grandes entidades nacionales, derivAndose de un punto de
partido genérico y sometiéndose al influjo conformador de métodos
similares, llegaron a aparecer en el campo de la historia, mirado es-
cuetamente, como formas disimiles, aunque ocultasen todas un pro-
ceso comun (1).

Historicamente se manifiesta aquello en el constante ritmo de
consolidacion nacional que siguen los pueblos europeos, en la consa-
gracion de las dinastias nacionales, en el realce de los caracteres sin-
gularizadores que van descubriéndose y acentudandose; en todo aque-
llo, en una palabra, que puede caer dentro de la denominacion gené-
rica de fUErzas plasticas —vis formativa— de las colectividades na-
cionales.

Y tan cierto es que entonces en el d&mbito histérico, los pueblos
europeos adquieren facetas especiales, que precisamente el mismo
fendmeno del Renacimiento adquiri6 también caracteristicas diversas

*]1 Cosa ésta que no nos debe extrafiar, ya que, seglun las modernas teo-
nas sociologicas, el proceso social justamente es un elemento invariable y las for-

mas sociales, los elementos variables dentro de toda realidad social— V. Von Wiesse,
etc.



21G ANALES DE LA

en cada uno de ellos. Siglos atras, el fendbmeno de la cristianizacidén
del hombre europeo habia revestido una configuracién historica igual
en todo el Continente. Y, por eso, de alli hubo de derivarse la unita-
ria Civitas Maxima del medioevo. Ahora, un fendmeno distinto — has-
ta puede llamarsele inverso— , el Renacimiento, que esencialmente
significaba un proceso idéntico para todo el mundo europeo, infor-
mo, de acuerdo con una ley social ineludible, diversas manifestacio-
nes externas, segun cuales eran los reales elementos objetivos de las
ya divergentes agrupaciones sociales. Es por esto, justamente, por lo
que, conforme hemos apuntado mas atras, el Renacimiento italiano es
el correlato historico-sociolégico de la Reforma, expresion ésta tipica
del espiritu de la raza germéanica, como aquel lo habia sido del hom-
bre del mediodia. Lo que el Renacimiento fué para Italia y demas
paises meridionales, fué la Reforma para los paises de origen ger-
manico, en primer término para Alemania. Pero este punto merece

capitulo especial.



CAPITULO |

LA REFORMA

Quienquiera que trate de hacer un examen de la serie de su7
cesos histéricos que integran el complejo fendmeno que se conoce
con el nombre de la Reforma, ha de empezar por reconocer la mag-
nitud e intensidad de él; asi como también la ldégica diferenciacién
que es necesario plantear, entre lo que constituye el d&mbito puro del
hecho histérico en si considerado y aquello que, sea en calidad de
correlato, sea como consecuencia, pertenece a otros ambitos, ubica-
dos en otras disciplinas o ramas del conocimiento.

Por consiguiente, y por lo que respecta a nuestro actual punto
de vista, que no es necesariamente el historico, aunque por fuerza
tenga que apoyarse en él y utilizarlo, se hace necesario discriminar,
con toda la pulcritud del caso, aquellos aspectos de pura indole so-
ciolégica que los hechos puedan proporcionarnos; y una vez discri-
minados, referirnos, si no exclusiva, al menos principalmente a ellos.

Hemos de recordar, como un necesario antecedente, nuestra
afirmacion sobre las calidades esenciales de la Reforma. Ella cons-
tituy6, para el mundo germénico, una especie de Renacimiento; vy
por otro lado, el Renacimiento puede ser considerado como un prelu-
dio para la Reforma. Lo cual quiere decir que, ella aparece, o como
una face subsecuencial al Renacimiento italiano — si desde el punto
de vista de la Historia general de Europa— ; o — si del punto de vis-
ta de la historia especial de Alemania— como un auténtico Renaci-
miento, objetivamente autonomo.

Pero, cualquiera que sea la posicion histérica desde la que se
contemple el hecho, existe algo que puede valer lo mismo para la
una que para la otra, y ese algo, por otra parte, implica el significa-



ANALES DE LA

do mas profundo y esencial de la Reforma, al que hemos hecho ya
alusion alguna vez. La Reforma implic6 fundamentalmente una su-
peracion del Renacimie'nto italiano, en el sentido de que atendié al
problema capital de la época, precisamente aquel que el Renaci-
miento habia eludido o fingido eludirlo: el problema religioso. Pero
por lo mismo que atendiéo a tal problema, la Reforma vino también
a significar la quiebra y el hundimiento del "sistema social catélico",
universalizante y ecuménico, hasta entonces representado aparatosa
y hésta artificiosamente por la Iglesia, si bien es verdad que su rela-
jacion y fragmentacion internas habian venido produciéndose desde
los mismos dias del Renacimiento.

El problema religioso, segun se ha dicho, tenia que ser lbégica-
mente descartado del Renacimiento. Lo que hizo el Renacimiento no
fué, pues, sino aplazar la solucibn para un momento posterior. El Re-
nacimiento se detuvo en las fronteras de la vida y en esa detencion
no hubo otra cosa que una légica delimitacion del poderio que en-
carnaba, pues, de acuerdo con su indole y su sentido méas hondo, es-
tuvo de antemano determinado a no invadir el plano transvital de los
grandes problemas del espiritu. Y esa detencion fué justamente Ila
que hizo posible el advenimiento de la Reforma protestante exacta-
mente del mismo modo como es la vida la que hace posible el surgi-
miento del espiritu.

Ahora bien, ¢a qué se debid el que la Reforma expresase fun-
damentalmente el planteamiento y acaso la solucion del problema re-
ligioso? Evidentemente, a mas de que ella constituia una ascension
al plano del espiritu de aquella impetuosa corriente que se iniciara
en el Renacimiento; a méas de que, hasta entonces, las condiciones
objetivas de la institucion eclesiastica en general habian jdo en sor-
prendente transformacién, lo que hizo pensar en la necesidad de trans-
formar el espiritu mismo que la informaba; a mas de ello, decimos,
obraba también un factor de caracter psiquico-histérico, contribu-
yente a que la Reforma significase, una evidente transposicion en
materia religiosa. Cada hecho o suceso histdrico mirado empirica-
mente, requiere, para su realizacion, de un escenario adecuado que
le sirve de contorno, lo que hace que haya de realizarse precisamen-
te en tal o cual pueblo y ndé en otro, comprobandose de este modo
aquel aserto spengleriano de que la historia en general (1) no se

(1) V. Spengler— "La decadencia de Occidente".



UNIVERSIDAD CENTRAL 210

halla presidida por el azar, pero si por el sino. Y si el sino histdrico
del pueblo italiano fué producir el Renacimiento, el sino historico de
la raza germana fué realizar la Reforma protestante. Este sino histo-
rico de Alemania nos descubre, si verificamos una especie de retros-
peccion histérica, que, por debajo de todo y en el méas profundo estra-
to de la psicologia colectiva del pueblo aleméan, yace latente una vieja
y potente raiz, la grandiosa fuerza mistica — vis mistica— , idealismo
mistico o misticismo idealista, que, aunque parezca paraddgico ex-
plica suficientemente la incomparable capacidad de vuelo metafisi-
co de ese pueblo a la vez que el sentido de religiosidad que posee.

La poderosa corriente idealista del pueblo germano es, como lo
dice Sauer (1), su mas tipica actitud o creacion. La mistica alema-
na tiene una vieja y gloriosa estirpe, posee prestigios milenarios. Se
hizo patente ya, en los dias més remotos, en las inmortales produccio-
nes de su literatura, como los Nibelungos, fuente inspiradora de nue-
vas creaciones posteriores; luego, en las teorias filosoficas de los si-
glos XIIl y XIV, en obras de maestros tales como Eckehart, el mistico
y Nicolds de Cusa, precursores en cierto modo de las direcciones re-
nacentistas; mas tarde, en las mismas especulaciones doctrinarias de
la Reforma; y, por fin, con mas vigoroso empuje todavia, en las ac-
titudes metafisicas de los idealistas, ora subjetivos como Kant y Fich-
te, ora objetivos como Schelling y Hegel.

Y no solo en el campo de la filosofia, de la religion o de la lite-
ratura se hizo patente aquel. impulso. .También en las esferas del
arte hubo de expresarse positivamente, desde cuando surgi6é el goti-
cismo en la arquitectura de las catedrales medioevales, hasta cuan-
do el alma germana se superd a si misma en las Operas de Wagner
y en las cantatas y fugas de Juan Sebastian Bach.

Esta "dilatada corriente de la mistica alemana"”, en frase de
Heimsoeth (2), es, pues, la que satisface plenamente nuestra de-
manda sobre el motivo fundamental para que la Reforma haya re-
vestido caracteres germéanicos y, mas todavia, haya sido virtualmen-
te una actitud cristiano-germana. En un pueblo dotado de esta suer-
te, todo suceso historico ha de tener resonancias trascendentes, como
si lo importante y decisivo para él fuese, no tanto el hecho histdrico
en si mismo, sino la fuerza espiritual que, animandolo, corre tras él
o, mejor dicho, bajo él. Y asi, substancialmente, la Reforma impli-

(1) V. Sauer.— "Filosofia Juridica Social".

12) V. Heimsoeth.— "Los seis grandes Temos de lo Metafisica Occidental".—
Pag. 16.



220 ANALES DE LA

cO pora el pueblo germano, menos un acaecer temporal en cuya vir-
tud se transformasen ciertos elementos de cultura, que una auténti-
ca trasposicion de actitudes humanas, frente al grandioso tema in-
temporal de la Metafisica cristiana: el destino del hombre, bajo el
dedo de Dios.

Pero si tal es el sentido recondito del suceso reformista, cabe
también y es preciso analizar someramente los contornos del cuadro
historico. Y como en el plano histérico los sucesos suelen realizarse
dentro de determinadas condiciones objetivas, que son las que los fa-
cilitan y les sirven de fondo explicativo, estard bien que nos deten-
gamos en el examen de alguna o algunas de esas condiciones, con
el desapasionado animo de buscar, no datos que afirmen un prejui-
cio, sino razones que expliguen el hecho y sean las premisas ldgicas
de las que se deduzca el corolario del juicio definitivo.

»

No solo que seria innecesario, sino también supeérfluo el que re-
pitiéramos aqui lo que anteriormente hemos afirmado ya respecto de
la capital transformacion sufrida por la religion cristiana, al pasar
del &mbito de la mistica oriental, engendradora de misterios a la es-
fera de la metafisica de Occidente, propicia a las elucubracibnes y
fundamento de tratados racionales acerca del alma, del Universo vy
de Dios.

En cambio, no seria superfluo insistir sobre las nuevas situacio-
nes producidas, desde los albores del Renacimiento, en el sector cul-
tural religioso-catdlico, preferentemente en su aspecto exterior, tem-
poral, mundano, principal aspecto que, por entonces, podia descubrir-,
se en el seno de la Religion Catdlica. El Renacimiento invadidé las es-
feras de la Religion Catdlica, pero s6lo desde el punto de vista del
arte. Y, al invadirlas, las alej6 méas todavia del verdadero sentido
cristiano, que hasta entonces las habia informado, lo que quiere de-
cir, que, respecto de la posicion auténticamente cristiana, habiase
operado una relajacion, wuna perversion. Era, pues, necesaria una
conversion, esto es, una vuelta a la mas intimamente cristiana con-
cepcion de la vida y del mundo.

Ademas, segun se ha dicho ya, el Renacimiento, al alcanzar ex-
clusivamente hasta el aspecto externo de la Religién, precisamente
hasta el aspecto en que no reposa su virtualidad, no hizo sino eludir
el autentico problema religioso; ya que éste radica siempre mas alla



UNIVERSIDAD CENTRAL 221

de todo signo. Loégicamente, debia venir como correlato del Renaci-
miento, una irrupcion, mas potente aun, al mundo esencial de las
fuerzas religiosas. Y tal irrupcién, verdaderamente profunda, fué lo
que significo ante todo la ya mentada Reforma protestante.

La Iglesia Catolica se habia convertido en una organizacion de
puro caracter temporal, habiase trasmutado toda la escala de valo-
res, respecto de la dogmaética cristiana de los primeros dias, hasta tal
punto que la moral catdlica de entonces apenas si puede ser tomada
como una caricatura de la moral cristiana del periodo de las cata-
cumbas. La Iglesia aspiraba a trocarse en un Estado, ora universal,
ora uno de tantos, pero siempre colocado a la cabeza, como cabeza
que queria ser, institucion eterna y Unica, en medio de la fluctuante
secesion de las generaciones, dentro de la sucesiéon de los tiempos.

Hasta las verdades cristianas, que habian sido sustentadas por
los "Padres" de la Iglesia, comenzaron a vacilar; en parte, es cierto
debido a las primeras acometidas de la raz6n humana que despertaba
con singulares brios, pero, en parte, también, debido a que los mis-
mos que las predicaban eran quienes mas dudaban de ellas. Se con-
virtieron los dogmas en faciles medios para la consecucion de fines
temporales, como la dominacion de las gentes, el amontonamiento de
riquezas, el lucro y la comodidad terriblemente materiales. Poco im-
portaba, entonces, a los sacerdotes ni a los mismos papas, la salva-
cion de la grey; lo importante era que ellos pudiesen también vivir,
— de acuerdo con el tono de la época, que habia trasladado el acen-
to del polo de la renunciacién y del sacrificio al polo del bienestar y
de la vida placentera— , como principes orientales, rodeados de sier-
VoS Yy mujeres, en regocijos y fiestas que eran una reviviscencia de
los dias decadentes de la Roma pagana.'

Hasta la "salvacion eterna" del alma humana, la gran coyun-
tura de la teologia catdlica, para llegar a la posesion total de los hom-
bres, habia perdido sus dificultades y habia venido a parar en un féa-
cil y expeditivo negocio mundanal, que se lo resolvia con una sencilla
operacién aritmética, siendo los sumandos las erogaciones que daban
los fieles por las indulgencias, y su resultado, la compra del Reino de
Dios, cuyos administradores — los frailes— acabaron por convencer-
se de que si, en verdad, posiblemente no existia un Cielo, era nece-
sario crearlo, puesto que tan buenos ingresos les proporcionaba (1).

111 V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna, etc."— Pag. 574.— Tomo |I.



222

anales de la

Nunca se pudo contemplar mayor corrupciéon en el seno de una
Iglesia, como dentro de la Catdlica de entonces. Todos los pastores,
desde el sucesor de Son Pedro hasta el mas bojo se dieron o la tran-
quila tarea de esquilmar a sus corderos, sin que les conmoviese nada
las resistencias, débiles o fuertes, de ellos, como puede leerse en el
siguiente texto: "Protestas y amonestaciones se perdieron en el va-
cio: el Papado se seculariz6 mas cada dia, crecié su opresion de una
manera inexorable, y la humanidad se pregunté admirada, coémo, si
la autoridad suprema de San Pedro se fundaba en el mandato de Cris-
to de apacentar a sus ovejas, era posible que el sucesor de San Pedro
aprovechase de su autoridad para trasquilarlas y llevarlas al mata-
dero™ (1).

El Vaticano mismo se habia vuelto un gran mercado, en el cual,
a la vez que se vendia las gracias e indulgencias para esta vida y la
otra, haciase también negocio con los cargos de aquellos que iban a
administrarlas — Obispos, Cardenales, etc.— , toda vez que dichos
cargos eran vendidos, hasta en publica subasta, pudiendo alcanzar-
los, como se comprende, no los mas preparados ni los mas dignos, si
no cualquiera que pudiese pagar por ellos el mas alto precio. Léase,
al efecto, lo que entresacamos de la misma obra que acabamos de ci-
tar, refiriendose al periodo del Papa Alejandro VI, época, sin dtfda,
en la que la degradacion de la Iglesia llegé a limites inconcebibles:
"Fueron creados doce cardenales nuevos que pagaron al precio de
10.000 ducados sus promociones, y el trafico en materia de beneficios
alcanzé proporciones escandalosas, sin precedentes conocidos" (2).

Si nos preguntasemos por las causas de esta relajacibn moral,
habriamos de responder que, en definitiva, la Iglesia como institu-
cion integrada por hombres que era, halldbase también sujeta a las
influencias de la época histérica y que, en consecuencia, también
dentro de ella habiase operado aquella "falsificacién" de la moral, a
la que nos hemos referido antes, propia, muy propia del estadio vital,
por el que atravesaba entonces el pueblo italiano y, en general, la
cristiandad toda. Esto, empero, no quiere significar una justificacion,
sino tan solo una explicaciéon. El mal, por asi decirlo, habia venido
in crescendo, pues ya desde los primeros dias del Renacimiento, la
Iglesia comenzOo a preocuparse con menos ardor de los negocios es-
pirituales que de los temporales. Por ello "cuando hacia el afio 1280

@) V. "Historio del Mundo en la Edad Moderna, etc." Pag. 557. Tor"°
(2) V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna", etc. Tomo |. Pag.



UNIVERSIDAD CENTRAL 220

ofrecié Nicolads Il el birrete cardenalicio al Beato Juan de Parma,
rehusole éste, manifestando que efectivamente le habilitaria para dar
un buen consejo, dado el caso que hubiese quien quisiera escucharlo,
peto que en Roma, la salvacién de las almas apenas si tenia impor-
tancia en comparacion con las guerras e intrigas" (1).

Cualquiera puede sorprenderse del cambio que habia experimen-
tado la Iglesia en el tiempo que va desde cuando sus apdstoles y sus
fieles hacian gala de pobreza, en un afan de seguir los preceptos de
Cristo, hasta cuando cardenales y obispos, vestidos a la usanza pa-
gana, alababan las virtudes y eficacia que producian buenas sumas
de dinero entregadas en honor de Dios o por la redencién del alma.
No obstante, tal cambio se produjo y fué una realidad. Y lo mas cu-
rioso de todo esto era que los mismos sacerdotes ensefiaban que, por
ejemplo, los pecados, que segln la concepcion teoldgica eran ofen-
sas directas contra Dios, podian ser objeto de algo asi como una com-
praventa, con lo cual las doctrinas mismas de la Religion tambalea-
ban, pues si sOlo el dinero bastaba para conseguir el perdon de Dios,
ya podia el rico pecar cuanto quisiese, gue su salvacion estaba ase-
gurada. En tal virtud, la pobreza vino a constituir verdaderamente
un mal, méas todavia, un pecado, y, claro esta, pecado imperdonable.
"Desde los mismos comienzos del siglo XIlII — dicese en la Historia
a que venimos aludiendo— acostumbraba la Penitenciaria Papal dar
la absolucion In foro conscientiaé a cuantos la solicitaban. En el si-
glo X1V, esta costumbre se convirtio en manantial de ingresos para la
Curia, en virtud de la escala graduada de derechos que se exigieron
y de la imposicién de la llamada Penitencia pecuniaria, por medio de
la cual compraba el pecador el perddon de sus pecados" (2). Ya Bor-
gia, por eso, habia dicho, con sobrada ldgica, parodiando cinicamen-
te una frase cristiana, que "Dios no quiere la muerte del pecador, sino
que Pague y viva" (3).

Cuanto y de qué magnitud habia sido este cambio basta a pro-
barnos el hecho de que mientras siglos atrds todos los principes y se-
flores habian acudido fervorosos al llamamiento de un cuasi visiona-
rio, Pedro el Ermitafio, para ir a la liberacion del Sepulcro de Cristo,
ya en 1462 aquellos mismos principes desoyeron la voz de Pio IlI, que
les llamaba para combatir a los turcos, "pues todos contestaron que

") V. "Historia del Mundo en lo Edad Moderna", etc.— Tomo |l.— Pag. 556.
«2) V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo Il.— Pag. 553.
(3) V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo Il.— Pag. 573.



224 ANALES DE LA

la jdea del Papa era recoger el dinero y no combatir al infiel" (1).

Causa, ciertamente, un profundo asombro e incluso, puede de-
cirse tristeza, el espectadculo que ofrece la Iglesia en aquel entonces
No que la corrupcién imperante se hubiese extendido, de arriba pa-
ra abajo, hasta los mas insignificantes clérigos; nd, tampoco, que no
resonase voz alguna de protesta por tantos escandalos; nd, en fin,
que todos los fieles experimentasen complacencia por este nuevo rit-
mo impreso en su antigua religiobn. Nada de esto. Pero era la Igle-
sia oficial, la Iglesia representada por sus Pontifices y sus jerarcas,
por sus Cardenales y por sus Obispos, era la Iglesia taumatdrgica la
que padecia aquel eclipse. (A donde habia jdo aquel antiguo espi-
ritu de austeridad, de pleno renunciamiento a los encantos del mun-
do, propio de los primeros tiempos de la cristiandad? ;Qué se ha-
bian hecho las ensefianzas vivas y ejemplares, prodigadas por aquellos
viejos ascetas y Padres de la Iglesia? ¢Quién, que no sea algun frai-
le mendicante y humilde, queria seguir escuchando las palabras de
Cristo y, sobre todo, imitando los pasajes de su vida?

Todo habia sido alterado y todo parecia indicar la crisis defini-
tiva de la Religion cristiana. Pero, si bien es cierto que los acicates
de la vida habian logrado transformar a los sacerdotes en hombres de
mundo y en sujetos epiclureos, por lo que sus costumbres se conta-
minaron de los vicios de la época, en cambio, es preciso confesar que,
al menos, no llegaron al cinismo de predicar a sus fieles como vir-
tuoso el sendero que practicamente era por ellos transitado. Esta du-
plicidad moral, es cierto, denota debilidad de espiritu y hasta una in-
sinceridad, pero no cabe duda de que es menos grave predicar la vir-
tud aunque no se la practique, que practicar y predicar el vicio. Y
evidentemente, esto fué lo que salvd a la Religion, porque, de esta
suerte, siempre pudieron quedar al margen de las tendencias libidi-
nosas dominantes, espiritus puros destinados a combatirlas y a lan-
zar contra los abominables desvios de su tiempo, grandes voces con-
minatorias, henchidas de indignacion y de vergienza.

No todo era, pues, y significaba corrupcion y ruina. En tanto
que en los palacios episcopales y cardenalicios, en tanto que en las
mismas mansiones del Vaticano, transformado ya desde antes en una
verdadera COItfe rea|, la virtud y el espiritu de lucha contra el mun-
do habian pasado a ser motivo de picantes epigramas o de graciosas
anécdotas, y la concupiscencia y hasta la herejia eran miradas co-

ti) V. "Historio del Mundo en lo Edod Moderna".— Tomo Il.— Pag. 561



UNIVERSIDAD central i 225

mo notas de distinciéon, elegancia y refinamiento espiritual, por lo
que eran celebradas y ensalzadas; alla, en el fondo oscuro de los
claustros de algunos conventos, habiase refugiado, en un desespera-
do afan de subsistencia, aquel viejo sentido cristiano de abnegacién
y sacrificio. Eran ellos, los frailes humildes y menesterosos, pero in-
contaminados, quienes iban a preguntarse con verdadero asombro,
si, en verdad, ello significaba el fin mismo del género humano, tal
como habia sido profetizado en el Apocalipsis. Y eran ellos los que
iban a alzar su voz, de admonicidon, voz a traveés de la cual sentian
ellos mismos que hablaba la de la gloriosa tradicion cristiana, en apa-
riencia muerta, pero en realidad viviente todavia; eran ellos los que
iban a lanzar anatemas contra los mismos frailes y sacerdotes pre-
varicadores, hasta contra el mismo Papa, si también él, como en el
caso de un Alejandro VI, habia hecho de la fé de Cristo nada me-
nos que un disfraz de sus venalidades.

"Ya en fecha tan remota — léese en la Historia del mundo en la
Edad Moderna— >como la de la celebracion del Concilio de Viena
en 1311, Guillermo Durando, sobrino del Dr. Denodado, al ser re-
querido por el Papa Clemente V, para que le aconsejase acerca del
procedimiento que convendria seguir en aquella Asamblea, contesto
en un libro que todavia podemos consultar, que la "Iglesia debia ser
reformada en su cabeza y en sus miembros” (1).

Y, como Durando, casi en'las mismas palabras, pedian igual co-
sa las voces aisladas de un Pedro de Osma, profesor de Salamanca,
de un Savonarola, fraile florentino, mistico y visionario, y tantas otras
mas, que proclamaban la necesidad de que, si la Iglesia no queria
ser reformada, debia empezar por reformarse ella misma.

Pero todas estas voces se apagaban antes mismo de llegar a
Roma y, si llegaban, eran tranquilamente ahogadas por medio de
las censuras eclesiasticas, de las excomuniones y, Si era necesario,
hasta de la pena capital, realizada en la forma de un auto de fé, co-
mo en el caso del infeliz Savonarola, cuyo recuerdo, sin embargo, o
mejor dicho, a causa de ello, ha de perdurar en los espiritus tanto o
casi mas, pero en todo caso con mas gloriosos caracteres, que el de
su condenador y de su juez, Rodrigo Borgia.

La Iglesia se relajaba cada vez mas; puede decirse que se con-
vertia en su caricatura. Al mismo tiempo que favorecia, es cierto y
fomentaba el desarrollo artistico y literario, favorecia también — aca-

iD V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo Il.— Pag. 48!.



0*><;

ANALES DE LA

so, sin premeditada intencion—, el desarrollo de las costumbres pa-
ganizantes y del vicio; siendo nada raro, por ello, que un Lebn X,
un Julio II, un Alejandro VI, por ejemplo, hombres bien dotados sin

duda, hombres contagiados del sentido vitol renacentista, después de
todo, protegiesen con igual munificencia a un artista o bandolero, si
uno y otro servian para dar mayor grandeza y gloria al César de la
nueva Roma del Renacimiento. ¢Era que los dirigentes de la Iglesia,
personas ilustradas, comprendian el tono vital contemporaneo y que-
rian, l6gicamente, acomodarse a él, mientras que los pobres clérigos
de los conventos, como Savonarola, ignorantes del fendmeno que se
operaba, sin medir sus alcances, se aferraban tenazmente a la pu-
reza de las maximas y de las préacticas cristianas, en una como necia
conservacion del pasado? (Era, en suma, que la Iglesia marchaba
hacia delante, por medio de sus condottieros con sotana como lo fue-
ron los Borgias, en tanto que ios monasticones, alejados de todo lo
que significaba progreso, pretendian absurdamente mantener una
Iglesia primitiva y rigida frente a una sociedad que habia descubier-
to que toda estética y hasta ética se hallaban precisamente lejos de
toda rigidez?

No, ciertamente. El problema no era, con justeza éste, porque,
si bien es verdad, que el problema de la hora estaba constituido por
una pugna de valores, sujetos a limites histéricos, no hay que olvi-
dar que la Iglesia exactamente habia puesto su importancia decisi-
va sobre su caracter de supertemporalidad, de eternidad, no debien-
do, por lo mismo, aquejarla ni conmoverla en lo mas minimo las va-
riaciones introducidas en la conducta de los hombres por el juego de
las contingencias historicas. Habia predicado y predicaba todavia la
Iglesia oficial, con tal ardor, la eterna validez de sus principios vy
de sus normas, que hubiera resultado paraddjico, por decir lo me-
nos, que fuese ella misma la primera en reconocer la necesidad de
transformarlas, de transformarse a si misma, de acuerdo con las
cambiantes situaciones de la hora.

Y, no obstante, la Reforma, en otro sentido, era indispensable.
Y lo era precisamente porque ella hacia dificil y evitaba todo cona-
to de adecuar Ia Iglesia a las circunstancias del momento, que era lo
que acaso estaba sucediendo. Es decir, que justamente porque Ila
Iglesia, en queriendo amoldarse a los contornos histéricos de enton-
ces, queria, en cierto modo, temporalizarse, se hacia necesaria la
conversion al primer' sentido de dicha religion; el permanecer sobre
todo plano histérico, tal como lo habia dicho Cristo.

En definitiva, el problema era, pues, centralmente, el que aca-
bamos de esbozar. Problema que surgié con el Renacimiento y que,



UNIVERSIDAD central 227

por lo mismo, no podia ser resuelto por él; problema que, tornandose
cada vez mas grave, provocd, como problema religioso que era, un
nuevo suceso histérico, de mayor hondura y de mas alcances que el
Renacimiento. El problema radicaba en que la Iglesia Catdlica ha-
bia, por una causa u otra, sacrificado el primordial significado de
que estuvo dotada cuando apenas era una comunidad perseguida por
los Césares, ante un mero triunfo, efimero, de pequefios y nada glo-
riosos intereses temporales. Cristo habia dicho que, "nada prevale-
ceria contra ella'7 en tanto se conservase por encima del tiempo vy
despreciase al mundo, en tanto que viviese del espiritu. Pero el tiem-
po y el mundo influyeron sobre ella, hasta el extremo de tornarla Es-
tado mundanal y desespiritualizado. Y, entonces, el mismo espiritu
prevalecié contra ella, pues el espiritu, cuando se ve pospuesto, "no
permite que se burlen de él", como lo dice Schuartz, y suele tomar
venganzas; y precisamente para este caso histérico concreto, la Re-
forma protestante fué la dura venganza del espiritu.

Ordinariamente suele considerarse el hecho historico de la Re-
forma so6lo desde el punto de vista religioso y, en efecto, de lo que
acabamos de exponer, también podria deducirse la justificacién de
tal examen. Ello no obstante, debemos aclarar que pecariamos de
unilateralidad, si solamente nos atuviéramos al citado punto de vista.

Asi, pues, urge puntualizar que, si bien reconocemos, segun tan-
tas veces hemos expresado ya, que la Reforma encarna un profundo
sentido religioso, nos vemos obligados a admitir, ademés, que, como
hecho historico que es, se halla encuadrado dentro del marco pro-
porcionado por las condiciones objetivas, materiales del proceso his-
torico-social de su tiempo, siendo, de este modo, un verdadero resul-
tado de la interferencia de los diversos factores y modalidades con-
currentes, motivo por el cual es necesario analizar mas de uno de
ellos, ya que no todos.

Por demas esta indicar seguramente, que entre las llamadas
condiciones materiales descuellan y sobresalen por la capital impor-
tancia que juegan, las condiciones de caracter economico, lo que nos
induce a plantearnos, como cuestion previa, la siguiente: ¢Hasta qué
punto los sucesos historicos son, como lo asevera la interpretacion
materialista de la historia, nada mas que resonancias lejanas y su-
perestructurales del proceso econdmico — cambio en el sistema de
produccién de la riqueza— , verdadera estructura, trama fundamen-



228 ANALES DE LA

tal sobre la que reposan los demas sucesos, sobre la que se realiza
constantemente el tejer y destejer de la historia?

Nos abstenemos de hacer una critica de la interpretacion mate-
rialista de la historia, porque rebasaria nuestro intento y no lo per-
mitiria la indole de este trabajo. Asi, pues, apenas nos satisface-
mos con orillarla y discriminar, tan solo, si, en verdad, la interpre-
tacion materialista de la historia, de acuerdo con la concepcion
rharxista mas estricta, alcanza a la categoria de una explicacion mo-
nista integral; o si, de acuerdo con una concepciéon, que se la puede
denominar neomarxista, hemos de ver en el fendmeno econdmico
un factor de inexcusable importancia, es verdad, pero también he-
mos de concederla, y no menos, a los demas "factores” individuales
y espirituales”.

El factor econdmico, no cabe duda, es uno de los que juega mas
decisivo papel en el desarrollo histérico de los pueblos, pero, con to-
da evidencia, no ha sido demostrado aun lo suficientemente, el que
los demas factores no influyesen también sobre él, con predominio
alternativo, segun las razas y los pueblos. Es asi como, por ejemplo,
la misma Reforma, aunque histéricamente delimitada por contornos
gue pueden revelar claramente una afirmaciéon del criterio materia-
lista, es también, y acaso principalmente, segun se ha establecido ya,
una respuesta del espiritu del hombre cristiano-germanico al inquie-
tante problema religioso del momento.

Cierto que posiblemente la Reforma no hubiese tenido sentido,
en caso de no precederle una situacién eclesiastica tal como la que
hemos descrito; cierto, también, que, conforme nos lo dice un repu-
tado autor, "los motivos verdaderos, (de la Reforma), no hay que
buscados en los descubrimientos e invenciones de una era de suyo
progresiva, sino en los males morales, profundamente arraigados, y
sobre todo, en la avaricia y ambicion de prelados mundanos, entro-
nizados sobre las sedes de la cristiandad, saltando sobre disposicio-
nes terminantes del derecho candnico” (1). Pero no hay que olvi-
dar que, por un lado, aquellos males morales que aquejaban a la
Iglesia habian venido en el momento justo en que ésta, sin ningun
escrupulo, se entregaba de lleno a ejercer un rol preponderante dentro
de campo de la economia; y que, por otro, si esto sucedia, era pre-
cisamente porque las "invenciones y los descubrimientos no tan al
azar realizados, al abrir unos y otros ilimilados horizontes para el

(1) V. "Historio del Mundo en lo Edod Moderna".— Tomo Il.— Pag. 538.



220

universidad ¢ e n tr a |

ejercicio y el éxito de las capacidades econdmicas del hombre occi-
dental, permitian que éste — fuese laico o religioso— transformase
el sistema econdmico dominante y, por ende, se transformase a si
mismo.

Por otra parte, es también cierto que, como lo ha puesto de re-
lieve magistralmente Stammler — y téngase en cuenta que no se tra-
ta precisamente de un marxista— la concepcion materialista de la
historia no es de tal naturaleza que se requiera siempre que tras de
todo suceso historico, salte a la vista inmediatamente, como su som-
bra, el aspecto econdmico que lo ha determinado. Al contrario, bien
puede darse el caso de algun hecho cuya realizaciobn haya obedecido
inmediatamente a influjos de caracter espiritual o moral y s6lo de un
modo lejano e inmediato se refiera al punto fundamental de la eco-
nomia. Efectivamente, oigamos a Stammler: "En nada contradice,
pues — afirma— a la teoria del materialismo histérico demostrar que
en un caso concreto la causa INMediata de un fenémeno social no
puede verse en fundamentos econdmicos, sino en momentos ideales:
si seguimos remontandonos en la cadena de las causas, hasta alcan-
zar a discernir plenamente la conexion que las reduce a unidad siem-
pre nos encontraremos € Ultimo término con la base de la vida social
toda: con la economia social" (1). Y finalmente afade: "Y el que
halla un goce en poder descubrir los puntos flacos del materialismo
histérico en un caso concreto, alcanzando a demostrarle que si cabe
sacar a luz los motivos ideales INMediat0S de un determinado movi-
miento social, es, por el contrario, imposible reducir estos motivos de
modo mediato a los factores de la economia social decisivos en ultimo
término, podrd compararse al pobre ajedrecista afanoso de ganarle
a su adversario un alfil, sin ver que deja en descubierto a su rey pa-
ra el mate" (2).

Pero es que, por el momento, lo que nos interesa no es la inves-
tigacion filosofico-social — que, sin duda, puede verificarse—, del
desenvolvimiento histérico total, tarea propia de una Filosofia de la
Historia, en cuyo plano puede licitamente discutirse la veracidad ab-
soluta de la interpretacion materialista de le historia, sino apenas la
vision descriptiva de un suceso historico concreto, alrededor del cual

l) V. Stammler— "Economia y Derecho, segin la concepcion materialista

de la Historia".— P4g. 64.
*2) V. Stammler.— "Economia y Derecho, segun la concepcidn materialista

de la Historia".— Pag. 66.



230 ANALES DE 1a

naturalmente pueden examinarse, como labor de wuna historia
descriptiva, unos cuantos factores y condiciones, y entre ellos, claro
esta, el de orden genético-econdmico; suceso que, por otra parte, bien
puede estar situado — y éste parece estarlo tipicamente— entre aque-
llos "cUya causa inmediata no pueda verse en fundamentos economi-
cos, sino en momentos ideales” En consecuencia, tenemos que
vernos obligados a servirnos de la sistematica marxista, para los fines
inmediatos de este parrafo.

Si, guidndonos por esta clase de criterios, tratamos de echar una
mirada sobre la realidad econdmico-social pre-reformista y reformis-
ta, hemos de descubrir en primer lugar, que aquel proceso de transfor-
macion de la economia — de territorial en comercial e industrial—
al que hemos hecho mencion en el capitulo anterior, hallando en él
un valioso factor contribuyente a la realizacion del mismo Renaci-
miento, aquel proceso, repetimos, habia venido en aumento, hasta
determinar completamente el transito de una era econdmica a otra.
Hay que indicar, ademas, que tal proceso, cuyas primeras manifes-
taciones se habian dado en la peninsula italiana, sélo méas tarde em-
pezé a realizarse en Alemania, exactamente en época coincidente
con el suceso reformista. Bastara, para probarlo, aducir el testimo-
nio del economista Werner Sombart, quien, al respecto, dice: "Lo
que a lItalia le ocurrio en los siglos XIIl y X1V, le ocurrio también a
Alemania en los siglos XV y XVI. Formase entonces la gran riqueza
en las ciudades de la alta Alemania, como consecuencia de haberse
abierto a la explotacion las minas de oro y plata de Bohemia y Hun-
gria, los ricos tesoros de América y los negocios financieros intima-
mente ligados a estos hechos. Es la "época de los Fugger" (1).

Evidentemente, el cambio econdmico se generalizaba. En todos los
paises, cual antes, cual después, el sistema econOmico agrario era
sustituido por un sistema Capitalistd. A la antigua nocion de la tierra,
propiedad inmueble, como fuente principal de la riqueza, reemplaza-
ba la nocién de la propiedad mueble, preferentemente del capital.
"Ahora, pues, — dice el mismo Sombat— , surgen fortunas DUIQUesas,
es decir, capitales muebles, que pueden compararse con los de nues-
tros dias" (2). Y la sustitucion de una nueva era econdmica a otra
traia también, como consecuencia, la transformacién de los elemen-
tos componentes de las clases sociales. Es precisamente en estos mo

(1) V. Sombat— "Lujo y capitalismo".— Pag. 20.
(2> V. Sombar— "Lujo y capitalismo".— Pag. 22.



UNIVERSIDAD CENTRAL 2°>1

mentos histéricos cuando surge una "nueva nobleza™ en el sitio ocu-
pado hasta entonces por la nobleza territorial. Esta nueva nobleza
finca su valor en los capitales que posée, .es una nobleza mixtifica-
da dentro de la que existen familias cuyos ascendientes podian ha-
ber sido indistintamente "propietario territorial, funcionario ministe-
rial o mozo de cuerda".

Los capitales, que eran la base de sustentacion de esta nueva
nobleza, de médula burguesa, habian venido y seguian formandose,
merced al incremento de las relaciones comerciales, de las industrias
y del trofico en general, hechos éstos, a su vez, en no pequefia parte
determinados por la nueva situacion advenida en el mundo gracias a
los descubrimientos de rutas y vias de comunicacidon con paises me-
nos civilizados, pero aptos por lo mismo para ser tomados como cam-
po de explotacion. Fué asi cdbmo nuestro Continente justamente, una
vez conquistado por los espafioles e ingleses, hizo alterar fundamen-
talmente el escenario comercial y econdmico del mundo, haciendo que
su centro de gravedad, que hasta entonces habiase hallado en el Me-
diterrdneo, se desplazase hacia el Atlantico.

Es en este sentido cémo debemos entender aquella afirmacion
de que los descubrimientos, la amplitud de los horizontes comercia-
les, etc., han contribuido a que se realizase el transito de la economia
agraria a la economia industrial. Y son las consideraciones antece-
dentes las que nos permiten aceptar, como una deduccion ldgica, la
opinion de que si, en efecto, el trato comercial y las relaciones lleva-
das a término con los pueblos orientales, a tra\O/és del Mediterraneo,
influyeron notablemente sobre el fendmeno del Renacimiento, jguales
motivos, referidos ahora al Continente americano, decidieron, si no
sobre la génesis, al menos sobre el éxito del movimiento reformista.
Y como puede suponerse legitimamente, hasta la contra-reforma, en
la parte que le toc6 a Espafia, obedeciéo sin duda a ello, pues, de lo
que se trataba ocultamente en esa pugna, en apariencia religiosa, era,
ante todo, no de dirimir la supremacia de un credo, sino la de las in-
fluencias metropolitanas adquiridas o por adquirir sobre América, res-
pectivamente por Espafia é Inglaterra, convertida ésta ya desde tem-
prano en el campedn maéas importante del protestantismo, en todo ca-
so del anglicanismo, o sea, la iglesia nacional inglesa.

Ahora bien, del mismo modo que el comercio, cuando realizado
por la via mediterrdnea, condiciond el proceso del Renacimiento, asi
también cuando empez6 a realizarse por la vid del Atlantico, favore-
cio el de la Reforma, lo cual, ademas, hizo que bien pronto la pri-
macia adquirida por los puertos meridionales pasase a los puertos del
Norte, de modo especial a los ingleses, acabando Inglaterra por des-



232 ANALES DE LA

pojar del sefiorio de los mares a la misma Espafia. Y asi como Ve-
necia y demas ciudades comerciales del mediodia, una vez adquirida
la hegemonia del caso bajo la égida del Renacimiento, no tardaron
en gozar de una cierta independencia respecto de la Curia Romana
y de los demas Estados, y aun en luchar por ella, también los paises
septentrionales, en vias de asegurarse el dominio maritimo, acelera-
ron su independencia respecto del Levante, para lo cual venia a ma-
ravilla la autonomia religiosa predicada por la Reforma.

Se habia hecho necesario alcanzar alguna libertad de movimien-
to, obrar sin control extraiio en cuanto a extender la esfera de in-
fluencias comerciales y de explotacién en general. Y cuando, efec-
tivamente, se hubo llegado ya de facto al goce de aquellas ventajas,
no hacia falta sino sellar definitivamente estas conquistas, merced a
un movimiento que implicase, como uno de sus postulados fundamen-
tales la concesion de una amplia libertad de comerciar y de luchar,
contando con las propias fuerzas y con los recursos propios, en el ari-
do campo de las contiendas econdmicas. Tal movimiento, tipico de
una raza y de una hora determinada de la historia, fué la Reforma
protestante.

En conclusién, cabe, pues, manifestar que si, en realidad, Ila
Reforma fué, por un aspecto, la voz mistica de un pueblo que queria
salvar el espiritu de una Religion que vacilaba, en cambio, por otro,
ese mismo hecho no fué mas que el remate ideoldgico del proceso ma-
terialista de autodireccion econémica de los pueblos del Norte de
Europa, que, valiéndose de esta especie de consagracion oficial de sus
tendencias, pretendian ahora elevar a la categoria de principio doc-
trinario aquello mismo que ya desde antes habia venido siendo la
practica comun en el terreno de los hechos. En este sentido, aquella
autodeterminacion econémica que generalmente se cree ser una con-
secuencia de la Reforma, puede mas bien ser considerada como uno
de sus factores condicionantes materiales.

A buen recaudo de posibles objeciones, a este respecto, nos co-
loca la siguiente cita que entresacamos; ' Las$ ambiciones gue desper-
t6 la era de los descubrimientos robustecieron el sentimiento nacio-
nal, proporcionando un campo sin limites donde pudieran luchar las
rivalidades nacionales y las diferencias religiosas, que acentuaron las
divisiones de la cristiandad, convirtieron en emblema, en simbolo con-
veniente de esa lucha, el sentimiento de religion nacional” (1).

(1) V. "Historio del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo Il.— Pag. 307.



universidad CENTRAL 2»3

Uno de los contenidos doctrinarios que generalmente se suele
inscribir entre los inherentes a la Reforma, es ese profundo sentido
individualista de la autonomia del hombre frente a toda clase de re-
glas o0 normas heterbnomas, sentido que ya primordialmente se ma-
nifestd, dentro de la esfera religiosa, en el principio del libre examen
y de la absoluta independencia de la razén en cuanto a la interpre-
tacion de los mandatos a los que ha de someterse. Pero si se acierta
con asignar este contenido a la Reforma, en cambio no parece rei-
nar igual acierto tan pronto como se trata de resolver si tal principio
individualista, como inmediata expresion de una mas honda concep-
cion del mundo y de la vida, pertenece por entero a la constelacidon
historico-sociol6gica de la pura Reforma, a si, acaso, trasunta tam-
bién una innegable concatenacion con el ambito, historicamente an-
terior y ya lejana, del Renacimiento.

Y si se trata de responder a ello, podemos decir que todo lo que
nosotros hemos aseverado hasta aqui, casi nos exime de hacerlo, pues-
to que desde el principio de la exposicion hemos reconocido en el Re-
nacimiento el verdadero punto de partida de todo aquel grandioso
proceso que habia de culminar en la transferencia total de valores,
de la concepcidn estrictamente medioeval-cristiana del mundo y de
la vida a la concepcion esencialmente moderna de la vida y del
mundo.

Claro que nunca como desde la Reforma se afirmdé el sentido
individualista que ella misma habia encarnado; claro que nunca,co-
mo desde entonces la raz6n humana propugnd su autonomia con de-
cidido afan; claro en suma, que nunca como desde entonces, la nue-
va conquista parecio ir extendiéndose gradualmente, en sentido ho-
rizontal y vertical, ya por entre todos los pueblos del Occidente, ya
por entre las diversas capas culturales de un mismo pueblo. Pero se
equivoca quien, guiado soOlo por este cuadro, pretenda conceder uni-
camente a la Reforma los méritos de haber Creado, por asi decirlo, en
el hombre europeo, esta nueva Personalidad. La auténtica raiz de
ello esta en el Renacimiento y es, sin duda, en este sentido como de-
bemos tener por verdaderas las siguientes palabras de un distinguido
historiador: "EIl periodo, 6 movimiento, al que en tiempo relativa-
mente reciente se ha dado el nombre de "Renacimiento” puede des-
de luego asegurarse por muchos conceptos que no ha terminado aun;



234 ANALES DE LA

ni parece posible que ningun acontecimiento inferior a una nueva
invasion de los barbaros pueda detener o trastornar los impulsos que
numerosas causas se coligaron para estimular en el siglo XV, ni con-
tener el desarrollo de las ideas en todas sus multiples ramas, ética,
politica, religiosa, social o cientifica, en el camino que se trazaran,
0 sea el de un libre y constante examen, exento de concepciones
d priori y de implicitas condescendencias con ninguna autoridad" (1).

Naturalmente, lo que si es licito conceder es que la Reforma
reafirmd, mejor dicho, hizo progresar, dandole caracteres acaso de-
finitivos, tal espiritu de autonomia individual, hasta el extremo de
poder considerarse como la méas poderosa de sus fuerzas, segln pue-
de desprenderse de la siguiente cita: "Radica su fuerza en el llama-
miento que hizo a la conciencia; en haber emancipado al individuo
de un sistema antiguo, pero algun tanto opresor; en haber declara-
do que la salvacion estd a todos abierta, sin que ni el sacerdote, ni el
Papa puedan arrebatarla a nadie; que la fé individual basta y que
todo el aparato de mediacion clerical es engorroso y nulo. La depen-
dencia absoluta, inmediata, de Dios, sobre la cual insisti0 Lutero con
toda energia, excluia toda clase de dependencia respecto al hombre,
al paso que el egoismo individualista y el avfvamiento de la concien-
cia, peculiares de la época, se exaltaron merced al estimulo de la
recién nacida libertad espiritual® (2).

Sin duda, més todavia, lo que hizo la Reforma fué declarar, de
una manera oficial, que ella implicaba el triunfo del espiritu de ra-
ciocinio individual sobre la valia contingente de maximas autorita-
rias; que ella encarnaba los nuevos impulsos que demandaban una
esfera de libertad, primero en el ambito religioso, luego en el po-
litico, impulsos que reconocia licitos puesto que eran propios del hom-
bre* que ella habia ayudado a emancipar del todo. Sin duda, la Re-
forma hizo estas declaraciones, y aun algo més, que no declaro, fué
también implicito en ella.

Empero, como no raras veces ocurre con esta clase de construc-
ciones doctrinarias, tales declaraciones de principios, si asi pueden
[lamarse, no eran sino ratificaciones, es decir, el reconocimiento teo-
rico de un estado de libertad que se vivia en la préactica y que, rela-
tivamente, se habia venido viviendo desde algun tiempo atras, jus-
tamente desde el periodo renacentista. Es maés, hasta pudiéramos

(1) V. "Historio del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo VI.— Pag. 147.
(2) V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".- Tomo Ill.— P6g. 334.



UNIVERSIDAD CENTRAL 235

afirmar que no estaria errado quien viese en la Reforma, entre otras
cosas, el corolario ideolégico inexcusable y la proclamacion solemne
de aquellas, pocas sin duda, y relativas, garantias y libertades, de las
que el hombre europeo habia practicamente ya gozado, como situa-
ciones efectivas, mucho antes de proclamarlas como verdades incon-
cusas, pertenecientes al campo de una doctrina religiosa. Es tan cier-
to esto que, no podemos menos de concluir manifestando que si pre-
cisamente la Reforma llegé a producirse como suceso historico, y a
reivindicar, como una conquista la autoridad de la razén sobre la ra-
z6n de la autoridad, fué sin duda, porque ya con anterioridad a ella,
la razbn humana se habia de hecho emancipado. "Aseguran — dice,
por eso uno de los historiadores a que nos hemos referido— que en
la refinada corte de Ledn X, no pasaba por culto y bien nacido el hom-
bre que no profesaba alguna opinién herética, y es creencia corriente
que, después de haber sido definidas con toda rigidez las doctrinas
de Lutero, Melanchton volvié suspirando sus miradas a los dias que
precedieron a la Reforma, como envidiando un tiempo en que real-
mente fué un hecho la libertad de pensamiento” (1).

Vano intento seria el de trazar la configuracién historica de la
Reforma, si de inmediato no procediésemos a fijar lo que ella signi-
fico y trajo, desde el punto de vista socioldégico, para el proceso de
formacion de las unidades nacionales, iniciado ya bajo las influen-
cias de la constelacion renacentista. Evidentemente, la Reforma co-
mo tal, no nos interesa sino desde esta posicion, la posicion contem-
plativa de quien pretende captar en toda su fina urdimbre, aquella
larga gestacion, caracteristica del mundo europeo-cristiano, que dio
como resultado, aprehendibéle y concreto, el aparecimiento de un ver-
dadero sistema de organizaciones colectivas, en parte configuradas
singularmente, en parte bajo matices especiales, y que se denomina-
ron, con notoria propiedad y justeza, "las naciones".

Si ya el Renacimiento, por haber entrafiado un proceso de sin-
gularizacion evidente de los pueblos meridionales, logr6 hacer que
estos surgiesen con vivos caracteres diversificadores, como retazos

* V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo Il.— Pag. 585.



236 ANALES DE LA

desprendidos de la mayestatica e imponente unidad de la Edad Media;
si ya la ruptura de este "sistema" social-religioso del Continente ha-
bia sido inevitable ante las miradas del hombre del Renacimiento v,
por serlo, éste busc6 — consciente o inconscientemente— los sustitu-
tivos de tal sistema, encontrandolos en las agrupaciones de carécter
nacional, no es menos evidente que la constelaciéon histérico-sociolo-
gica de la Reforma vino a coadyuvar admirablemente la realizacion
de este fendmeno social de la sustitucién, afianzando el valor de las
nuevas entidades, aun a trueque de disolver definitivamente — tal
podia ser la direccion— los ultimos lazos que mantenian o querian
mantener aun, si bien visiblemente debilitado, el antiguo y universal
"sistema" de la Iglesia Catdlica.

Tal era exactamente el momento preciso en que sobrevino la
peripecia de la division y subdivision de la ecuménica cristiandad, no
sin que ésta, es verdad, dejase de luchar hasta lo dltimo — y audn, una
vez acaecida la Reforma, siguiese luchando— por conservar y man-
tener el equilibrio con el mismo poderio con que lo habia mantenido
a través de la Edad Media, entendiendo, sinceramente acaso, que sO-
lo de esta suerte era posible guardar sobre la tierra, imperturbable-
mente, la faz estatica de un mundo dentro del cual todo era armo-
nia, sin duda alguna porque su centro, eternamente inconmovible, el
Papa, como representacién de Dios, no permitia que fuerza alguna
se dispersase y saliese de la Orbita trazada de una vez para siempre.

Y, a decir verdad, esta vision ptofemaica del cosmos social hu-
mano, paralela a la otra del universo fisico, parecia estar destinada
a durar siempre. Representaba el principio metafisico del S€I, prin-
cipio estatico, en cuya virtud la Iglesia Catdlica, como viva imagen
de la vision tedrica del Cielo, acaso mejor, como su contrapartida te-
rrenal, debia, si no rivalizar, al menos ser la copia de la magnifica
Civitas divina, en cuanto a firmeza, estabilidad y permanencia.

Pero, he aqui que empezaron a surgir nuevas tendencias meta-
fisicas, actitudes dinamicas, al principio s6lo en las construcciones
especulativas, luego en los tratados de caracter teoldgico o cientifi-
co, hasta que dieron al traste con las antiguas teorias de que todo sis-
tema debia tener siempre "un centro inmovil y la conviccion de que
todo movimiento se refiere a algo en reposo” (1), vy, abrieron el ca-
mino para la sustentacion definitiva de una nueva teoria dinamica

(1) V. Heimsoeth.— "Los seis grondes temas de la Metafisica Occidental".
=Pag. 197.



universidad central 237

del cosmos, inusitadamente planteada por un hasta entonces oscuro
canénigo polaco, en virtud de la cual aquello que ya hobia sido vis-
lumbrado misticamente y de un modo vago por Nicolas de Cusa, fué
confirmado por las investigaciones astronomicas de Nicolas Copér-
nico (1).

Ahora bien: no era precisamente que, debido a esta alteracidon
de las concepciones fisicas y metafisicas, iba a sobrevenir la consi-
guiente alteracion de la teoria catélica del mundo social mistico y re-
ligioso, de la cristiandad; sino que la nueva fuerza de la actitud di-
namica, introducida ya en el patrimonio de adquisiciones culturales
de la humanidad europea, tenia que provocar "revoluciones copeérni-
canas" en los diversos 6rdenes, inevitablemente.

Era, a no dudarlo, por todo esto por lo que el angulo historico
de la Reforma aparecia como singularmente grave. Era en él donde
iban a debatirse, en contienda final, por un lado "el sistema" cato-
lico de la Iglesia Romana, que todavia ansiaba detener la historia;
por otro, los nacientes grupos nacionales, sistemas aislados, que, gra-
cias a la nueva actitud metafisica de que eran fruto, la concepcion
dindmica, querian habérselas, cada uno de ellos por su cuenta, con la
Historia. Esta lucha se habia entablado ya, desde mucho antes, se-

(1) "Ningun descubrimiento, '— dice 'Goethe— , ninguna nuevo conviccion
ha producido mayor efecto sobre el espiritu humano que la teoria de Copérnico.
Apenas se habia visto y recorrido la redondez de la tierra,cuando ésta queda des-
pojada de su posicion privilegiada como centro del universo. Quiza nunca se ha
pedido tanto a lo humanidad; jtantas cosas se convertian en nada por su reconoci-
miento: un segundo paraiso, un mundo de la inocencia, poesia y piedad, el testimo-
nio de los sentidos, la firmeza de una creencia poético-religiosa! No es de extrafiar
que no se la dejara pasar sin mas, sino que se le opusieran toda clase de obstaculos,
y que aquellos que la aceptasen se consideraran incitados y hasta justificados para
una forma de libre pensamiento y de generosidad intelectual desconocida hasta en-
tonces". (Goethe, citado por Tonnies, en su "Hobbes".— Pagns. 119-20.

Un hombre solo se adelanta a proponer este atrevido sistema, que trata de sus-
tituir con una verosimilitud intelectual, reconocida por un contado numero de fil6-
sofos, una evidencia de los sentidos que tiene consigo a toda la masa. .Y no es esto
todo: destruia al mismo tiempo un sistema aceptado entres Continentes; destronaba
a Tolomeo, que habia recibido el vasallaje de catorcesiglos". "Vailly, citado por
Tonnies en su "Hobbes".— Pag. 120).

Toda la mentalidad religiosa que se levanta sobre la antigua concepcion del
mundo, pierde, mediante el sistema copernicano, su apoyo mas firme. La aceptacion
del movimiento de la tierra provoca una revolucion en todos los ambitos del pen-
sar, habia que echar por la borda casi todas las ideas cOsmicas que se habian sus-
tentado hasta el dia". (Appcly, citado por Tonnies en su "Hobbes".— Pag. 120).



238 ANALES DE LA

gun tontos veces se ha expresado, pero acaso fué en aquel angulo
histérico-sociologico de la Reforma en donde la victoria se decidid
por las nuevas formas, por las Naciones en marcha, acaso, méas gue
por otra cose, por esto de hallarse en marcha, es decir, por hallarse
patéticamente inclinadas mas hacia el futuro que sobre el pasado.

Y esa decision significo, ademas, tan sélo el cumplimiento neto
de aquellas leyes sociolégicas que han sido mencionadas ya, tanto
de las "corrientes" unificadora y diversificadora (Worms), como de
la de los "sistemas" sociales (nosotros, siguiendo a Simmel), cuya
formulacion detallada hecha en las anteriores paginas, nos exime de
la tarea de volver a hacerla.

Efectivamente, si, desde el punto- de vista de la primera ley,
analizamos el topico — lo cual supone la admisién de la convergen-
cia real de las dos "corrientes" en el plano de los sucesos histéricos,
hemos de convenir que verdaderamente nada nos impide ver cémo
precisamente el ultimo de aquellos, la Reforma, cooperando a la obra
iniciada por el Renacimiento, acusa la culminacién parcial del pro-
ceso duplice que va implicito en la relizaciobn de la mentada ley so-
ciologica de Worms. A medida que el primitivo sistema religioso-so-
cial, grandioso y unico, de virtualidad maxima, se hunde, se despe-
daza y se fragmenta, dando asi término a una larga etapa histédrica,
frente a frente, surgen los modernos "sistemas" sociales particulares,
en trance de autodeterminacién y de propia suficiencia abriendo con
ello un nuevo ciclo de la historia, hasta tal punto que, con razén, ha
sido tomado este hecho de la realizaciéon historica de las "naciones",
como uno de los mas sefialados caracteres de la instauracion de la
gue ha dado en llamarse Edad Moderna, segun lo dice la siguiente
cita: "Resulta, pues, que los dos rasgos principales de la historia mo-
derna son el desenvolvimiento de las NACiONES y el progreso de la li-
bertad individual" (1). Y cabe respaldar la afirmacién (2) ante-
cedente, haciendo notar que entrambos rasgos, si bien fueron origi-
nariamente producidos dentro del ambito histdérico renacentista, ha-
[laron su mas cabal y adecuada expresién en el suceso de la Reforma.
La Reforma fué, por eso, y ha sido siempre considerada, no sin cierta

(1) V. "Historia del Mundo en la Sociedad Moderna".— Tomo |.— Pag. 62.

(2) "En el tradnsito de la Edad Media a la Moderna, se ha sefialado siem-
pre, como uno de los fenédmenos mas significativos, aquel proceso de autodiferencia-
cidon interna de Occidente, que condujo a la formacibn de nuestras actuales nacio-
nes, con su idiosmcracia y multiformidad”. (Heimsoeth.— "Los seis grandes temas
de la Metafisica Occidental".— Pag. 17).



UNIVERSIDAD central

justeza, como el angulo socio-histérico en el que se efectivizan y ha-
llan matiz de conquistas tanto la una como la otra de las nuevas di-
recciones anotadas, esencialmente concatenadas entre si por otro
parte.

Después de todo lo dicho, nadie querra poner en duda ahora que
la Reforma haya consolidado, merced al rudo golpe que ella asestd
sobre la catolicidad europea, las modernas formaciones sociales, las
naciones, utilizando todavia, es cierto, el mismo antiguo espiritu de
la comunidad cristiana de la sociedad europea, 'naturaliter christia-
na", pero con impulso totalmente desconocido hasta entonces, cuyos
alcances por otro lado, ni siquiera estaba en posibilidad de discernir-
los, menos de regularlos.

La segunda ley sociolégica no hace sino corroborar los conteni-
dos de la primera, con la Unica particularidad de que aquella tiene
en cuenta, ademas, la representacién psiquica del o de los "sistemas"
sociales, en la mente de Ilos mismos individuos que participan de
ellos. Ahora bien, asi como la primera, segln vemos, se patentiza
en el hecho histdérico que nos ocupa, del mismo modo la segunda, ad-
quiere la validez de una ley social, también dentro de la misma cons-
telacion de la Reforma.

Para entonces, conforme lo hemos aseverado, el "SIStEMa" so-
cial catélico, habia perdido su validez centripeta, siendo cada vez
mas prevaleciente la centrifugalidad. Llegé un momento — justa-
mente el del periodo reformista— en que el centro de gravedad de
aquel no disponia ya de la primacia que le habia correspondido an-
teriormente; al contrario, habia pasado a segundo término, pues el
primer plano ocupé&banlo ya, con marcado poderio, los diversos cen-
tros, antes subalternos, de las formas nacionales. De esta suerte, en
la lucha entre un "sistema" antiguo, venerable, pero gastado y va-
rios "sistemas" nuevos, impregnados de caracter dindmico, la victo-
ria hubo de corresponder a éstos, aunque mAas no sea que por aquel
impulso dindmico de que se encontraban animados. Las naciones,
formas sociales parciales, pero dotadas de una poderosa fuerza cohe-
sitiva, concluyeron con una vieja formacién de aspiraciones ecumeé-
nicas y de innegable y lejano arraigo mistico. (Era que la Vis mistica
de Oriente acababa de ser sometida a la Vis racionalis de occidente?
No que los nuevos miembros de las naciones hubiesen perdido del to-
do su sentimiento de adhesion a la Iglesia; no tampoco, por otro la-
do, que estas nuevas agrupaciones estuviesen exentas de cierta vir-
tualidad mistica: nada de esto. Antes bien, podriamos afirmar que
ese sentimiento permanecia aun dentro de la escala de adhesiones
del hombre europeo de entonces; y que las naciones, a pesar de



240 ANALES DE LA

reconocer un origen diverso del de una Iglesia, implicaban también
una ligera mistica (que, como la veremos, hubo de exaltarse después
hasta grados increibles), no muy diversa de la mistica de las forma-
ciones religiosas. Empero, asi mismo, hemos de reconocer que, con
el florecer de las nuevas formaciones se produjo una trasmutacidn
del sentimiento mistico de adhesion a la Iglesia a una racional con-
ciencia de pertenencia a una nacion.

El veridico cumplimiento de estas dos leyes sociolégicas nos
prueba contundentemente la parte que a la Reforma cupo dentro del
proceso de realizacion de las naciones europeas. Podria plantearse
como una hipétesis, si no hubieran llegado éstas a la misma efecti-
vidad histdrica, aun en el caso de que la Reforma no se realizase;
pero seria inutil querer problematizar algo que esta ya realizado.

Generalmente suele ser dificil presentar, como rasgo esencial de
un hecho histérico, alguna de las multiples facetas que, por lo comun,
reviste todo acontecer de aquella indole. Mas, en el caso concreto
que analizamos, nos parece que disminuye un tanto la dificultad,
cuando se penetra en la trama secreta del proceso histérico-social de
la Reforma, pues éste nos revela con claridad que ella sélo pudo ve-
rificarse en un momento en que la actitud vertical del hombre euro-
peo, actitud nueva, habia adquirido ya firmes contornos, esto es, cuan-
do la autonomia personal se habia afirmado, sin vacilaciones. Y pre-
cisamente, a nuestro entender, es éste el sentido mas hondo de Ila
Reforma, su valor esencial: haber declarado, subrayado y puesto en
alto la valia inmutable de la individualidad frente a las hasta enton-
ces avasalladoras méximas de la comunidad, de la comunidad caté-
lica.

Y, sobre todo, es esta significacion la que iba a volcarse sobre
los siglos venideros, en una especie de alarde de la raz6n humana,
haciendo que todas las nuevas construcciones, de cualquier orden
que fueren, se amoldasen a aquella creencia ciega en la potencia in-
finita de la raz6n humana, eje central a cuyo rededor giraban y gi-
raran todos los posteriores "Progresos” de la humanidad. El indivi-
duo, como tal, adquiria de este modo una suprema jerarquia dentro
del sistema de valores humanos. Doctrina valiosa para esa época,
doctrina audaz y fecunda que iba a engendrar un nuevo sentido o,
mejor dicho, una nueva concepcion del mundo y de la vida; doctrina



UNIVERSIDAD CENTRAL 241

que, por el momento, satisfacia, acaso con plenitud, las demandas
espirituales que, desde tiempos atras, habian venido formulando los
hombres de Occidente,

Y es por esta significacion por la que la Reforma, mas sin duda
que el Renacimiento, se caracteriza y se sefiala en mayor grado co-
mo un suceso de alcances y repercusiones seculares, sea que en el
plano religioso su teoria del libre examen y de la relacion directa con
Dios haya llegado a hacer posible la existencia de una reIigi(')n per-
sonal: sea que en el aspecto politico-social, el principio de la supre-
macia del individuo haya logrado configurar externamente, tras de
algun tiempo, creaciones tales como el "Estado de Derecho"™ y las
"Declaraciones de Derechos del Hombre y del Ciudadano"; sea, en
fin, que dentro de la esfera econdmica, la maxima de la autodetermi-
nacion y de la suficiencia econdmica haya engendrado el méas desen-
frenado apetito de enriquecimiento personal y la mas concupiscente
voluntad de dominio, forma psicolégica, que no es sino el correlato
de una realidad material.

En suma, pues, si la Reforma pudo verter un contenido ideol6-
gico-espiritual sobre un mundo nuevo que paralelamente se formaba
y que, gracias a ella misma, en parte, surgia del pasado, fué princi-
palmente porque encarnaba un principio dinamico, el principio de la
auto-perfeccion del individuo y del progreso indefinido de la huma-
nidad hacia metas cada vez mas distantes. Principio que a mas de
ser la expresion rigurosa del anhelo espiritual de aquellos hombres,
parecia descubrir ante ellos y sus sucesores, nuevos mundos, para
cuyo descubrimiento, por otra parte, la misma voluntad del hombre
europeo de la hora se encontraba ya madura.

Y tal principio, que luego hubo de tonalizarse como el criterio
capital del sistema cognoscitivo de la mentalidad europea de enton-
ces, como una verdadera categoria filoséfica e incluso metafisica, no
se detuvo solo en los limites del individuo fisico; antes bien los tras-
cendié bien pronto, invadiendo — aunque al hacerlo, cometiérase un
error metodoldgico, y se iniciara, ademas, de esta manera ya enton-
ces mismo, el proceso de desnaturalizaciéon de la forma nacional—, la
esfera de las formaciones sociales. También éstas, entonces, fueron
concebidas y analizadas individualistamente, fueron concebidas a la
manera de los individuos, esto es, hubieron de personalizarse, de re-
vestir caracteres SUDJEtiVOS transformandose asi, en una especie de

hipOStéSiS", en SEIES colectivos no menos reales que los seres fisicos
individuales.

Evidentemente, fué esta trascendencia del criterio individuali-
zante la que permitié considerar a los grupos humanos como agrupa-



242 ANALES DE LA

dones aislados, desconectadas entre si, sucediendo que alli donde la
antigua mentalidad europea habia estado acostumbrada a ver wuna
sola totalidad conexa y cerrada, comparable a un cosmos, la nueva
sblo viese, al modo de varios monticulos en una planicie, las diversas
naciones que se realizaban a despecho y aun a costa de esa misma
entidad maximalista. Y, entonces, del mismo modo que, poco antes,
el europeo pudo hablar de la autonomia de la persona individual, de
su libertad solo limitada por la de los demas, de una esfera dentro
de la cual el sujeto era un auténtico soberano, puesto que sobre si no
tenia sino a Dios; asi también muy luego, ese mismo europeo habld
de la soberania ilimitada de los pueblos, de su autarquia, de la rup-
tura de todo nexo inter o supernacional; y predicé con firmeza que,
si se admitia que el individuo gozaba de independencia moral fren-
te a todos, dentro de su esfera, con mayor razon habia que admitir
para el Estado una esfera, la politica, en la que gozase de una auto-
determinacion casi omnipotente, sin que pata gozar de ella —y esto
era lo mas grave— estuviese en la obligacion de contemplar las posi-
bilidades de lesionar la de los otros pueblos.

De este modo, se acabd por sentar la maxima de que cada na-
cibn — entonces empieza a generalizarse el término, como paralelo
al de Estado— podia desentenderse del resto del mundo, teniendo por
mision solo su engrandecimiento, el engrandecimiento nacional, tan-
to mas glorioso si se lo forjaba a trueque de la ruina y del descalabro
de las demés. Y cada nacién llegé a admitir como doctrina cierta
la de que al lado o por encima de ella no existia ninguna "humani-
dad'-, sino tan sélo pueblos enemigos, si no siempre temibles, al me-
nos despreciables, pero en todo caso inferiores.

Podria discutirse si esta nueva criteriologia individualizante vy
analitica, nueva postura intelectiva personalizadora, precedié al fe-
némeno historico de la formacion de las naciones, o, si, al contrario,
vino sOlo a ser el corolario de una situacién ya realmente producida
en el terreno de los acontecimientos; pero, a nuestro parecer, no pue-
de ponerse en discusion el que ese concebir a los pueblos y a las na-
ciones, como individuos reales acompafié, desde entonces, como un
supuesto ineludible, a la generalidad de las teorias que acerca de ellas
habian de forjarse.

Y precisamente, en haber reemplazado la antigua actitud filo-
sofica o metafisica del hombre occidental, la actitud totalizadora vy
estatica, cuyo valor esencial radicaba en el principio de que el todo
estd por encima de las partes, la sintesis por sobre el anélisis, la hu-
manidad y la sociedad sobre el individuo, la Iglesia sobre el Estado
y, el sér fijo sobre el impulso dinamico de sus componentes porcia-



UNIVERSIDAD central 24;,

les; en naberia reemplazado, repetimos, por la nueva actitud inver-
sa, analitica, critica, racional y disolvente, que atribuye mayor va-
lor al impulso dindmico del individuo frente a la mayestatica comu-
nidad, a la corriente diversificadora sobre la tendencia unificadora,
a la razon humana antes que a la autoridad de un dogma, y a la vo-
luntad soberana del pueblo antes que a la despdtica autoridad de un
principe, en ello yacen el mérito y el cardcter esencial y perviviente
de la Reforma, cuya ingerencia en la afirmacion de las unidades na-
cionales y en la construccién de las nuevas teorias politicas, aparece,
asi, irrefutablemente demostrada.



CAPITULO I

LA TEORIA DE LA SOBERANIA DEL PUEBLO

Parece ya algo generalmente aceptado aquella creencia de que
lo que ha dado en llamarse mundo moderno es fruto directo de la Re-
forma protestante. La gran mayoria de los autores se halla en per-
fecto acuerdo sobre la materia, y si surgen algunas discrepancias so-
bre la validez de sus prolongaciones ideoldgicas, politicas, sociales,
etc., es preciso convenir en que aquellas estan probando la realidad
de éstas. Es decir, que los juicios de valor recaidos sobre los efectos
historico-sociologicos de la Reforma, varian considerablemente; pero
que se da por presupuesta la existencia objetiva de esos efectos den-
tro de la historia.

Empezaremos por respaldar nuestras afirmaciones con los tex-
tos citados de algunos autores distinguidos que han tocado directa o
incidentalmente el punto. "Sélo nuestro tiempo, dice Paul Yanet, el
ilustre historiador de la Ciencia Politica, es el que se ha remontado
hasta el siglo XVI buscando en él la fuente originaria de las ideas que
el siglo XVIIlI y la revolucion extendieron por Europa, habiendo ve-
nido a ver en aquel siglo una especie de campo de batalla sobre el
cual luchan los amigos y los enemigos de la sociedad moderna” (1).
Y el mismo autor afiade, mas abajo, como explanando lo antedicho:
"El siglo XVI ha introducido en la ciencia dos grandes ideas: la li-

li) V. Paul Janet.— "Historia de las ldeas Politicas".— Tomo Il.— Pag. 106.
ropa".— Pagns. 18-20.



UNIVERSIDAD central 245

bertcid politica y la libertad religiosa; y estas dos ideas son debidos
al protestantismo” (1).

Asimismo, Raymond Gettel, refiriendose a la influencia ejercida
por los escritores del siglo XVI sobre los siglos posteriores, afirma:
"Las ideas de este grupo de pensadores (los del siglo XVI), estado
natural, primitivo, entre los hombres; existencia de un derecho natu-
ral y de derechos naturales, origen contractual del Estado y del Go-
bierno; S0berania suprema del pueblo, dominan en su mayor parte
las tendencias del pensamiento politico hasta el siglo XIX” (2).

Alfredo Weber, tratadista politico de nota, singularizando su
estudio al especial punto de vista del origen histérico del Estado mo-
derno y de la construccién ideolégica que le sirve de base, dice: "Aho-
ra bien: la base de la posiciéon ideal adoptada frente al nuevo Estado
era — como es sabido— desde la Reforma, individualista”, exponien-
do, a continuacidén, que ha brotado (el Estado) de una singular cons-
telacion historico-sociolégica, de la coincidencia entre la aparicion de
los comienzos de formaciones politicas racionales, para fines capita-
listas, desde el siglo XVI y la gran transformacion del espiritu hu-
mano, procedente, ante todo, de lItalia, en aquellos dias” (3).

Acotando el periodo filosofico posterior a la Reforma, Tonnies,
cuyo "Tomas Hobbes" es sencillamente magistral, se expresa asi: "Pe-
ro pronto, y por encima de ella (la época pre-reformista) la época
siguiente, que es la que vamos a estudiar ahora, ve nacer una nueva
filosofia, llamada con frecuencia filosofia reformada: en el fondo, en
profunda oposicion a la primera; exteriormente, apoyandose en ella,
buscando férmulas de transaccion, pero con frecuencia también es'-
pecialmente en sus comienzos, manifestdindose con decision y violen-
cia contra ella” (4). A renglon seguido, continta: "En puridad de
verdad, la importancia de las luchas filosOficas esta en el ocaso de
la concepcién cristiana del mundo y de la vida y en el orto de la nue-
va, que busca su apoyo en el conocimiento cientifico, en lugar de en
las creencias tradicionales, y que, por eso mismo se opone a todas
las opiniones espontaneas, habituales, sagradas” (5). Y no nos resis-

(1) V. Paul Janet.— “ Historia de las Ideas Politicas".— Tomo Il.— Pag. 229.
(2) V. Raymond Gettel— "Historia de los Ideas Politicas".— Tomo Il.—
pag. 284.

*3) V. Alfredo Weber.— "La Crisis de la Idea del Estado Moderno en Eu-
ropa".—Péagns. 18 - 20.
V. Hobbes.— Ob. cit.— Pag. 114.
i1 V. Hobbes— Ob. cit— Pag. 115.



246 . anales de la

timos al placer de cerrar estas citas, con otras palabras del mismo
Tonn'ies, en las que puede apreciarse la rara virtud de la exactitud
del juicio histérico-critico del ilustre socidlogo aleméan: "Existe — di-
ce— una analogia completa entre las condiciones sociales y las poli-
ticas. En los dos medios prospera el tipo himano libre de prejuicios
y hasta de escrupulos; ansioso de poder, adaptando a sus fines los
medios a su alcance, arbitrario y que actua como lo que es. Indivi-
duos, grupos, Estados se particularizan cada vez mas, compiten vy
luchan, aprenden a servir al propio interés sin muchas contemplacio-
nes. Y junto o en medio de estos tipos, el pensador "jlustrado" e
"llustrador" cuya actividad es también un agudo diferenciar y com-
binar, que encuentra su expresion mas acabada en el céalculo y, en
general, en la Matematica. También se vierte hacia afuera: de la
contemplacion de si mismo, del cuidado por su alma y por su fé, pa-
sa al mundo, que ya no es un medio auxiliar del conocimiento, sino
el objeto propio y real del mismo. Y no revela en ese mundo el es-
tado de reposo, como el més natural, por méas divino y animado, sino
que no ve otra cosa que movimiento; descompone la curva en diver-
sos movimientos rectilineos, y todo lo dado en elementos simples, pa-
ra aclarar lo confuso. No se pregunta por los fines, sino por las cau-
sas eficientes de los movimientos, y prescindiendo de todas las distin-
ciones incrustadas en el lenguaje y las creencias, pretende reconstruir
conjuntamente todos los fendmenos, luego de haberlos reducido a fac-
tores comunes. Asi, construye los derechos de los individuos, iguales
por naturaleza, como esferas de poder afirmadas por una voluntad
comun. Y el Estado, como la personificacion de esta voluntad comun
y también de noturaleza individual" (1).

Con sobra de intenciobn hemos escogido estas citas, relativas casi
todas al fendbmeno politico-social, porque, si vamos a tratar de una
teoria que contempla primordialmente tales aspectos, como es la de
la soberania popular, quiere decir que nos incumbe variar de posi-
cion, colocandonos dentro del angulo visual de las jdeas y formas po-
liticas de la época post-reformista. De todo lo expresado por los ci-
tados autores, y de lo que nosotros, ademas, hemos venido afirman-
do explicita o implicitamente, a lo largo de estas paginas, fluye prin-
cipalmente una jdea central, que se ve confirmada por innumerables
testimonios: el mundo moderno o edad moderna, — sin meternos a

(1) V. "Hobbes, etc."— Fagns. 117-118.



UNIVERSIDAD central 247

precisiones cronoldgicas— es inmediatamente procedente de la Re-
forma.

Sin duda, esto no implica que haya de mirarse, a todo lo anterior
a la Reforma o a lo mas, al Renacimiento, como no existente; sin
duda, no significa que haya de considerarse a la Edad Media, como
una verdadera NOChe de cuyo seno no hubiese brotado la mas leve
chispa para producir los incendios de la época moderna. Nada de es-
to. Al contrario, hay que subrayar, para evitar la caida en el error
comun de juzgar a través de prejuicios el devenir histérico de Euro-
pa y del Occidente en general, el inextinguible caudal de impulsos
que deriva de los sectores culturales medioevales, y no en pequefa
escala dentro del matiz filoséfico-politico. En este sentido, —y solo
en éste— tiene razon Heimsoeth, cuando afirma lo que sigue, res-
pecto al curso de la filosofia general: "Esto resulta evidente de su-
yo, si reflexionamos en que los sistemas filos6ficos siempre expresan
la intima actitud de la conciencia de sus creadores y difusores y en
que han sido precisamente los mismos pueblos los que han meditado
e indagado en la Edad Media y en la Moderna; los mismos pueblos
y ademas influidos por la misma experiencia fundamental de la co-,
mun religion cristiana™ (1).

Sin embargo, cabe aclarar que si admitimos esta especie de en-
lace oculto entre las dos diversas edades histéricas mentadas, es tan
so6lo dentro del plano del puro pensar filoséfico-politico, conforme se
ha expresado; y que, en cambio, en cuanto a las formas exteriores
de ese pensamiento y a la realizacion de los hechos sociales en gene-
ral se refiere, no sélo no propugnamos la validez de ese enlace, sino
precisamente la inevitabilidad historica de su ruptura. Es més, en
ella consiste medularmente toda nuestra construccion sociolégica aqui
trazada. Pues, por lo mismo que admitimos una cosa de tanta gra-
vedad para nuestras teorias sociologicas, claro estd que lo hacemos
Unicamente con las reservas de referirse a un plano de especulaciéon
metafisica, esto es, exactamente, a un plano que se encuentra por
encima o fuera de la pura realidad historico-social, la misma que se
encargaria de desmentirnos rotundamente si pretendiésemos hacer
extensiva también a ella la afirmaciéon anterior.

La ubicacion analizadora a la que acabamos de acogernos, se-
gun se desprende de todo lo antedicho, nos permite ver con claridad
que no solamente vamos a realizar un cambio de posicion historica,

*1). V. Heimsoeth.— Ob. cit.— Pag. 25.



248 ANALES DE LA

al trasladarnos del ambito reformista al de las teorias de caracter po-
litico de los siglos posteriores; sino también, ademés, que el examen
parcial, propio de este capitulo, va a girar, ya no sobre el mundo es-
pecial de los hechos, sino especialmente sobre el de las teorias. Este
desplazamiento, que de modo consciente lo verificamos, nos coloca
en el caso de interrogarnos si es posible, si es licito, desde la posicion
cardinal dentro de la que nos hallamos encuadrados, acometer una
empresa de tal clase.

Y respondiendo directamente a la cuestion, podriamos decir que
nuestro intento no es desordenado por dos rozones poderosas. En pri-
mer lugar, cabe considerar que una posiciéon histérico-social omni-
comprensiva no tiene por qué — ni debe hacerlo— mirar el ambito
de las doctrinas y teorias politicas como extrafio a ella (entonces no
seria posible una Historia de las Ideas politicas), puesto que, en ul-
timo término, son formas parciales integrantes del total objeto hu-
mano-cultural sobre el que versa el trazado de la historia, en su
mas honda significacion. Y luego, no hay como olvidar que, confor-
me ha sido puesto en claro multitud de veces por diversos autores,
muy particularmente por la concepcion materialista de la Historia,
las mismas formaciones ideolégicas — teorias politicas y sociales, en-
tre ellas— estdn condicionadas y no se explican sino por el juego
de las fuerzas del mundo factico; primordialmente por las del pro-
ceso dialéctico de la economia. Y hasta los menos adictos a mirar
las cosas desde un angulo materialista tienen que reconocer que ta-
les formas ideales — incluso las mas aparentemente desconectadas
del mundo real— aparecen s6lo en funcion de éste, sea para expli-
car, justificar, teorizar, lo que sucede en él, sea para, en una antici-
pacion aparente al curso de los hechos, determinarlos y configurar-
los, trazar moldes ideales para el desenvolvimiento justo de ellos.

Asi, pues, nuestro intento no solo esta justificado, sino que re-
sulta ahora ser ineludible, si queremos verdaderamente obtener con-
clusiones, si no indiscutibles, al menos objetivamente legitimas, pero,
en todo caso, conclusiones OMNicOMprensivas.

Parece conveniente que, para los fines especiales de este capi-
tulo, antes de entrar a la consideracion esencial de los problemas,
tratemos de esclarecer ciertos puntos confusos acerca de la termino-
logia de los mismos, singularmente de aquel vocablo tan vulgar y, sin



UNIVERSIDAD CENTRAL 249

embargo, o, acaso, por eso, tan mal entendido, el vocablo pueblo.
Por lo mismo, bien visto estd que queremos depurar el concepto que
se encierra en aquel término, procurando precisar sus contornos en la
medida de lo posible. Para ello hemos de adoptar un criterio realis-
ta tanto mas si, por el momento vamos a considerar dicho concep-
to no en su faz técnico-juridica, ni en la sistematico-formal, sino,
apenas, en sus matices histdrico-politicos.

Por de pronto aparece que, aun dentro de esta posicién, lo pri-
mero que nos impresiona es la aguda diferencia que existe entre la
concepcion teorico-politica del pueblo y, lo que éste ha sido dentro
de la realidad politica, en los diversos periodos histéricos, diferencia
que también en nuestros dias, — o, acaso, mas en ellos— , es asimis-
mo valedera. Una cuestion es, ante todo, digna de subrayarse, la de
gue vamos a hacer caso omiso del pueblo, en un sentido biolégico-ge-
nético, por considerar que tal punto de vista escapa de los limites
técnicos de nuestro estudio, si bien, desde otros aspectos, no deja
de prestar gran utilidad; asi como también del pueblo en cuanto 0D-
jeto de poder, por ser ésta una realidad que se confunde con el pue-
blo en sentido biolégico-genético. Sin duda, la palabra pueblo ha
sido empleada, sin precisarse sus acepciones, desde mucho antes que
el pueblo griego le diera un significado politico del que antes carecia.
No obstante, es solamente dentro del @mbito politico del mundo grie-
go en donde vemos surgir el concepto de pueblo como correspondien-
te a una realidad politico-juridica. Asi, como, segun lo dice Hauriou
(1), antes de Grecia en los comunidades orientales, "aparecen prin-
cipes y subditos, mas no aparecen CiU0adan0s": asi también, pode-
mos aseverar que si bien, en los tiempos pre-helénicos, existen pue-
blos, los pueblos naturales ciertamente, en cambio es s6lo la vida cul-
tural de Grecia la que hace aparecer el concepto politico de pueblo,
justamente el demos griego.

Empero, un analisis exacto no debe satisfacerse si no es con
penetrar hasta la esencia del concepto encerrado en la palabra. ;Qué
era, en la realidad, el demos griego? No cabe duda de que, tedrica-
mente, la concepcién filoséfico-politica de pueblo, en las jdeas de
tal naturaleza de los tratadistas griegos, significa, ante todo, que una
comunidad debe gobernarse por si misma y, lo que es mas jreportan-
te, mediante la participacion, en ese gobierno, de todos los ciudada-
nos, de todo el pueblo. Es decir, que, frente a los otros tipos conoci-

<) V. Hauriou.— Ob. cit.



250 . ANALES DE LA

dos de gobierno estatal: el monarquico y el aristocratico, surge, como
uno conquista de valor, el tipo de gobierno democratico. Es en vir-
tud de ello que casi todos los tedricos politicos del mundo griego es-
tan acordes en creer que el gobierno democratico es el que mas féa-
cilmente asegura la libertad de los ciudadanos.

Mas, exactamente, el problema radica en saber cual era la rea-
lidad correspondiente a esta concepcion politica de Grecia. Hay que
recordar, en primera linea que, de acuerdo con una instituciéon vie-
jamente sancionada, la suma total de las gentes de una ciudad o Es-
tado, se dividia en dos grandes categorias: hombres libres y no libres
o0 esclavos. Por demas esta sefalar que los segundos no eran tomados
en cuenta absolutamente para la vida civil, toda vez que ni siquiera
eran considerados como personas, sino como bienes; ello no obstante,
componian la gran mayoria de la poblacién, pues, estando ésta aris-
tocraticamente constituida desde el punto de vista econdmico-social,
apenas si era una minoria exigua la que tenia en sus manos la rique-
za y, por ende, el poder politico (1).

En segundo término, es necesario que descartemos a un buen
namero de hombres que, a pesar de su libertad reconocida oficial-
mente, no gozaban de la calidad de ciudadanos, la Unica que daba
derecho a intervenir en los negocios del Estado y, en consecuencia, a
integrar el pueblo. Es una falsa ilusion, que es preciso destruir, la de
creer que todos aquellos que no eran esclavos, integraban ipso jure
la comunidad politica. Esta estaba integrada por los miembros de de-
terminadas familias, ora hubiesen heredado ese derecho de sus ante-
pasados ilustres, fundadores o primeros pobladores de la ciudad, ora
lo hubiesen adquirido posteriormente, cuando, como una consecuen-
cia del desplazamiento de la rigueza de manos de la aristocracia re-
ligioso-militar a las de la clase .media adinerada y burguesa, hubie-
ron de reformarse las primitivas leyes, en el sentido de comprender
también dentro de las asambleas politicas — en las que se gestaba
la voluntad del Estado— a algunos miembros de esa plutocracia ame-
nazante (2).

Por altimo, no es posible olvidar que determinadas gentes, si
bien concurrian a las asambleas y hasta tenian voz en ellas, carecian
de la facultad de poder emitir sus decisiones, con lo que se restringia
considerablemente el numero de aquellos que intervenian, de modo de-
cisivo, en la realizacion de los negocios estatales.

(1) V. Fustel de Coulanges.
(2) V. "Fustel de Coulanges, Letourneau, etc."



UNIVERSIDAD c en tr a I 251

Ahora bien, tras de todo esto, (qué queda de lo que primitiva-
mente pudo entenderse por demos? Que el pueblo, como realidad po-
litico-juridica, dentro de la vida griega, estaba integrado por una
agrupacion minoritaria, en la mayor parte de los casos, si no siem-
pre, oligarquica, minoria que gozaba de algo asi como una "tabla”
de privilegios de caracter politico, frente o por encima de una gran
mayoria de trabajadores — libres o esclavos— , cuyo trabajo, justa-
mente, era el que permitia y hacia posible que aquella minoria, co-
mo todas las de su clase, pudiese dedicarse con fervor y hasta apasio-
nadamente a las actividades polinicas, para justificar en cierto mo-
do, el trabajo incesante de los demas. Era esta situacion real, a no
dudarlo, la que, impresionando a los tedricos de la politica, Aristote-
les entre ellos, hizo que surgiera el convencimiento de que los nego-
cios publicos debian estar exclusivamente en manos de aquellos que,
digamoslo de una vez, no necesitasen trabajar para vivir. Es decir,
se llevd a la categoria de principio doctrinario de politica aquello que
aparecia en el mundo real de los hechos, a consecuencia de una or-
ganizacion social esclavista por esencia. Es justamente refiriéndose
al filésofo de Estagira, que el profesor Gettel nos dice lo siguiente:
"AristOteles opinaba que las clases trabajadoras no debian gozar (de
hecho, no gozaron sino en los ultimos tiempos) del privilegio de la
ciudadania, porque la estrecha dependencia en que vivian con res-
pecto a otros representaba un obstaculo para acreditar su capacidad
en el gobierno™ (1).

Y era una tal situacién, también la que, por asentarse en una
real y profunda divergencia, politico-social, exasperaba continuamen-
te al verdadero pueblo, a la 'masa", — que diriamos, con terminolo-
gia moderna— haciendo derivar, mas de una vez, al Estado de la de-
mocracia a la tirania o dictadura, acaso porque el tirano tenia mas en
cuenta los intereses populares que las minorias escudadas tras de un
gobierno ficticiamente democratico. EsS mejor que, en este punto, ce-
damos la palabra al distinguido sociélogo francés Letourneau: "Si
ahora — dice— vamos al fondo de las cosas, si relacionamos los su-
cesos con sus causas, se puede ver que el acceso o accesos de tirania,
que sufrieron algunas ciudades griegas, no fueron de ninguna mane-
ra Ja necesaria consecuencia del régimen democréatico. Lo que los sus-
cité no fué la igualdad politica, sino antes bien la desigualdad econo-

V. "Raymound Gettel— "Historia de las Ideas Politicas".— Tomo |.—



ANALES DE LA

mica. Casi todas esas revoluciones resultaron de explosiones furiosas
de la masa Iegalmente (subrayado por el autor) expoliada por una
oligarquia de ricos" (1). Y bien, volvemos a hacernos la pregunta
después de todo esto, ;qué viene a ser el pueblo, el demos griego?
Se argumentara que, conforme a la concepcion filosofico-politica de
entonces, el esclavo no contaba para nada, y que no es justo, por lo
mismo, extender hasta él las miradas de nuestras consideraciones po-
liticas. Convengamos en que asi sea, respecto a la masa de escla-
vos, pero todavia subsiste el problema en cuanto atafie a las clases
bajas, trabajadoras, pero libres, de la ciudad (artesanos, menestra-
les, comerciantes, etc.); pues no hay razén posible para que en un
Estado sedicente democréatico existan hombres libres alejados de las
gestiones y de la vida politicas, solamente por el interés del Legisla-
dor. Y, sin embargo, esto era lo que acontecia en Grecia.

En fin de cuentas, podemos concluir que lo que se denominaba
pueblo, dentro de las concepciones politicas griegas, era apenas el
grupo de hombres libres que disponia de la riqueza (especialmente
la territorial) haciéndose caso omiso de todos los que no estuviesen
incluidos dentro de una de las clases privilegiadas. Cuando, por con-
siguiente, hablamos de pueblo y de gobierno democratico, refirién-
donos al mundo griego, debemos cuidar muy bien de hacerlo con las
reservas del caso, tomando como tal, una situacion real que se ha-
llaba y se halla muy distante de la que ahora entendemos expresar
siempre que usamos tal lenguaje.

Si de aquella época historica nos trasladamos al mundo roma-
no, no nos sera dificil subrayar hechos talvez semejantes y concep-
ciones coincidentes, cosa nada extrafia si se recuerda la similitud de
los origenes histéricos de Grecia y Roma, asi como también la seme-
janza, muy estrecha, de sus respectivas instituciones.

También en Roma solia hablarse del POpulus romanus, como de
una realidad politico-juridica igual a la del demos griego. Y tam-
bién, durante largo tiempo, justamente a través de la Republica Ro-
ma pudo hacerse la ilusion de gobernarse democraticamente. Sélo
que, en guarda de la estricta precision de un analisis maduro, es
forzoso empezar a establecer las restricciones del caso.

También en Roma nos encontramos con la division de la socie-
dad, cardinal para las ciudades antiguas, en libres y esclavos, siendo
éstos, claro esta, la mayoria. Por otro lado, como la organizacién so-

<l) V. "La Evolucion de las Instituciones Poéticas".— Pag. 355.



universidad central

cial romana, muy semejante a la griega, erigiase también sobre la
base de la existencia de una minoria poseedora de la riqueza, apa-
rece, a consecuencia de ello, una desigualdad econdGmica idéntica a
la del mundo griego, a despecho de la cual se construye la democracia
romana. Roma, es cierto, con mas sentido de realidad no se jactd
,de ser un Estado democratico puro y siempre tuvo buen cuidado de
acompafiar a la palabra Populus la palabra Senatus, como para dar
a entender que su tipo de gobierno conservaba un elemento aristo-
cratico junto al democratico. Pero como de la expresion, harto cono-
cida, pOpU|US romanus, podrian acaso derivarse conclusiones incier-
tas, tenemos que aclarar tales conceptos.

El concepto del POPUlUS romanus, contra lo que parece enunciar-
se, era tan restringido con el del demos griego, y puede decirse que
aln mas. Pues, efectivamente, junto, al lado, o sobre el POPUlUS, es-
taba el S€Natus, como organismo aristocratico, expresion del patricia-
do (1). El Senado romano, que en los primeros tiempos, era el Uni-
co organo de poder, la Unica institucion gubernativa, dando asi origen
a un tipo de gobierno aristocratico, habiase visto obligado a ir paula-
tinamente concediendo atribuciones politicas a la clase media (plu-
tocracia), presionado por el poderio econdmico que ella iba adqui-
riendo en progresiéon. Hasta que acabd por concederle las magistra-
turas mas altas, hasta entonces reservadas s6lo a los miembros
de las familias mas ilustres, como el Pontificado, a mas, naturalmen-
te, de participar también en la gestion politica general, constituyén-
dose de esta manera un tipo mixto de elementos aristocraticos y de-
mocraticos, tan bien expresado en el “Senatus Populusque Romanus".

Algun autor ha dicho que la vida politica de Roma se resuelve
en la lucha, draméaticamente sostenida, entre el patriciado y la ple-
be (la plebs), a todo lo largo de la cual ésta resulté la vencedora,
arrancandole a la otra todos los privilegios que le correspondian. Cier-
to que esto puede observarse en los diversos pueblos, pero en ningu-
no llega a hacerse tan patética — y casi visible, diriamos— la gradual
obtencién de las prerrogativas politicas, por parte del pueblo como
en el caso de la Republica romana. En efecto, desde el tribunado de
la plebe hasta el pontificado maximo hay una verdadera escala que
la plebe ascendié con lentitud al par que con firmeza. Oigamos lo
que nos dice Fustel de Coulanges a este respecto: "Cuando la clase
inferior hubo consumado esos diferentes progresos; cuando dispuso

1) V. Fustel de Coulantes, etc.— Ob. cit.



254 ANALES DE LA

de riquezas, soldados, sacerdotes; cuando reunié todo aquello que da
al hombre el sentimiento de su valor y de su fuerza; en fin, cuando
hubo obligado a la clase superior a tenerla en cuenta,-entonces fue
imposible retenerla fuera de la vida social y politica, y la ciudad ya
no pudo cerrarsele por mas tiempo" (1).

De las breves consideraciones precedentes se deduce que el pO-?
pulus romanus, igual que el demos griego, es un concepto cuya rea-
lidad correspondiente era notablemente diversa de la que a primera
vista se suele imaginar. El pOpU|US romanus,. como la forma aristocra-
tica contrapuesta, el S€natus, era, en cierta manera, para la plebe
verdaderamente tal, nada méas que una abstracta figura politica, que
podia considerarse, es cierto, como una forma democrética, pero den-
tro de la cual de ningin modo se agotaba, ni mucho menos, la con-
figuracion social real de la plebe. Lo que nos lleva, légicamente, a
concluir que en Roma, menos aun que en Grecia, la realidad politi-
co-sociai correspondia a las formas, figuras y doctrinas de la teoria
democratica.

Parece, por lo que llevamos dicho hasta ahora y lo mas que se
dira posteriormente, que, en efecto, el destino, siempre adverso, del
concepto pueblo fuese el de expresar un contenido siempre restrin-
gido cuando se lo entiende en su sentido politico-juridico bajo un as-
pecto democratico, y, en cambio, abarcar todo el contenido humano
posible, en aquellos casos en que, desatendiéndose de significaciones
politicas, se lo enuncia como dotado de caracter metapolitico (socio-
I6gico, econdmico, étnico, etc.). Con lo cual se pone de relieve el
verdadero fatUm de la doctrina democratica, gue no parece ser otro
que llevar implicita una contradiccion esencial, algo asi como un pe-

cado original, del que dificilmente logra convalecer en sus aplica-
ciones.

Podria creerse que, derrumbada la Antigledad y erigida sobre
sus escombros una nueva sociedad, la sociedad europea, infiltrada
profundamente del espiritu cristiano, es posible hallar en ella, toda
vez que la nueva Religiobn habia predicado con marcado énfasis Ia

() V. "La ciudad antigua".— Pag. 388.



UNIVERSIDAD central 255

libertad y la igualdad humanas, realidades méas aproximadas a la
teoria democratica. A mayor abundamiento se podria recordar que
el elemento germénico, factor formativo de esa nueva sociedad, se
caracterizaba también como mas apegado a las formas democrati-
cas, incluso frente al civilizado latino. N

Nos equivocariamos, no obstante, si, dejados llevar por tan en-
gafiosas apariencias, diéramos caracter de verdades a las que no pa-
san de ser simples conjeturas. El Cristianismo, es cierto, habia insis-
tido, dicho sea en su honor, sobre la igualdad natural de todos los
hombres y sobre su consiguiente libertad; pero, ante todo, esto se re-
feria a la posicion del hombre ante el Padre, ante Dios, no ante nin-
guna legislacion humana, y eso en su caracter de alma por salvarse,
antes que como un ser terrestre. De este modo, el género humano se
nivelaba, a no dudarlo, mas, tan sélo para los efectos — diriamos asi—
ultraterrenales. De alli que no quepa reclamar al Cristianismo li-
bertad e igualdad de”otra naturaleza, ni, por ende, tachar a la dog-
matica cristiana de inconsecuente, acusandola de no haber logrado
realizar la democracia, ya porque no la ha predicado, ya porque ni
le correspondia predicarla, en su calidad esencial de sistema religio-
so, no politico.

Se engafian, pues, grandemente, quienes, dando a las palabras
de Cristo un alcance que, sin duda, ni El mismo quiso darles, creen
licito referirlas, no s6lo a la situacion del alma ante Dios, sino tam-
bién a la del hombre ante la ley, y en su rol — harto diverso— de
animal politico. Se podria, con todo, respondernos que, habida cuen-
ta de que ese mismo negocio de la salvaciéon del alma ha de conexio-
narse naturalmente con las maneras todas de vida que el hombre lle-
ve aqui abajo, (politica, social, etc.), no es licito contemplarlo ais-
ladamente, sino como una meta a la cual hay que aspirar, pero
a través de las ineludibles realidades terrenas, entre ellas, la de la
convivencia politica; y que, por lo mismo, cabe concebir que la doc-
trina cristiana, diga también referencias a esas realidades de este
mundo. Nosotros, redarguiriamos, empero, que aquello que prueba,
demasiado, nada prueba y que la objecion presentada es justamente
la que nos permite reafirmarnos en nuestra primitiva posicion; por-
que, en efecto, si, como se ensefia y como parece desprenderse de la
objecion supuesta, la salvacion del alma es un negocio que se deci-
de en un instante, pero siempre en atencion a los méritos de la vida
terrena, no pudiendo por lo tanto considerarsele sin relacion con ésta,
y si, por otra parte, para asegurar aquella es necesario de acuerdo
con la misma doctrina, despreciar esta vida terrena hasta el extremo
de que, en aras de la humildad, virtud suprema, pueda el individuo



256 anales de la

llegar a ser considerado como un paria por sus semejantes; si esto es
asi, decimos, bien claro esta que el Cristianismo, en su sentido mas
esencial, no s6lo no debe predicar igualdad politica y social ninguna,
sino al contrario, la desigualdad en la tierra, justamente como ante-
cedente y supuesto justificativo de una igualdad y una justicia ultra-
terrenas. Y bien claro aparece, igualmente, que el perfecto cristia-
no no debe andar a caza de igualdades terrenas, sean éstas la eco-
ndmica, la politica, la social, etc., complaciéndose, antes bien, en que
subsistan la desigualdad y la injusticia, precisamente para, a causa
de ellas, siendo aceptadas, padecidas y hasta deseadas, hacer mayor
acopio de méritos para el reino de la justicia y de la equidad del mas
alla. No en vano y sin razén dijo, por ello, el mismo Cristo, entre
multiples pasajes, éste, que, en su elocuente laconismo, nos da toda
la clave de la epistemologia cristiana: "Los primeros seran los ulti-
mos y los ultimos seran los primeros” (1). Y, a buen seguro, Cristo
fué uno de los pocos predicadores del mundo que con su vida, confir-
mase su doctrina, acaso porque sabia de antemano, que sus sedicen-
tes continuadores, los mas, habian de contradecirla rotundamente en
los hechos.

Y que no se nos venga con que la injusticia, la desigualdad, etc.,
son males, que es necesario desterrarlos de este mundo, porque pre-
cisamente para la doctrina cristiana los males, el mal, tienen su justi-
ficacion, siendo esencial para ella la maxima de la "no resistencia al
mal"; puesto que los males — dentro de los cuales esta incluido el
mismo Estado — segln la exégesis cristiana mas pura y mas antigua,
(San Agustin, entre otros) derivan con necesidad de la misma con-
dicion natural del hombre, a causa del pecado original y como sus
compensaciones. Transcribimos, para reforzar lo dicho, las siguientes
frases de Raymond Gettel: "Para explicar — escribe el distinguido
profesor— la existencia de las sociedades, la realidad del gobierno,
la esclavitud y la propiedad privada, tuvo que hacer la Iglesia (re-
fierese ya a la forma catélica del Cristianismo) una adaptacién a los
hechos del aspecto ideal de su doctrina. Fué necesario, por esto, com-
paginar la doctrina de la ley natural en sentido relativo, con la con-
dicion pecadora del hombre después de su caida. En este respecto,
la coaccién del gobierno civil, la existencia de la esclavitud y la re-
gulacién de la propiedad privada constituian, a la vez, modos repre-
sentativos de penalidad, nacidos del pecado, y medios conducentes

(1 V. "Los Evangelistas".



UNIVERSIDAD central

para remediar la triste condicion del hombre” (1). De donde se de-
duce, ademas, una conclusién importante, la de que si existe una
igualdad natural entre los hombres es a causa del pecado original;
esto es, en otras palabras, que si todos los hombres son naturalmen-
te iguales es ,principalmente, porque todos son hijos del pecado. Evi-
dentemente, de acuerdo con este dogma, puede fundarse una Iglesia,
pero creemos que dista mucho de ser el posible fundamento filosofi-
co para la construccion de una teoria democratica.

Las posibilidades de andalisis del punto en referencia, empero,
no estan agotadas con el examen realizado. ElI Cristianismo es, no
s6lo una ideal doctrina religiosa, sino también fendmeno histérico,
sujeto, por lo mismo, a determinadas condiciones reales. Como tal
analizado, es evidente que correspondidé a un periodo historico, de tran-
sicion, dentro del cual se liquidaba el mundo esclavista de la anti-
guedad para dar paso a una etapa historico-social que iba a tener
otras caracteristicas.

En este sentido, por lo tanto, hay que convenir en que, acordan-
dose al espiritu revolucionario de aquella época, el Cristianismo no
pudo menos de contribuir a la prédica y a la difusiobn de las jdeas
igualitarias, coadyuvando decididamente al desprestigio de las formas
e ideas aristocréaticas y plutocraticas, que hasta entonces habian pre-
valecido. Es ésta — que, de acuerdo con una terminologia moderna,
podriamos llamar —tactica de propagando la que es transfigurada
en caracter esencial de la doctrina, con lamentable confusion, por los
supuestos defensores de un supuesto democratismo de la Religién
Cristiana, sin caer en la cuenta de que, como tactica que era, soOlo
podia servir para los fines especiales y circunscritos de la hora, mas
no para la finalidad intima y esencial del Cristianismo, por natura-
leza universal y metahistorica segln su propia confesion. Y que tal
prédica insistente de la libertad y de la igualdad de los hombres no
fué sino un método de propaganda acorde con los intereses y reales
necesidades de aquel tiempo, un método para hacer del Cristianismo
una Iglesia Catolica (literalmente) podemos comprobarlo con facili-
dad con s6lo observar como ésta, apenas transcurrido el periodo de
prueba fué rapidamente estructurandose como una comunidad tipi-
camente y en esencia autocratica, esto es, antidemocratica. Por lo
gue tiene sobra de razon Paul Janet al afirmar que "de esta rrtane-
ra, una revoluciéon nacida a favor de la libertad acaba por convertir-

*1* V. "Los Evangelistas”, etc.— Tomo |.— Pag. 186.



258 ANALES DE LA

se en uno nuevo especie de absolutismo, el absolutismo catdélico-teo-
cratico” (1).

Sin embargo, y o pesar de lo expuesto hasta este instante, es
preciso confesor que nunca, como en aquella edad, que se nos apa-
rece como fundamentalmente cristiana, el medioevo, aunque ya sea
s6lo bajo la forma occidental de catolicidad, nunca, decimos, se hablo
mas de fraternidad universal, de comunidad igualitaria de los hom-
bres, de pueblo cristiano, — palabras con que se designaba a todos los
creyentes— de CiVitas MaXxima, en suma, como de una comunidad
que estuviese constituida 0emocraticamente. v es desde entonces
desde cuando data la aspiraciéon perenne de la Iglesia — aspiracion sin-
cera, hay que suponerlo— a transformar a la humanidad en una per-
fecta democracia, en cuyo seno se realice la justicia. S6lo que, como
puede comprenderse sin mas, por lo que hasta aqui llevamos dicho, esa
no es precisamente la actitud esencial que quiso infundirle su Funda-
dor — no queria la paz, sino la lucha— , ni la que, por ende, le corres-
ponde; y despréndese, ademads, por iguales razones, que la democra-
cia cristiana puede constituir un ideal mistico, que se sabe no ha de
ser nunca realizado y que, no obstante ello, se persigue, pero nunca
un ideal racional, asequible a las corrientes democraticas, aunque no
sea sino porque tal concepto de democracia cristiana, mirado en su
esencia, implica ya una contradictio jn adjecto.

¢(A. qué se debe, pues, que en aquella edad histérica a la que nos
hemos referido se haya hablado firmemente de pueblo cristiano, y
en un sentido comprensivo de la humanidad catdlica toda? ;Qué rea-
lidad verdadera corresponde, en estricto sentido, a ese concepto cris-
tiano-medioeval de PUEDIO? Precisamente le que acabamos de afir-
mar nos releva de intentar nuevas explicaciones. El concepto de pue-
blo, de la antigiedad”™ bien se ve, ha sufrido una metamorfosis impor-
tante. Ahora no se lo toma ya, en su sentido primitivo, como una
categoria juridico-politica, sino como una figura conceptual de con-
tenido religioso, esto es, como un concepto correspondiente a una rea-
lidad mirada desde aquel angulo visual. Cuando, en las épocas grie-
ga y romana, se hablaba de pueblo, se entendia expresar una reali-
dad, ficticia es cierto, segun' se ha demostrado, contemplada desde
el punto de vista de los hechos, pero que, en todo caso, caia dentro
del sector p0|itiC0. En el periodo histérico, posterior, en cambio, siem-

(1) V. "Historia de las Ideas Politicas en sus relaciones con la Moral".
Torno |.— Pag. 339.



universidad central 259

pre que se hace uso de un tal concepto, se entiende adjudicarle un
contenido, méas ajustado a los hechos reales, en verdad, pero despro-
visto ya de su especifica virtualidad politico-juridica, porque la po-
sicion ha variado, desplazandose de esta esfera a la religiosa.

Asi, evidentemente, era posible y era licito que se hable de pue-
blo cristiano, de pueblos cristianos y, hasta puede decirse, bajo cier-
to aspecto, con mas justeza que cuando se hablaba del demos griego
o del POPUlUS romano. Porque, si bien se mira, la expresion pueblo
cristiano entendia abarcar toda la masa de creyentes y, en siéndolo
todos los componentes del pueblo real, (sentido biolégico-genétjco)
en ese entonces, todos ellos integraban el contenido real de tal con-
cepto. Lo que quiere decir que, casualmente, coincidia el concepto
en fidelidad con la realidad. Solo que, por desgracia, paralelamen-
te a cuanto ganaba el concepto en fidelidad a la realidad de los he-
chos, perdia en especificidad, trocandose, 1ps0 facto, de politico ju-
ridico en religioso. Y, puesto que, aun dentro del sector politico-juri-
dico, puede hablarse de una dualidad: el concepto democratico (pue-
blo-sujeto) y el concepto autocratico (pueblo-objeto) de pueblo, bien
puede afirmarse que el concepto religioso estaba mas cerca de éste
que de aquél.

De este modo, la metamorfosis del concepto contenia su desna-
turalizacién. La expresion “pueblo" cristiano, "pueblo" de Dios, di-
gamoslo de una vez, generalmente concebido supraindividualmente,
como un organismo, podia referirse adecuadamente a una comunidad
religiosa existente en la realidad, pero de ningun modo a una realidad
politica de caracteres democréaticos, ni siquiera en el sentido harto
relativo de la Antiguedad. Tal desfiguracion, por otra parte, fué
acompafiada de un fendmeno innegable: la caracterizacién eclesiasti-
ca que adquirieron desde entonces las teorias justificativas del poder
civil, segun las cuales la Unica autoridad suprema sobre el haz de la
tierra era la religiosa, con su representante visible, el Papa, no vien-
do en los gobernantes temporales otra cosa que o delegados de esa
autoridad o, en el peor de los casos, detentadores injustos del poder,
por ello convertidos en representantes del espiritu del mal, del "prin-
cipe de las tinieblas"”, sobre este mundo. Y esa misma desfiguracion,
ademas, oper6 notoriamente en el sentido de transformar a las co-
munidades politicas que pugnaban ya por aparecer en meras provin-
cias, segun se ha dicho en anteriores paginas, dependientes de la gran
comunidad catodlica; intento que, si no siempre pudo llegar a verse
realizado, fué al menos la pauta ideoldégica a la que hubo de acomo-
dar la Iglesia sus doctrinas y sus practicas.



ANALES DE LA

De la concepcion tanto griega como romana, de "pueblo", en
consecuencia, no quedaba casi nada, habiéndose desvanecido tal con-
cepto en el que dejamos analizado. Y, lo que es mas interesante,
asimismo en la realidad social apenas si habia también trazas de
"pueblos" o de "pueblo“, ya que lo Unico que ella daba de si era un
conjunto de clases, (estamentos, brazos, estados, etc.), estrictamen-
te delimitados, en los que, por asi decirlo, habiase disuelto el "pue-
bl0" como comunidad politica, cuando no en las uUnicas dos grandes
categorias sociales que presentaba entonces toda realidad social: sier-
vos )y sefiores, nobles y villanos, cabeza y cuerpo de la sociedad total.

Asi, las teorias democraticas, tan limitadas ya de suyo, de la
Antigiedad, hubieron de sufrir una caida y un rechazo, dando lugar
a que, en vez de ellas, surgiesen las doctrinas, impregnadas de abso-
lutismo y autocracia, ya eclesiasticas, ya regalistas, que comenzaron
a ensefiar que una teoria justificativa del poder civil tenia que con-
siderar al "pUEb|0", (@ un hipotético pueblo), apenas como objeto
de él.

Y ocurrio, entonces, que las disquisiciones filoséfico-politicas
versaron sobre el origen, més o menos mediato o inmediato del poder
de los reyes, pero en todo caso divino; sobre si el Papa estaba por en-
cima del rey o éste por encima de aquél, en fin, sobre problemas de
primacia de uno de los dos poderes, descartando, sin mas, toda idea
acerca de una posible justificacion democratico-racional de la auto-
ridad civil. Esta idea, renovada y purificada por el tiempo y por las
luchas, por la experiencia histérica y por el espiritu critico de la Re-
forma, volvera a preocupar mucho mas tarde, en los tiempos deno-
minados modernos, aunque con mas vigor y con mas impetu.

Es cosa corriente, siempre que se trata de tOpicos relacionados
con la teoria de la soberania popular, no ver los origenes de ella mas
alld del siglo XVIIIl, considerdndola, asi como a sus derivaciones de-
mocraticas, como un producto de la filosofia politica de aquel siglo.
Evidentemente, fué entonces cuando se construyo el sistema doctri-
nario, pero las ideas, las tendencias, ora vagas, ora admirablemente
anticipadas, venian ya flotando en la atmdsfera intelectual, desde
mucho tiempo atrés.

Por otro lado, cierta interesada manera de ver las cosas, en la
que juega gran papel el sentimiento religioso, quiere encontrar, la



201

universidad central

fuente primaria de tales ideologias en el seno de la Iglesia Catdlica
e incluso dentro del mismo periodo medioeval. Y hasta un autor de
tanto prestigio e ilustracién, como el tantas veces citado Paul Janet,
afirma, aunque, como se vera, con una reserva harto significativa,
que "no es, pues, de todo punto inexacto decir que en la Edad Media
y en los claustros fué donde naci6 la doctrina de la soberania del
pueblo (controlado por la lIglesia, desde luego) y del derecho de re-
sistencia a los abusos del poder civil® (1). Sin duda, la reserva he-
cha por Janet destruye su misma afirmacion, pero ello no quiere de-
cir que no exista todavia cierto tenaz empefio de ver en la Iglesia la
inspiradora de las mentadas doctrinas democraticas. Hemos de afir-
mar a este respecto, que lo que sucede es que la Iglesia, mas de una
vez, flexibilizé y hasta quebrantdé la linea doctrinaria que pretendia
seguir, cuando asi era conveniente para sus intereses. Y asi, por
ejemplo, cuando, por atacar y combatir al poder civil, su encarnizado
adversario, decia, por boca de Gregorio VII, que los "principes han
querido, como conducidos por el diablo, con una ciega y una insupe-
rable presuncion, dominar sobre sus jguales, esto es, sobre los hom-
bres"; y cuando, "en su labor de oposiciéon a la Reforma, que habia
sido acogida y propagada por los monarcas de algunos paises, predi-
caba la resistencia a los gobernantes (e incluso el tiranicidio)", indu-
dablemente lo hacia, ante todo, porque de este modo defendia sus
posiciones, si bien, ademas, proporcionaba, con tales argumentos, las
necesarias armas al pueblo, que habia de servirse de ellas contra sus
monarcas Yy, sin que pudiera evitarlo, también contra la misma Igle-
sia, una monarquia en definitiva.

Estos hechos son los que han inducido a algunos autores a afir-
mar que la Iglesia, en su rol de defensora de los derechos del pue-
blo, es la que ha dado margen para la creacion de una doctrina de-
mocratica. Defensora fue, en efecto, aunque momentanea, de los de-
rechos populares, mas, solamente frente o contra los reyes procuran-
do, en cambio, que ese pueblo, (si existia), abdicase tales derechos
frente al Papa. So6lo que, desgraciadamente, esto no podia suceder,
pues, si los individuos habian aprendido a gozar de ciertos derechos,
era ilusorio querer hacerles renunciar a ellos, justamente en favor de
quien, si les habia ensefiado, queria, no obstante, despreciarlos.

Si procuramos, empero, colocarnos en una posicion imparcial
respecto a las dos afirmaciones mencionadas, hemos de lograr dar-

(1) V. Ob. cit.— Pag. 385.



262 ANALES DE LA

nos cuenta de que cada una de las tesis puede tener razdén, a su ma-
nera, toda vez que hay dos teorias divergentes acerca de la sobera-
nia popular, mas precisamente dos aspectos peculiares de ella. En-
tendemos referirnos, con estas palabras, a la teoria catdlico-escolés-
tica de la soberania popular y a la teoria democratico-racionalista de
la misma. Por demdas esta advertir que una de ellas ha de implicar
necesariamente un punto de vista falso del problema, si, como no
puede menos de admitirse, la verdad, siempre relativa, ha de reforzar
solamente en uno de los dos aspectos. Y, naturalmente, no pueden
ser ambos aspectos expresiones verdaderas de la teoria de la sobe-
rania popular, porque los respectivos puntos de partida fundamentales
son esencialmente contrapuestos: en el un coso, el dogma; en el otro,
la razoén.

Todavia es mas interesante subrayar que las primeras expresio-
nes de la teoria democratico-racional de la soberania popular se de-
jan advertir, dentro de la misma 'lIglesia, es cierto, pero justamente
contra ella, cosa por completo inadmisible y hasta herética para el
punto de vista catdlico-ortodoxo. Efectivamente, no son uno ni dos,
sino muchos, que pueden ser llamados los precursores, los que em-
piezan a criticar la organizacion y constitucion autocratica de la
Iglesia, acusandola de ejercer un absolutismo sin limite, respaldada
por el dogma de su sustentaciéon ultraterrena, y pregonan la necesi-
dad de que se le organice de acuerdo con un principio y un espiritu
democréticos, esto es, que la autoridad tenga sus frenos y sea vali-
dada, mediante su participacion en erigirla, por aquellos que han de
someterse a ella.

Y, asi, tras de Marsilio de Padua, vienen Wyclif y Juan Huss, de-
fendiendo a entrambos, segun el decir de Gettel, "la tesis de que la
Iglesia estd formada, en realidad, por la comunidad y los creyentes
y que la preeminencia del Pontifice y la jerarquia del Papa ni eran
esenciales, ni se habian establecido por mandato de la divinidad" (1).
Y, asi, también como ellos, y acaso superandolos, Juan Jerson, Nicolas
de Cusa y Eneas Silvio, (mas tarde Pio Il), predicaron una doctrina
limititativa del poder del Papa, la supremacia del Concilio y la cons-
truccion de la Iglesia sobre la base de la comunidad de los fieles. En
todos ellos hay un matiz democréatico, precursor de las doctrinas po-
liticas posteriores. Gerson, en especial, "llegdé a justificar la resis-
tencia al Pontifice, cuando asi lo exigiera el interés general” (2). Y

(1) V. Gettel— "Historia de las Ideas Politicas".— Tomo |.— Pag. 226.
(2) V. Gettel— "Historia de las Ideas Politicas".— Tomo |.— Pag. 229.



UNIVERSIDAD CENTRAL 203

no se crea que solo se trataba de autores aislados. Durante la prime-
ro mitad del siglo XV, uno tras otro, dos Concilios, el de Constanza
(1414-1417) vy el de Basilea (1431-1449), discutieron arduamen-
te estos problemas, llegando incluso el primero de ellos a decretar
que su autoridad estaba por encima de la del Pontifice, por lo que,
con razon dice el mismo Gettel que tal decreto ha sido considerado
"como el documento oficial méas revolucionario en la historia del
mundo" (1). Pero, mas luego, tendremos que volver a tratar sobre
este punto.

De las dos teorias de la soberania popular, que hemos mencio-
nado, es forzoso que examinemos primeramente la catdlica, por asi
exigirlo la ilacion de este capitulo. La teoria catdlico-escolastica, co-
rmo por otra parte toda la filosofia politica de la Iglesia, héallase im-
pregnada de un dogmatismo rigido, tradicionalmente mantenido, vy
que nos deja entrever su vieja ascendencia biblica. Puede decirse,
por mas de un respecto, quejas antiguas ideas politicas de la teocra-
cia hebrea perduran con fidelidad en toda la sistematica de la Igle-
sia. Cierto que, junto a ellas, existe el entremezclado contingente de
las teorias aristotélicas y del pensamiento politico de Roma, pero el
verdadero fondo ideol6gico de todo el cuerpo de las doctrinas poli-
ticas catdlicas yace en la Historia Sagrada del pueblo de Israel. Lea-
mos, al efecto, lo que nos dice Gettel: "Se presentd a la historia del
pueblo de Israel como un simbolo de la vida de la Iglesia, y la des-
cripcion del Estado israelita, a través del Antiguo Testamento, in-
fluyé notablemente en las teorias politicas medioevales. Se conside-
ra a la ley como la expresion directa de la voluntad divina, al sacer-
docio como la autoridad gubernamental mas importante y se tomoé
como punto de apoyo de las pretensiones de la Iglesia a las tradicio-
nes teocraticas que limitaban los poderes de los monarcas. Y como
el Antiguo Testamento unge con el éxito y la prosperidad a cuantos
reyes siguieron a los profetas, los escritores de la Iglesia proclamaron
que la dependencia y la subordinacion del orden secular a la autori-
dad espiritual satisfacian los planes del gobierno divino (2).

Hay que confesar que no siempre fué la Iglesia partidaria de los
derechos populares, segun se deja dicho, y si, incidentalmente, los de-
fendio, casi nunca, empero, quiso reconocerlos frente a si misma. El
ideal que alimentaba era el que se desprende de la anterior transcrip-

(1) V. Gettel— "Historia de las Ideas Politicas".— Tomo |.— Pag. 227.
(?) V. Gettel.— "Historia de las ldeas Politicas".— Tomo |.—Pag. 181



264 ANALES DE LA

cion, esto es, que todo poder civil se sometiese de hecho al suyo, en
uno como reconocimiento de la subordinacion tedrica que predicaba.
Cuando los reyes daban cumplimiento a este anhelo, la Iglesia se
cuidaba muy bien de advertir a los subditos que poseian determina-
dos derechos; mas, apenas algun principe se manifestaba reacio a
aceptar la supremacia del poder de la Iglesia, alegando que él tam-
bién habia recibido directamente de Dios su poder sobre los hombres,
entonces, la Iglesia se apresuraba en aleccionar a éstos y en indu-
cirlos incluso a la resistencia y al desconocimiento de la autoridad
real. La tactica, como es natural, daba sus efectos, pues siempre el
subdito apreciaba mas su fé que su adhesién al principe.

Asi, por consiguiente, s6lo con estas reservas hemos de aceptar
la existencia de una doctrina catélica de la soberania del pueblo vy
veamos cudles eran los puntos fundamentales sobre los que se apo-
yaba tal doctrina. Partiendo de la base, principio dogmaético, de que
todo poder viene de Dios, el "omnis potestas a Deo" de San Pablo,
se llegd a afirmar que también el poder civil tenia que referirse ne-
cesariamente a un origen divino, aun cuando no quisiese reconocer
al poder espiritual como su fuente inmediata. Presionada por deter-
minadas circunstancias historicas la Iglesia hubo de admitir esta po-
sibilidad; pero el problema esencial, justamente, radicaba en saber
si la autoridad temporal recibia ese caracter mediata o inmediata-
mente de Dios. La fraccién eclesiastico-escolastica, que llamariamos
mas avanzada, en la que cuentan como sus mas destacados repre-
sentantes Belarmino, Santo Tom@és, Suarez, y, posteriormente, Bal-
mes, no vacilé en sustentar que, si bien el poder deriva de Dios, en
cambio soOlo podia encarnar en un determinado sujeto, a través del
pueblo, del "consensu multitudinis” siguiendo la expresion usada. De
aqui se deducia, pues, que la potestad civil debia encontrarse en to-
da comunidad, si ésta habia de ser considerada como perfecta, pues
solamente gracias a esa suprema potestad ésta podia alcanzar sus
fines.

No obstante, restaba averiguar si este poder, una vez transferi-
do al principe, seguia existiendo encarnado en la "multitud"”, como
en su verdadero sujeto, o si tan pronto como se realizaba la transfe-
rencia, el dnico sujeto de poder era ya solo el principe. Por demas
estd advertir que en este punto era en el que se dilucidaba la cuestion
toda. Naturalmente, de acuerdo con su posicion fundamental, ni la
fracciobn maéas avanzada de la filosofia politica escolastica pudo aceptar
que la potestad continuase en el pueblo, después de la eleccidon; con
lo cual la "multitud™ no venia a ser sino un intermediario que goza-
ba del poder tan solo por breves instantes.



UNIVERSIDAD CENTRAL 265

La primera observacion que cabe hacerse a esta teoria es la de
que en definitiva, segun ella, no hay tal soberania popular, pues si,
en efecto, la funcion politico-juridica de la "multitud" es Unicamen-
te la de recibir y entregar la potestad, sin siquiera tener la facultad
de retenerla por mas tiempo que el de la eleccion, bien claro se de-
duce que la soberania es ilusién y falacia solamente. (A qué se redu-
ce, preguntamos, la potestad de un pueblo, si, una vez transferida,
éste queda ya exclusivamente a merced de la voluntad del o de los
gobernantes elegidos? Con razén, y con harta légica, los sustenta-
dores de esta doctrina hubieron de pensar en el "tiranicidio" e incluso
de justificarlo.

Desde otro punto de vista, no menos interesante, hemos de con-
siderar la validez de la existencia de un "pUEbl0" dado para doctri-
na semejante. Debemos recordar, a este propdsito, las distinciones
I6gicas poco antes establecidas acerca del concepto de "pueblo". He-
mos seguido, por asi decirlo, la trayectoria de esta concepcién, pro-
curando aislarla rigurosamente dentro de un conjunto heterogéneo de
conceptos, en su caracter puro de configuracion politico-juridica. Y
hemos llegado a la conclusion de que, infaustamente, ésta se habia
visto siempre sometida a restricciones tales, ya en cuanto al conteni-
do real social que pretendia abarcar (el caso de Grecia y Roma, ya en
cuanto a su misma especifica naturaleza conceptual (el caso del con-
cepto cristiano-religioso de pueblo), que acaban por invadirla para
un punto de vista metddicamente suyo.

Ahora bien, la construccion teorica de la soberania popular lle-
vada a cabo por la filosofia politica eclesiastica, reposa, no sobre nin-
guno de los conceptos de "pueblo”, de la antiguedad, sino sobre el
concepto propio de la Iglesia: el de "pueblo" cristiano, comunidad
de creyentes. Pero, segun se ha demostrado, tal concepto no es, no
puede ser, por su propia indole, una categoria conceptual politico-
juridica, aun cuando se hiciese mas materialmente. Lo mas que pue-
de descubrirse, analizandola, es que encierra una lamentable confu-
sibn logica; pues, al mismo tiempo, por medio de una interferencia
muy usual en estos casos, dice relacion al sector cientifico bioldgico-
genético (pueblo real) y al sector extra-cientifico de la Religion (co-
munidad de fieles) . En ningln caso, por lo mismo adquiria los con-
tornos de un concepto de orden politico. Y si se dijese que, en rela-
cibn con aquel tiempo, lo politico ha de considerarse como involu-
crado en lo religioso, ello no es, de ningun modo, una explicacibn me-
todologica, sino, mas bien, la confesiéon de la misma invalidez de aque-
lla categoria conceptual.



ANALES DE LA

Era, sin duda, por todo esto, por lo que los mas jlustres defen-
sores de esto pretensa soberania popular, como Suarez y Toméas de
Aquino, dandose cuenta de que un tal concepto como el de "pueblo"
cristiano no era propiamente utilizable para una constitucion juridico-
politica, relativamente independiente de la Religién, prefirieron em-
plear la expresion "multitud”, aunque con esto, precisamente, se des-
baratase toda posible base para esa construccién. Efectivamente
"multitud" es un concepto aritmético que dice mucho y que no dice
nada, pero que, técnicamente, estd lejos de entrafiar una significa-
cion de derecho publico.

De aqui se desprende que los constructores escolasticos de la teo-
ria de la soberania popular habian, pues, erigido un edificio en el
aire; ya que, al querer levantarlo sobre el cimiento, harto deleznable
del concepto de "multitud”, impropio y desprovisto de significado po-
litico, aquella construccién tenia que caer, apenas se la hiciese objeto
de una critica cientifica. En otros términos, al convertir al "puehlo” en
sujeto de poder, siquiera sea perentoriamente, no existiendo, empero,
tal "pueblo" ni como configuracion conceptual de caracter politico,
ni, correspondientemente, en una realidad determinada, lo que se ha-
bia hecho, es edificar en el vacio. Se hablaba de un sujet6 de poder,
por transitoriamente que lo fuese, y, sin embargo ese sujeto no
existia.

Y, ciertamente, no queremos detenernos a hacer una conside-
racion objetiva sobre el otro punte, cardinal para la teoria en discu-
sibn, aunque por ahora ya definitivamente descartada de la ciencia
positiva, el de que la "potestad" es otorgada directa e inmediata-
mente por Dios a la comunidad; pero basta remarcar que, de tal mo-
do, la soberania de ésta, ya ficticia por lo que se refiere al sujeto,
vendra a serlo mucho mas considerada en si misma, aunque llegase-
mos a admitir la real existencia de un sujeto. Pues es evidente que
si éste no hace mas que recibir una cosa que no tiene — vy, con esto,
aunque el sujeto existente realmente, dejaria de serlo conceptual-
mente, ipso jure—, Dios, que es el otorgante, puede incluso retirar la
potestad donada, con lo que la pretendida soberania popular queda
reducida literalmente a una ficcidn vana.

Asi, su conclusién, vemos que, ldégicamente, la teoria catdlica
de la soberania del pueblo se refuta por si misma ad absurdum. No
obstante ello, se sigue creyendo y se seguirda, por parte de algunos au-
tores, que los origenes de tal doctrina hay que buscarlos en la Igle-
sia y dentro del periodo medioeval.



UNIVERSIDAD central 267

De acuerdo con el plan que preside este capitulo, en este pun-
to debiéramos analizar la teoria democratico-racionalista de la so-
berania popular y, previamente, precisar el concepto de "pueblo”, res-
pecto a los alcances asumidos dentro de ella. Antes, sin embargo,
nos vemos obligados a realizar una digresion preferentemente his-
torico-sociolégica, sobre la soberania del rey o del monarca, unico
metodo que nos permitird ver con claridad, mas luego, en qué con-
siste la esencia de la teoria democratica.

De lo que con insistencia se ha dicho en los capitulos anteriores
nos interesa recordar particularmente, ahora, una cuestién, la de que
el rompimiento de la unidad maxima europea, representada por la
"civitas maxima", significa esencialmente la apariciobn de nuevas uni-
dades parciales, siempre en progresiva auto-afirmacién, las unidades
nacionales. Este proceso, empero, que es necesario considerarlo mas
en su validez sociol6gica que en su efectividad empirica, era comple-
jo, hondo, irradiaba, por asi decirlo, en varias direcciones. De ahi
que con una faz historica de tal proceso sociolégico, se realizase la
apariciéon historico-formal del Estado, en el sentido moderno del vo-
cablo.

Desde un aspecto estrictamente historico-genético puede discu-
tirse si el Estado ha precedido a la nacion o si la nacion ha precedi-
do al Estado. Esto, por el momento, no nos interesa, aun cuando po-
demos adelantar una afirmacion: generalmente el Estado ha prece-
dido a la nacién. Como. lo dice Sukiennicki: "Es necesario no olvi-
dar que la organizacién del Estado precedia ordinariamente a la for-
macion de la nacion. Es dentro de los cuadros de la organizacion
estatal unificada donde se formaba esta unidad psicolégica e intelec-
tual, llamada nacion. Sin la existencia del Estado francés, apenas
tendriamos la nacion francesa" (1). Lo que importa especialmente
es subrayar que el Estado y la nacién, dentro del mundo europeo, apa-
recen histéricamente el uno junto a la otra, acaso porque, de acuer-
do con un analisis mas hondo, entrambas formas son manifestacio-
nes, sistematicamente simultadneas del complejo y profundo conjunto
de procesos sociolégicos concretos que en esencia se desarrollaban
entonces. Ahora bien, nuestra tesis sociolégica sobre este punto, se
encuentra ya fundamentalmente en el primer capitulo, y todavia vol-
veremos sobre ella, de modo especial en las conclusiones de esta pri-
mera parte. Por consiguiente, reduzcamos ahora nuestro intento al
ambito de la digresion ya enunciada.

(D V. Sukiennicki.— Ob. cit.— Pag. 229.



ANALES DE LA

La organizacion progresiva del Estado, su formacién, o como
quiera llamarse, podria estudiarse, principalmente, desde dos puntos
de vista: histdrico-sociolégico y juridico-politico. Para los fines de
este capitulo, nosotros lo haremos desde el segundo, aunque intencio-
nadamente sin descuidar al primero.

Por una parte, oigamos por un instante lo que nos dice Alfredo
Weber: "Ahora bien: no es indiferente —y éste es el segundo punto
esencial en este tema— recordar que el Estado, asi nacido, es, al pro-
pio tiempo, un producto de decadencia del ecuménico medioeval. Co-
mo es sabido, éste, en su idea, solo conocia el IMPErium y sus forma-
ciones subordinadas, que se hallaban casi todas en una relacion je-
rarquica feudal y de dependencia con la cabeza politica o espiritual,
segun el juego de las fuerzas europeas. No conocia la existencia de
cuerpos politicos cohesistentes, con los mismos derechos, "S0beranos”,
del mismo rango y dignidad, como elementos de su ser y pensar po-
litico" "ElI comienzo de una lucha nacional ha de buscarse,
quizd, a fines de la guerra feudal de los cien afios entre las coronas
francesa e inglesa, que por ello sin duda — en este punto tiene razon
Ranke— constituye la primera chispa de la idea moderna del Esta-
do" (1).

La cita en referencia nos ilumina sobre un punto esencialisimo.
Los surgentes Estados aparecen como poseedores de derechos "sobe-
ranos”, cual entidades politicas y dependientes, esto es, como que aho-
ra, cada una de ellas poseia el IMPerium, su imperium. ;Cémo, pues,
se habia operado esta transformaciéon? A qué era debida?

Bien se observara que con ello rozamos uno de los problemas
fundamentales del derecho pablico, el de la Soberania estatal. La so-
berania, potestad suprema ha sido identificada, por largo tiempo, con
el Estado mismo y aun las mas modernas doctrinas que intentan cons-
truir una teoria del Estado, descartando la idea de soberania, o redu-
ciéndola a su minima expresion, acaban siempre por volver, mas o
menos veladamente, a sustentarla, aunque sea valiéndose, para ello,
como lo hacen Krabe, Kensen y Laski, por ejemplo, del recurso de
la vuelta a través del derecho internacional de la "comunidad juri-
dica internacional”. "El Estado es soberano — dice Harold Laski (2)
—en tanto que miembro de la comunidad internacional, y no miem-

Ul V. Alfredo Weber.— Ob. cit.— P4gns. 15-16.
(2) V. Laski.— "Derecho y Politica".



UNIVERSIDAD central 260

bro de ello, en tonto que es soberano”. De cualquier modo, sin em-
bargo, el Estado resulta soberano, y esto es lo importante.

Por otra parte, Sukiennicki afirma:. "Como lo hemos anotado
yo, la concepcién tedrica de la soberania estatal ha nacido para san-
cionar el hundimiento definitivo de la antigua organizacién univer-
sal y para contribuir al establecimiento del nuevo orden de cosas" (1).
Substancialmente, la idea aqui encerrada es la misma que hemos ha-
llado en la afirmacion de Weber. Y, consecuentemente, las interro-
gaciones planteadas poco antes son validas también para este ins-
tante.

Es preciso tener previamente en cuenta que la soberania es, tam-
bién, una categoria, sin que creamos, desde luego, que sea solo esto,
como parece desprenderse de las siguientes palabras del ya citado
Sukiennicki: "De otra parte, la cualidad muy importante, que carac-
teriza al Estado en una cierta época de su evolucién; ha de ser la or-
ganizacién suprema, no formando parte de ningun sistema juridico
mas vasto, es contemplada como la esencia misma del Estado, y de
esta manera se confunde una calidad del poder estatal con el poder
mismo" (2). Y si recordamos, exactamente en este momento, que
la soberania es una categoria historica, esto es una "cualidad muy
importante,-que caracteriza al Estado en una cierta época de su evo-
lucion", es porque para responder a las preguntas formuladas necesi-
tamos contemplarla como a tal.

Cuando se trata de satisfacer tales interrogaciones, sucede que,
de modo general, los autores se inclinan por una de estas dos direc-
ciones: algunos, como Duguity, siguiendo a éste, Posada, quieren
ver en la soberania "una nocidon de origen preponderantemente roma-
no"; otros, en cambio, como Carre de Malberg, Esmein, Laski, Gettel,
etc., acentuan el origen feudal de la soberania. Entendemos nosotros
gue si bien las formas politicas romanas prestan un contingente pa-
ra la elaboracion del concepto cldsico de soberania, no son sin em-
bargo, las verdaderas fuentes. Estas deben ser reconocidas en las
relaciones econdmicas de la organizacion social feudal, con sus tres
instituciones caracteristicas, el "beneficio, el patronaje y 1a inmuni-
dad", admirablemente descritas por Fustel de Coulanges en su libro
"Instituciones politicas de la antigua Francia”. Como en el primer
capitulo hemos tratado ya sobre este tdpico, creemos conveniente in-

<) V. Ob. cit— Pag. 228
*2) V. Ob. cit.— Pag. 46.



270 anales de la

sistir en ello. Haremos hincapié, Unicamente, en que si, de acuerdo
con nuestra concepcidon, la soberania, puede decirse, ha recorrido tres
etapas: econémica, politica y juridica, en la primera de ellas, que
corresponde mas precisamente al régimen feudal, forzosamente ha-
bia de. estar identificada, mas que en ninguna otra, la soberania con
la propiedad, el "imperium" con el “dominium". v gue, efectivamen-
te, asi ocurrido nos prueba una multitud de textos, de entre los cua-
les sOlo estractaremos el siguiente, muy expresivo, del ya menciona-
do Sukiennicki: "El principe era entonces — dice— , considerado, en
algin modo, como propietario de su dominio y de su Estado y su
"imperium" (la soberania) era por muchos respectos asimilado a la
nocion del dOMINIO individual. Es verdad gue algunos autores (por
ejemplo Loyseau) hace una distincion entre los sefiorios publicos y los
sefiorios privados, pero el sefiorio es siempre propiedad y, como el
"imperium" (la soberania) es asimilado al sefiorio publico, también
él es una propiedad” (1).

El sefior territorial adquiere, entonces, el caracter de verdadero
soberano, pues, en la administracion interna de sus propiedades y de
los hombres a ellas adscritos, su voluntad personal sera, para la ma-
yoria de los casos, la norma juridica suprema y las funciones corres-
pondientes a las autoridades politicas y judiciales seran ejercidas por
él solo las primeras, y las segundas, mediante colaboradores practi-
camente sometidos a su mando.

Més tarde, como ya se sabe, merced a una serie de procesos So-
ciales, ya descritos en anteriores paginas, las propiedades sefioriales
irdn reconcentrdndose en manos del monarca o*rey, y, junto con las
propiedades, el poder; es decir, junto con el "dominium" el "impe-
rium". Es cierto que la aristocracia territorial conservard todavia,
dentro del Estado absolutista y centralizado, determinadas facultades
politicas y determinados privilegios, al igual que el Clero, pero esto
sera ya, mas con el caracter de concesiones reales que con el de ti-
tulos juridicos de validez independiente. Por ello, tiene razon Posada
cuando dice que la soberania se reconstruye (?), por los legistas, so-
bre la base de los tres titulos que el monarca logra, como sefior de
la tierra, merced a la "confusion inmemorial de la soberania y de la
propiedad"”, como ungido del Sefior "delegado de lo alto, investido de
un sacerdocio laico", y como supremo magistrado, de poder absolu-

(1) V. Sukiennicki.— Ob. cit.— Pogns. 39-40.



UNIVERSIDAD CENTRAL ' " 271

to de jlimitadas facultades, irresponsable ante los hombres, superior
a la Ley misma" (1).

Es ésta justamente, la esencia del Estado autocratico de "L' an-
cien regime", que se condensa en aquella célebre frase de Luis XIV:
"El Estado soy yo". Dentro de un Estado semejante, como es ldgico,
desaparece por completo la nocién juridico-politica de "pueblo";, vy
si, de vez en cuando es empleada dentro de la terminologia usual, es
tan solo para designar, como objeto de poder, a la masa anénima de
subditos, muy particularmente a las clases inferiores de la sociedad.
Las peripecias por las que hubo de pasar este "pueblo", durante el
largo predominio del Estado autocratico no son para descritas, ni en-
tra en nuestro plan el describirlas; pero el sélo hecho de que apenas
llegdb a sus oidos un susurrar de libertades se adhiere ciegamente a
su conquista, es suficiente para probarnos cuan incomoda debié ha-
ber sido su situacién bajo el poder de quienes, endurecidos por el uso
y el abuso de la soberania, llegaron a creer que en verdad eran de
origen divino.

De esta manera, cuando, derrumbado el Estado del "antiguo ré-
gimen", inquieren los tratadistas por los caracteres fundamentales
que lo sefialaban, descubren que son tres. Pero cedamos la palabra
al ilustre Henri Michel: "EI autor de los "Origenes de la Francia con-
temporadnea” — dice— ha sometido al analisis la nocion del Estado
tal cual se presentaba al espiritu de los hombres de entonces. Ha dis-
tinguido tres elementos, el elemento [0MadN0. la soberania entregada
al principe; el elemento cristiano: el principe es el representante de
Dios sobre la tierra; el elemento feudal (¢germanico?) : el principe es
el soberano universal, el verdadero propietario de los bienes de los va-
sallos, no poseyendo éstos otra cosa que el "dominio 0Otil" de aquellos.
En la realidad, como en la teoria, el Estado se confunde con el prin-
cipe, $€ encarna en su persona" (2).

Es, pues, contra este tipo de Estado, que hace irrupcién la teo-
ria democratico-racional de la soberania del pueblo.

(1) V. "Teoria social y juridica del Estado".— Pag. 127.
(21 V. Michel.— V. "L'idée de I' Etat en France despuis I' Révolution.—
pog. A



272 * anales di la

Giorgio del Vecchio, el profesor de Roma, ha dicho: "Las nuevas
doctrinas! democraticas), por lo tanto, tienen que surgir repetida-
mente y aparecer en diversos aspectos, segun las particulares exigen-
cias como sistema; histdéricas, antes que puedan presentarse y soste-
nerse como sistema; frecuentemente tienen que avanzar por medio de
transacciones y sin anunciarse desde el principio con su verdadero
caracter, estando condenadas a dar gradualmente un nuevo signifi-
cado a férmulas y conceptos que lo tenian diverso” (1). En un pa-
rrafo anterior hemos expuesto, codmo, en verdad, si bien ciertas vagas
expresiones democraticos se habian dado ye desde mucho antes, es,
en cambio, s6lo en el siglo XVIIlI cuando revisten una configuracion
sisteméatica. Por ello, dice Gettel: 'La teoria de la soberania popu-
lar llega a tener trascendencia y efectividad en la préactica, cuando
se funda en un amplio sistema democratico” (2).

Por consiguiente, podria decirse que existen dos etapas en la
historia de la doctrina democratica: una, pre-sistematica, y otra, sis-
tematica, correspondiendo la primera a una posicion conceptual ra-
cionalista y la segunda, a una decididamente racionalista, cuyo espi-
ritu constituye, en frases de Laski, "una fé en el ilimitado poder de
la razén, reforzada por la confianza en el porvenir de los descubri-
mientos cientificos, la seguridad en el poder de la investigacién ra-
cional para revelar los principios estructurales del universo moral”
(3).

Aquellos autores, a los que ya nos hemos referido: Marsilio de
Padua, Nicolas de Cusa., eran, en cierto modo, los precursores, me-
ritorios sin duda, pero, en fin, solo eso: precursores. "Puede decirse
— afirma Gettel— que Marsilio de Padua es uno de los autores po-
liticos de criterio mas democratico de su tiempo" (4); y Paul Janet
aflade por su cuenta: "Marsilio de Padua fue, relativamente a su
tiempo, un verdadero espiritu liberal, pues llegd a sostener los tres
puntos siguientes, fundamentales de la doctrina democréatica: |p)
que el Poder Legislativo pertenece al pueblo; 2P) que el mismo Po-
der instituye al Ejecutivo; y 3P) que también pertenece al primero
el juzgar, cambiar, deponer al segundo si falta a sus deberes (5).

() V. Giorgio del Vecchio.— "Los derechos del hombre y el contrato SO
cial".— P&g. 39.

(2) V. Gettel.— Ob. cit— Tomo Il.— Pag. 285.

(83) V. Gettel— "Derecho y Politico".— Pég. 13.

(4) V. Gettel— Ob. cit.— Pog. 209.

<5) V. Janet.— Ob. cit.— Tomo 1— Paa. 474.



UNIVERSIDAD CENTRAL 214

Nicolas de Cusa — sigue Gettel— defendidé en la época del Con-
cilio de Basilea (siglo XI1); jdeas mas radicales y democraticas. . ..
Consideraba al universo como un organismo o conjunto armoénico de
partes, estrechamente relacionadas entre si. (Influencia pitagorico-
estoica) Consideraba al Concilio o Asamblea representativa
como el 6rgano central de la Iglesia y el Estado, radicando la fuerza
de su autoridad en el consentimiento de todo el pueblo. Al sostener
que todos los hombres son libres e iguales, por naturaleza, hallaba
el origen de la autoridad y de la Ley en el mismo pueblo™ (1).

Las citas transcritas podrian multiplicarse y, asi como respecto
a otros muchos, no menos interesantes, como aquel glorioso autor
anénimo (¢Hubert Laguet?) que suscribié la "Vindice contra Tyran-
nos", como aquel célebre filosofo inglés Harrington autor del "Oceea-
na"; como en fin aunque ya en otro terreno, aquel "loco sacerdote"”,
un tal Juan Bali, instigador del movimiento de campesinos de Ingla-
terra, ya a fines mismo del siglo XIV.

Sin embargo, es justo reconocer que faltaba mucho en estos au-
tores, excepciéon hecha, quizas, de Nicolds de Cusa, para la elabo-
racion de una verdadera doctrina democratica, especialmente para
la purificacion de la toeria de la soberania del pueblo, cosa que, por
otro lado, hubiese sido demasiado exigirles, aunque mas no sea sino
porque, en su tiempo, la nocion politica fundamental de "pUEb|O" ha-
lAbase, segun se ha visto, en extremo desfigurada, diremos mejor,
desvalorizada. Y quién sabe si el mérito de la posterior construccidon
sistematica de dicha teoria no haya consistido, no consista, precisa-
mente, en haber dado un nuevo valor a esa nocion.

De todos modos, es evidente que una nocién nueva de "pueblo”,
sujeto de poder, como concepto especificamente politico-juridico, co-
mo concepto propio de una investigacion politica, s6lo reaparece, o,
acaso, solo aparece por primera vez en el cuerpo doctrinario del sis-
tema nuevo. Pero, en fin de cuentas, este reaparecer o aparecer, en
el campo de las especulaciones tedricas, s6lo puede comprenderse si,
al mismo tiempo, podemos encontrar, en el sector material del acae-
cer histérico, algun o algunos hechos cuya justificaciéon pretenda la
teoria. Y dicha sea la verdad, no es imposible hallar tales realidades.

Dentro de los cuadros tradicionales del Estado autocratico, ab-
soluto, centralizado y despdtico, desde el comienzo mismo de su or-

li) V. Goethel.— Ob. cit.— Tomo I|.— P6g. 229.



274 ANALES DE LA

ganizaciéon (1), habia venido formé&ndose una clase social numero-
sa y consistente, la burguesia, gue, al haber logrado acaparar las fuen-
tes de riqueza y, en cambio, estar excluida del poder, hallabase, por
decirlo asi, en una posicion contradictoria. A resolver tal contradic-
cion, a suprimirla, habia tendido la naciente clase desde sus orige-
nes, alcanzando finalmente su objetivo, hacia la época de la Revo-
lucion. Para ello, hubo de empezar, tacticamente, por revestir sus
pretensiones materiales con el disfraz de ideologias, mds o menos sa-
tisfactorias en apariencia para los intereses y demandas de la colec-
tividad total, pero que, en el fondo, iban a servir, unilateralmente, a
sus propios intereses de clase. Construy6, elabord, se dié, en fin, di-
gase como se quiera, una concepcion del mundo nueva, justamente
la individualista, la liberal, bajo las decisivas influencias de la Re-
forma a cuya sombra habia, si no nacido, por lo menos prosperado
grandemente. Luego, de acuerdo con esta concepcién, teorizé sobre
politica, pero sobre politica a desarrollarse, es decir, trazé una teo-
ria del Estado que ella, mas que nadie, sabia gue estaba organizan-
dose con caracteres de inminencia, y del cual, presentia, ella iba a
ser la principal gestora. Por ualtimo, como era natural, dentro de la
nueva teoria politica surgieron férmulas que se convertirian en no-
ciones fundamentales, como las de "pueblo, "sociedad", "individuo",
"libertad", "derecho natural", etc.; y, puesto que al hablar de "puUe-
blo" y "sociedad", nociones privativas de la burguesia y que, en esen-
cia se referian s6lo a ella—, lo hacia en nombre de todos, como asu-
miendo )a representacion de todos, ya que para ello su ideologia tenia
matices universalistas, — no sin razon, desde cierto aspecto y en
cierta medida— , resulta que a la postre, las nociones de "pueblo" y
"sociedad" acabaron por querer designar respectivamente, al pueblo
y a la comunidad empiricamente existentes (2).

Es esto mismo lo que nos dice Gumplowicz en el siguiente texto:
"Por medio de la proclamacion de los "derechos generales" del hom-
bre, las clases medias se convirtieron en procuradores de la masa, con
lo cual podion contar, para el caso de una revolucion, con el auxilio
de aquella esperanza que se vio efectivamente realizada" (3).

Después de lo dicho, parece innecesario que tratemos de anali-
zar cual es el contenido real de este nuevo concepto politico-juridico

(1> V.Weber.— Ob. cit.
(2) V.Revista de Derecho Publico— Madrid.— Enero.

(3) V. "Derecho Publico Filosofico".— Pag. 30).



UNIVERSIDAD <central 275

de pueblo; pues, bien claro esta que, siendo en los comienzos y en
estricto sentido un concepto de clase, a ella sola referido, fué casi al
punto y, por inevitable extensién, referido también a todo el pueblo.
Y es, precisamente, este concepto juridico-politico de "pueblo", trans-
ferido de la clase a la totalidad, el que se convierte en la base car-
dinal de la nueva teoria democratico-racionalista de la soberania po-
pular, expresiobn que por primera vez, —y éste es el mérito que na-
die lo querra negar— , entiende referirse, y de hecho, se refiere, a la
"suma total de los individuos, libres e iguales”. Con esto, estamos
entrando ya a la exposicion de la teoria misma.

A menudo ha sucedido que el criterio con que generalmente se
ha analizado los problemas planteados por la doctrina democrética,
ha sido un criterio apasionado, ya sea en su favor, ya en contra de
ella. Como quiera que la ideologia de la libertad lograse emocionar
a los pueblos, durante un largo periodo de tiempo, era natural que
tal conjunto de principios fuese objeto de una ciega adhesion o de
una malquerencia concentrada, segin se viese en ellos la panacea li-
beradora de los hombres y de los pueblos o, a la inversa, "Una peli-
grosa y letal doctrina", para éstos 'y aquellos.

Pero ha sido muy dificil que los observadores mantuvieran un
criterio ecuanime, sincero, y, sobre todo, desapasionado y racional; es
decir, en suma, un criterio objetivo y cientifico. A pesar de que la
doctrina democratica se caracteriza como una construccion raciona-
lista, no se ha querido examinarla, deponiendo todo 4&nimo preforma-
do, con la sola luz de la razén. Y, sin embargo, esto era y es lo que
se debe hacer, si ese examen ha de conducirnos a sentar conclusio-
nes ciertas y evidentes.

Es por ello por lo que nosotros intentamos cumplir con esta nor-
ma, que la consideramos cientificamente valedera, al analizar, asi
sea en breve esquema, el contenido ideolégico de la teoria democra-
tico-racionalista de la soberania del pueblo.

Entendemos que, dadas las condiciones de este estudio, no es po-
sible, ni seria metodolégicamente ambicionable, hacer una exposi-
cion, histdérico-politica, de las diversas modalidades revestidas por la
doctrina, desde sus primeros planteamientos hasta su constitucién de-
finitiva, a través de los varios autores, siguiendo la trayectoria usual.



*270 ANALES DE LA

Parécenos mejor descubrir cuales son los rasgos caracteristicos
fundamentales de la doctrina, los que integran, por decirlo asi, la con-
textura ideoldgica central, y, en descubriéndolos, analizarlos con im-
parcialidad. Es posible, ciertamente, que haya de destacar, en casos
determinados, el nombre de tal o cual autor; mas, ello no impedira
que, por encima de todo, aparezca la vision objetiva de la teoria de-
mocratica integral. Y, ante todo, ;es licito, es posible subsumir en
lineas generales abstractas, las particulares posiciones concretas de
los diversos autores, hasta el punto de poder relievar una sola cons-
truccién objetiva, una sola teoria democratica de la soberania del pue-
blo? O, al contrario, ¢no tiene cada autor una doctrina peculiar, que,
aunque posea muchos puntos similares con las otras, es, no obstan-
te, fundamentalmente irreductible?

Podria decirse que, si bien las teorias sustentadas por los diver-
sos tratadistas mantienen algunas diferencias doctrinarias, se apo-
yan, sin embargo, sobre algunas ideas, pocas por cierto, fundamenta-
les, que son siempre las mismas en cualquiera de las teorias que se
estudie, ideas comunes que forman lo que Boutry ha llamado "el
gran movimiento de los espiritus del siglo XVIII"; esto es, "una cau-
sa indivisible” (1). Este, que podriamos llamar en frase filosé6fica,
"espiritu del tiempo", "espiritu del siglo” cristaliza en un cuerpo de
ideas generales, estrechamente conectadas entre si, de tal modo que,
ningun autor ha podido, al hacer su construccion tedrica, omitir o
rechazar alguna de ellas (2).

Evidentemente, antes del siglo XVIII, se habia hablado ya, mas
0 menos enfaticamente, de la soberania del pueblo y de su necesaria
participaciéon en la formacion de las leyes. Asi, por ejemplo, Tomas
Hobbes, aunque con ciertas restricciones, propias de quien considera
todavia la "monarquia” como la mejor forma de Estado, nos habla ya
de éste como de una "persona cuya voluntad, nacida de los contratos
de muchos hombres, debe ser considerada como la voluntad de todos

(1) V. Jellinek.— "Lo declaracién de los Derechos del Hombre".— "Intro-
duccién de Posado".— Pagns. 64-65. -

(2) "De tol manera que los propagadores del individualismo en el siglo
XVIIlI no s6lo se han opoyado sobre principios comunes, no solo han trabajado en

uno obra comun; ellos, ademas, han tenido lo conviccion comun de que el mundo se
hollobo en tronce de uno nuevo época, en la que la alta doctrina que ellos procla-
maban iba a reinar y resplandecer”. (El autor se refiere aqui a Rousseau, Condorcet,
Montesquieu, Kant, Fichte y, por fin, a Adam Smith). V. Michel. "L' Idee de I'Etat

en France depuis lo Revolution".— Pag. 61.



UNIVERSIDAD <central

ellos" (!)= Y predica, también, "como condicién primera para la
fundacion del Estado el Principio mayoritario, mediante el cual una
multitud se transforma en una asamblea deliberante" (2), la que se
convierte, en frase de Tonnies, en el "momento esencial de la teoria”
hobberiana (3). "Es en Hobbes, — dice Comte— donde tienen su ori-
gen principal las ideas criticas mas importantes, que una tradicion in-
fundada atribuye a la Filosofia francesa del siglo XVIII, a la que de-
bemos solamente su difusion sin duda necesaria. Hobbes es el verda-
dero padre de la filosofia revolucionaria” (4). Y afade Tonnies:
"En realidad, la dureza y acritud de su filosofia revolucionaria fué
lo que conmovidé a su época e hizo de su nombre una cosa vitanda"
(5).

Y Spinoza, filosofo también, aquel célebre autor de la "Ethica
tractata, sub methodo geométrico”, fué otro ardiente partidario de
las doctrinas democraticas, llegando a afirmar, como una de las "pro-
posiciones fundamentales”, la de que "para vivir con seguridad y de
la mejor manera posible, los hombres debieron, necesariamente, po-
nerse de acuerdo y decir que el derecho no seria ya determinado por
la fuerza y por el deseo de cada cual, sino por la voluntad y el poder
de todos juntos" (6). "Spinoza tendra — dice, por eso, de Greef—
el eterno honor de haber sido el tedrico, metafisico es verdad, de la
democracia; el pensamiento humano vibra hoy todavia al gran im-
pulso progresivo que supo imprimirle”™ (7).

Por fin, John Locke — para no citar sino a los tres grandes de-
fensores de las ideas democraticas— acaba por dar aire mas severo
y sistematico al conjunto de principios enunciados por los anteriores,
Locke, relativista, por temperamento, amante fervoroso de la libertad
y de los derechos del individuo, es, el primero que asume una actitud
realmente critica frente al Estado antiguo, acentuando la necesidad
de defender a los individuos de los excesos del Poder. De Locke dice,
por ello, del Vecchio, con justicia: "Asi, especialmente, la obra de
Locke, que representa la primera constitucion verdaderamente siste-
matica de los derechos naturales del individuo dentro de los limites

) V. Tonnies— "Hobbes".— Pag. 70.-—V. Hobbes.
(2) V. Ob. cit.— Pag. 270.

(3) V. Ob. cit.— Pag. 271.

14) V. Tonnies.— Pag. 307.

(5) V. Tonnies.— Pag. 307.

16) V. De Greef. Cita de Spinoza— Pag. 111.

(7) V. Ob. cit.— Pag. 113.



278 ANALES DE LA

del Estado. (). Empero, no es menos evidente que las doc-
trinas democraticas solo reciben caracteres de generalidad, y, princi-
palmente, se convierten en programa reivindicatorio sélo merced a
la brillante exposicion de ellas, hecha por la filosofia francesa, en
particular por J. J. Rousseau, aunque mas tarde tengan que recibir
una confirmacion racionalista mas completa, de parte del ilustre Ma-
nuel Kant. Asi, pues, si queremos trazar la esquematica de la teo-
ria democratico-racionalista de la soberania del pueblo, hemos de
descubrir que ella puede reducirse, esencialmente, a la teoria del De-
recho y del Estado sustentada por el fil6sofo de Ginebra:

A) El hombre vive en "estado de naturaleza", feliz y dichoso.

B) La division del trabajo, como resultado del desarrollo de las
artes y de la aparicién de la propiedad privada, crea distinciones en-
tre ricos y pobres que rompen la felicidad natural de los hombres vy
hacen necesaria la sociedad civil. Esta es, por consiguiente, un mal
necesario.

C) La sociedad civil (Estado) originase de un pacto.

D) Por el pacto "cada individuo cede a la comunidad 'sus de-
rechos naturales; pero, luego los recobra asegurados y protegidos por
el Estado".

E) Las voluntades individuales de los resignantes, al unirse, dan
nacimiento a la voluntad general.

F) Esta voluntad general es la expresion viva del real poder de
la comunidad o sea, de la soberania, propia exclusivamente de ella.

G) La voluntad general se halla representada por la voluntad
de la mayoria.

(1) V. Ob. cit.— Pag. 197.— "Tales son las limitaciones que la confianza
depositada en él (Poder Legislativo) por la sociedad y la Ley de Dios y de la natu-
raleza, han puesto al Poder Legislativo de toda comunicad, bajo cualquiera forma
de gobierno: Primero: debe gobernarse por medio de leyes previas promulgadas, que
no varien en los casos particulares, sino que sean las mismas para el rico y para el
pobre, para los favorecidos por la corte y para los sujetos al yugo del arado. Segun-
do: estas leyes deben inspirarse Unicamente en el bien de la comunidad. Tercero: no
deben imponerse gravdmenes a la propiedad privada sin el consentimiento del pue-
blo, dado por él mismo o por sus diputados. Cuarto: el Poder Legislativo no puede
transferir a nadie la facultad de hacer las leyes o colocarla donde el pueblo no lo
ha puesto". V. Locke. "Two Treatiscs of Governcment". Cita de Kidd. "La Civiliza-
cion Occidental".— Pag. 488. Y un glosador de Locke dice: "Cada una de sus obras
es una defensa de la libertad individual: la libertad religiosa en las Letters on Tolera-
tion, la libertad politica en sus Treatises on Governement, la libertad jntetlectual en el
Essoy". V. "Historio del Mundo en la Edad Moderna".— Tomo XII.— P4g. 712.



UNIVERSIDAD CENTRAL 279

H) La voluntad general se actualiza por medio del sistema de
representacion (que impone las 6|ECCiOHES) el gran medio de aplica-
cion de la soberania. (Y aun cuando Rousseau creia que no era un
medio cefiido a justicia, pues, cuando los ciudadanos eligen, es como
si abdicaran de su potestad, sin embargo, se vi6 forzado a admitirlo,
por no encontrar otro con qué reemplazarlo).

Las categorias doctrinarias alrededor de las que gira toda la teo-
ria son, por consiguiente: la libertad y los derechos del individuo; el
acuerdo mutuo (pacto) de las voluntades individuales, en cuya virtud
surge el Estado provisto de un poder supremo; y, finalmente, la com-
penetracibn de este poder soberano con la comunidad, que lo ejerce
como su indiscutible titular.

Sin duda, podria, inquirirse si la teoria rousseauniana ha logrado
encerrar dentro de si toda la fundamentaciobn democratica; podria
discutirse mismo, si, en su mas estricto significado, es la expresidon
de un individualismo rigido o desemboca en un socialismo de Estado,
como ya lo han querido algunos, podria, en fin, debatirse acerca de
la poca o mucha trascendencia que tal teoria ha tenido para el mun-
do moderno. Pero, lo que, a nuestro modo de ver, no puede ponerse
en duda es que una teoria del Estado moderno, del llamado Estado
de Derecho sélo puede ser construida de acuerdo con las férmulas ra-
cionalistas de Kant y de Rousseau. Es esta idea la que ha llevado al
distinguido profesor Alfredo Weber a proclamar: "El sentimiento y
pensamiento del Estado, que credé el Estado moderno europeo en su
segunda forma, lleva en la frente 'y en el "corazén el nombre de
Rousseau" (1).

Esencialmente, pues, la teoria democratica de la soberania po-
pular reposa sobre la idea, por mas de un aspecto caracteristica, de
contrato, esto es, del sometimiento voluntario del individuo a las le-
yes en cuya formacion ha participado en una forma mas o menos in-
mediata. En otros términos, reposa sobre la jdea de que todo Esta-
do u orden politico ha de ser concebido como si dentro de él ningu-
na ley pueda o deba imponerse automéaticamente, sino que siempre
tenga necesidad de ser elaborada por los mismos que componen la
comunidad y van a someterse a sus mandatos.

Con esto se ponen de relieve dos consecuencias particularmen-
te interesantes. En primer lugar, la de que, por primera vez, dentro
de la literatura politico-juridica, la nocién de "soberania del pueblo”,

(1) V. Ob. cit.— Pag. 36.



280 anales de la

entrafia una significacién legitima, aunque pueda verse, a las veces
defraudada tal soberania en la realidad de los hechos. Y, en segundo
término, la futilidad de aquellas objeciones que se esgrimen contra
la teoria del pacto, afirmando que en la experiencia histdrica no exis-
ten trazas del pacto. Como si el contrato debiera ser entendido a la
manera de un hecho histérico, efectivamente acaecido, y no como
una jdea abstracta y reguladora, desde la cual Unicamente es posible
concebirse todo orden social.

Asi, por ejemplo, aun el mismo Sukiennicki, cuando nos dice:
"Se ha hecho notar con justicia que la nocién del contrato, nocién
por excelencia juridica, es légicamente inconcebible sin la existen-
cia de reglas de derecho objetivo. Es de acuerdo con esas reglas que
el contrato ha debido ser hecho y son ellas las que la confieren en
valor obligatorio y eficaz. Pero no es posible figurarse la existencia
de reglas juridicas fuera de una sociedad mas o menos organizada vy,
en consecuencia N0 S€ puede considerar como causa primaria y ori-
ginal de la sociedad aquello que presupone ya su existencia” (1).
Como si lo que necesitara probarse fuera la posibilidad o imposibili-
dad empirica del contrato.

Pero ya este problema, al parecer jnsoluble, habiase planteado
desde los tiempos de los primeros teodricos de la democracia. Y, tam-
bién, desde aquellos tiempos, éstos habian sabido responder en el sen-
tido que dejamos indicado. Asi, respecto a John Locke, nos dice el
profesor del Vecchio: "Locke deduce, l6gicamente, del contrato so-
cial los principios del orden juridico del Estado, los limites del poder
de los gobernantes y las garantias de los derechos de los ciudadanos;
de donde resulta evidente que el contrato mismo, aunque todavia su-
puesto como acaecido, ya es usado substancialmente por aquel escri-
tor como un principio regulador, el cual, mas que un hecho, desde
ese momento, ya representa un derecho del pueblo, y precisamente la
fuente ideal de todas las determinaciones juridicas que aseguran la
condicién del individuo dentro del Estado”™ (2). Y en cuanto a Rous-
seau, bien sabido es que lleg6 a afirmar que no era necesario (UE el
contrato se hubiese realizado histéricamente, puesto que debia ser
entendido como supuesto racional de todo Estado.

Aunque para combatirla Radbruch expone que admirablemente
la idea pura del contrato social en las siguientes palabras: "Fundar

(1) V. Sukiennick.— Pagns. 11-12.
(21 V. Vecchio.— Pégns. 197-98.



UNIVERSIDAD CENTRAL 281

el Estado con su poder coactivo sobre un contrato entre sus miembros,
significo al parecer, mostrar, en fin de cuentas, toda obligacién co-
mo un auto-obligarse” (1). Sin pretenderlo, Radbruch nos descubre
en esta frase la esencia de la idea democratica del pacto.

De esta manera, en definitiva, la idea del contrato se nos apa-
rece, en su pureza, como una norma directiva, como un punto de lle-
gada antes que como un punto de partida;, como una lejana aspira-
cibn normativa, — en frase de Sauer— , y no como un suceso empi-
rico y causal.

Las criticas mas acerbas, dirigidas contra la teoria democréatica,
sin embargo, no afectan tanto a este aspecto de la cuestion, sino a
aquel otro, implicito en la primera de las consecuencias a que nos
hemos referido. Esto es, refierense al aspecto del cumplimiento vy
efectividad de la teoria en el terreno de la realidad factica, acusan-
dola de contener una ficcion vana, arbitrariamente elaborada, de ser
un frio esquema racional que, diriamos, se desvanece al ponerse en
contacto con el calor humano de la realidad. "Podria creerse — di-
ce, a este respecto el mismo Kelsen, ilustre defensor, por otra parte,
de la democracia—, que la funcion especial de la ideologia demo-
cratica consiste en mantener una ilusion insostenible en la realidad
social, como si la melodia sonora de la libertad, grata siempre a los
anhelos de los hombres, pretendiese amortiguar los motivos sombrios
con que suenan las férreas cadenas de larealidad social" (2).

Sale fuera de nuestro intentoy de los limites de este estudio el
planteamiento de una amplia refutacion de tales criticas. Pero no
sera por demas que hagamos notar el absurdo que implica juzgar
pragmaticamente una teoria por su grado de utilidad real, como si
de la posible realizacion total de la doctrina pudiese deducirse, ya
sin més, su verdad. La teoria democratica de la soberania del pueblo
es, — lo repetimos—, una construccion racional, una ideologia re-
guladora, una aspiracion normativa politico-juridica, siendo, por Ilo
mismo, una infantilidad el querer verla cumplida de inmediato, en
todas sus partes, en el ambito de la realidad, a raiz mismo de haber-
la enunciado.

Podra tener, no lo dudamos, —y esesta critica, mas bien, la
que cabria hacérsele, de acuerdocon loque acabamos de decir—,
algunas fallas técnicas y metodoldgicas, respecto de esa misma cre-

<1> '"Filosofia del Derecho".— Pag. 189.
(2) V. "Esencia y Valor de la Democracia".— Pag. 110.



282 ANALES DE LA

ciente realizaciéon del ideal democratico; podrd también descubrirse
en la admirable trabazén logica de la teoria, ciertas deficiencias e
incluso inexactitudes conceptuales; mas, todo ello en nada amengua
el mérito esencial de ella, el ser la expresion politico-juridica de una
posicion gnoseoldgica racionalista, fundamental y pulcramente ra-
cionalista. Justamente, es la teoria que, por primera vez, contem-
pia el orden juridico estatal como una creacién de la razén y de la
voluntad de los individuos a él sometidos, y no como una autoridad
dogmaéticamente sustentada por encima de los subditos, gracias a cier-
tos misteriosos mandatos, racionalmente inexplicables. No en vano
los revolucionarios franceses que entendian encarnar en sus hechos
los principios doctrinarios de la democracia pura llegaron, aunque pa-
rezca paraddjico, a rendir culto a la Razédn.

Por otra parte, el que dentro de la teoria democratica de la so-
berania del pueblo, esta expresion de “pUEb|0", como concepto politi-
co-juridico, todavia no llegue a extenderse al mayor sector posible
de el pueblo real (sentido biolégico-genético), prueba mas en favor
que en contra de ella. Pues, de un lado, la nocion politico-juridica de
"pueblo", no llegard jamas a confundirse con la totalidad de un pue-
blo real, ni ello seria licitamente exigible, ya que siempre quedaran
al margen por lo menos los invalidos y los nifios.

Y, de otro lado, si, como se ha dicho, la democracia es una as-
piracion racional, esa discordancia entre las dos nociones de "pueblo”
mencionadas, que, en definitiva no es sino la discordancia entre pue-
blo-sujeto y pueblo-objeto, habra de mantenerse siempre —y es, aca-
SO, mejor que se mantenga— , puesto que, de este modo, la demo-
cracia conviértese a la vez, en meta y en acicate para llegar a ella,
en limite final y en impulso por alcanzarlo. Sin duda, por esto, Hau-
riou tenia, acaso, razon cuando comparaba a la igualdad con el in-
finito matematico. No en vano, también, los revolucionarios de Fran-
cia reclamaron insistentemente, haciendo de ellas su lema, libertad
e igualdad, esto es, democracia como conquista politica inmediata y
democracia como ulterior aspiraciéon racional.

En conclusién, pues, la Unica observacion posible respecto a la
teoria democratica es, mas bien, la de que debe esforzarse por tener
efectividad creciente en el terreno empirico. En otras palabras, si la
teoria democratica quiere justificarse plenamente debe devenir pan-
democratica, crecer en extension y aumentar en intensidad, tratando
de infundir una nueva calidad a la nocién de pueblo, de modo que
ella quiera significar no sdlo una realidad juridica sino que, ademaés,
contenga una realidad econdmica; un pueblo que ya no se reduzca
a ser una categoria juridico-politica, valiosa desde luego, sobre to-



283

do, para un tiempo en que se desconocia al hombre como un sujeto
libre, sino, también, una categoria econdmica, esto es, una comuni-
dad de hombres trabajadores, ya que, debiendo a las condiciones ob-
jetivo-historicas de nuestro tiempo, el supuesto ineludible de toda ca-
tegoria conceptual de pueblo ha pasado a ser el hombre libre, es cier-
to, de acuerdo con el ideal democratico, pero no ya sélo politicamen-
te, sino, ante todo, econGmicamente. Es un mérito innegable de la
doctrina marxista, — que seria superfluo discutir— , el haber de este
modo, facilitado el transito de una democracia limitada a una de-
mocracia integral.

Pero, con esto, ¢no se ataca, por ventura, a la teoria democra-
tica en su esencia, en su idea de libertad? Re'petimos: para nosotros
el ideal de libertad es ya un ideal insuperable. Habrd de mantenerse
siempre a flote, por encima y a pesar de cuantos embates esté for-
zado a padecer; es, pues, una conquista definitiva de la humanidad.
De ahi que sea imposible, por ahora, el mantenimiento de un Estado
de fuerza o de violencia sobre ningun pueblo que haya pasado ya
por una etapa democratica; pues, como lo afirma Alfredo Weber, "el
cesarismo y cualquier otro régimen de fuerza, s6lo puede mantenerse
sobre una poblacién cuya conciencia y voluntad de libertad se hallen
de hecho quebrantadas” (1).

Por lo mismo, bien se comprendera que no estamos de acuerdo
con las extremadas tesis politicas del bolchevismo, segin las cuales
toda libertad individual ha de sacrificarse irremediablemente vy el
Estado mismo ha de hacerse, a la larga, superfluo; ni menos con las
prédicas de un conservadorismo que quiere retornar a las formacio-
nes medioevales, reconstruyendo el Estado corporativamente, lo que,
en definitiva, acaba también por desembocar en el aniquilamiento
de la libertad. Sélo queremos que, descendiendo de la esfera abs-
tracta de la teoria democratica primitiva, el nuevo Estado se cons-
truya democraticamente al no dudarlo, pero "no soélo sobre la base
de la igualdad de todos los ciudadanos, principio individualista vi-
gente, sino también sobre la estructura social econdmica" (2).

Y entendemos que todo hombre del siglo XX, si no ha de estar
en desacuerdo con el "espiritu de su tiempo"”, ha de defender este
nuevo ideal de libertad, inexcusable para toda teoria y realidad del
Estado contemporaneo. Pues, en dltimo término, la misién fundamen-

(1) V. Ob. cit— Pag. 147.
(2) V. Ob. cit— Pag. 134.



284 anales de la

tal de todo Estado no es otra que lo de hacer posibles, coordinandolos
el bienestar y la libertad sus subordinados. Y, digase lo que se quie-
ra, en fin de cuentas, o el Estado es una realizacion progresiva de la
justicia y de la libertad, o tan solo un hecho fisico del poder. Pues
un ultimo analisis nos revela que, como lo cree Kelsen, sélo son po-
sibles dos tipos fundamentales de Estado: o el Estado como construc-
cion racional del hombre o el Estado como una manifestacion de
fuerza. Esto es, o la democracia y, por ende, la libertad y la razén;
o la autocracia y, consecuentemente, la opresion y el dogma. Tertium
non dotur.

Y bien, ¢(de qué modo la teoria democratica de la soberania del
pueblo ha ejercido alguna influencia en el fendmeno de consolidacion
de las unidades nacionales y estatales europeas? Con esto hemos lle-
gado a la esencia del problema que entrafiaba este capitulo, esto es,
revelar las conexiones, a primera vista no muy claras, entre un pro-
ceso socioléogico complejo como es el de la realizacion creciente de
la forma nacional y algunas de las ideas encerradas en la teoria de
la soberania del pueblo.

En alguna de las paginas anteriores hemos hablado sobre que
parecia ser una suerte comuUn a todo movimiento ideoldgico, o suce-
so historico-social, la de aparecer llevando dentro de sus propias en-
trafias el germen reaccionario que ha de combatirlo o desplazarlo.
Dijérase que se trata de una ley inmanente en todo devenir, en cuya
virtud — para expresarlo en terminologia hegeliana— , la tesis im-
plica ya la ontitesis y ésta, a su vez, la sintesis, que no es sino unha
nueva tesis. Asi, pues, nos va a ser indispensable tener en cuenta
esta posicion criteriolégica para el breve analisis del topico plan-
teado.

Sin duda, la teoria democratica, como conjunto de concepciones
racionales, es un producto de Ila inteligencia humana, "ilustrada",
despojada de tradiciones y prejuicios, del siglo XVIII; sin duda, en
ella puede descubrirse, antes que nada, la contribucién de la razon
y de la critica (criticismo y racionalismo tienen muchos puntos de
contacto) del hombre-tipo cientifico, propio de aquella época; final-
mente, hasta se ha querido ver en ella, extremando el empefio com-
bativo, nada mas que una fria esquematizacion racional, condena-
da a perecer por rigidez, haciendo justamente de esto, causa y moti-



UNIVERSIDAD CENTRAL 285

vo de criticas constantes. No obstante ello, segin puede observarse
con facilidad, ya en el mismo Rousseau hay una deslizamiento, una
penetracion de factores irracionales,, misticos, emotivos.

No hay que olvidar que Rousseau estuvo dotado de un tempe-
ramento desigual, paraddjico, en el que podia abrirse una ancha bre-
cha, como en efecto se abria de continuo, la vida emocional. De es-
te modo sin que acaso €él mismo se diera cuenta y, de todas mane-
ras, sin que pudiese evitarlo, dej0 que sus teorias politicas, en apa-
riencia exclusivamente racionalistas, contuviesen también elementos
de procedencia irracional. No de otro modo se explica, por eso, que
precisamente la teoria rousseauniana haya sido la que lograse difun-
dirse mas que ninguna otra, de entre las muchas teorias democra-
ticas; y, principalmente, la que obtuviese una acogida tan-cordial de
parte de las gentes, hasta el extremo de conmoverlas y lanzarlas a
la revolucién. No que la revolucion francesa haya de ser considera-
da como una obra directa de la filosofia rousseauniana, pero, a no
dudarlo, ella no habria cristalizado, tras las viscisitudes de la hora,
en el moderno Estado democratico, a no ser por el impulso doctrina-
rio de Rousseau. Al efecto, oigamos lo que nos dice Weber: "Pero el
que la revolucion francesa pudiera alzarse en Europa, destruyendo
Estados y destruyendo también en sus consecuencias la antigua so-
ciedad entera, en un suelo como el europeo, cubierto de una espesa
flora historica, so6lo es comprensible teniendo en cuenta aquel esta-
llido, que socavé lo existente de un modo -sentimental, mucho mas
hondamente, hasta sus ultimas raices. S6lo es explicable por aquella
apertura de un mundo de sentimientos pretradicionalista, que no co-
nocia precedentes en ningun terreno, que se inicia con el periodo de
la llamada sensibilidad, en unos sitios de un modo claro, en otros dis-
frazadamente, que en Alemania se llama Sturn und Drang y que en
el conjunto europeo ir4 siempre ligado al nombre de Rousseau, asi en
aquello que éste derribd, como en lo conseguido por obra suya"™ (1).

De entre aquellos elementos — no racionales, o, al menos, es-
casamente pasados a través de un tamiz cientifico seguro, cabe des-
tacar principalmente, para los fines que por el momento nos intere-
sa—, Yy, acaso, sea también el elemento méas digno de tenerse en cuen-
ta para un examen general, cabe, decimos, poner de relieve el prin-
cipio, tan fervorosamente defendido por Rousseau, de la existencia
real de una Voluntad general (volonté générale), (2), como algo

*1) V. Weber.—Ob. cit.— Pag. 36.
12) V. Rousseau— "Du Contrat Social".



ANALES DE LA

fluyente constantemente, siempre renovado, expresion del conjunto
de individuos, al que se denomina, desde entonces, "pueblo",

Pero, en estricto anélisis, ¢(qué es esta voluntad general? ;EXis-
te realmente, o bien es algo mistico que flota, por asi decirlo, como
un halito por encima de la comunidad? Evidentemente, no nos va-
mos a detener a hacer la critica y la defensa de este postulado rous-
seauniano, pues nada de eso nos parece pertinente a los objetivos de
este estudio. Conviene, si, responder a las interrogantes enunciadas,
para lo cual seguiremos a Hoffding, notable interpretador de Rous-
seau. "La voluntad de los individuos — afirma el autor citado— de-
be fundirse en una voluntad general. (COmo se engendra esta vo-
luntad general? La dificil pregunta no obtiene respuesta con la sola
idea del contrato. Hay cierto misticismo en esta voluntad general,
que debe expresar el impulso mas intimo del pueblo entero, orien-
tado hacia el interés general, hacia aquello que puede -asegurar vy
estimular la salud del pueblo, a lo largo de las multiples generacio-
nes" (1).

He aqui cémo esta voluntad general se nos aparece, segun la
expresion de Weber, como "algo que, aunque aparezca envuelto ra-
cionalmente, es, en altimo término, emocional " (2). (A qué
se reduce, por consiguiente, la voluntad general? A un supuesto mis-
tico, en mala hora entendido como una realidad psicolégica, de cuyo
malentendido van a derivarse consecuencias erréneas. Ya el pecado
de Rousseau radicaba en haber concebido al Estado como originado
de la voluntad de los individuos, lo que implicaba el predominio del
contingente voluntarista, dindmico es cierto, pero dificilmente con-
trolable, en el proceso de creacion del orden estatal.

Y aunque llegaramos a suponer, de buen grado, que el pensa-
miento de Rousseau haya sido el de concebir a la voluntad general,
no como una realidad psiquica, sino s6lo como una "ordenacién so-
cial" (Kelsen), — lo cual seria ir mas alld& de lo que el mismo Rous-
seau quiso— , el hecho es que todo el mundo, después de él, sélo en-
tendidé, o quiso entender, que, al hablarse de voluntad general, se
queria expresar una auténtica realidad psicoldgica.

Ahora bien, como quiera que en tratandose de' los individuos, la
nocion de voluntad tiene qgue ir siempre acompafiada de la de un su-
jeto de ella, siguiendo un paralelismo, método analdgico de facil ac-

(1) V. Hoffding. "Rousseau”.
(2) V. Weber.— Ob. cit.— Pag. 37.



UNIVERSIDAD CENTRAL 287

ceso al entendimiento, se llegé a concluir aue, pues existia una V0-
luntad general, debia también darse en la realidad una entidad co-
lectiva, como sujeto de dicha voluntad. Y bien pronto, esta entidad
colectiva, mitica, ilusoria, arbitrariamente forjada, a causa de una
falsa interpretacién de un postulado ambiguo y confuso, fué deno-
minada "pueblo", "el pueblo", y sigui6 existiendo en la mente y en
los labios, no ya s6lo de los dilettantes de la politica y de los dema-
gogos, sino incluso de los tratadistas de Derecho Publico.

De este modo, el concepto de "pueblo", gue so6lo debia tener,
dentro de las doctrinas juridico-politicas, una significacion restringi-
da, fue casi al punto interpretado, en un sentido sociolégico, mejor
dicho, genético-biolégico, como la totalidad del pueblo real, vinien-
do a parar, de esta manera, en una lamentable confusibn concep-
tual, de la que dificilmente iba a poder desembarazarse después la
teoria democratica. Acaso, pudo haber también de por medio, en
esta confusién de dos conceptos divergentes, algo de tactica de Ia
clase social — la DUrguesia— interesada en disfrazar la conquista de
sus posiciones de clase con el manto de una conquista de ideales co-
munes a toda la sociedad; pues, efectivamente, conforme se ha di-
cho atras, solo merced a esta habil estrategia politica, pudo ser un
hecho el que la masa popular, en un momento dado, atraido por la
prédica de una libertad y una igualdad que creyé iban a ser pronto
alcanzadas, se lanzase con todo frenesi hacia la implantacion del or-
den nuevo. O, acaso, se tratd, en verdad, de una reaccion natural de
todo el pueblo, gue, en un ataque emocional al antiguo régimen, juz-
gaba que cualquier grado de libertad que le correspondiese en el nue-
vo orden de cosas, por reducido que fuese, significaba, en todo caso,
una conquista ambicionable.

Sea de ello lo que fuere, la verdad es que por largo tiempo se
tuvo como evidente que existia una voluntad colectiva, expresion psi-
quico-social de toda la masa — "el pueblo"— , y que habia llegado el
momento en que sélo a esta voluntad iba a tocarle y le tocaba decidir
sobre la suerte del Estado, puesto que, en definitiva, éste era obra
exclusivamente suya, mas todavia, era la voluntad misma en perpe-
tua actividad. Indudablemente, en esta creencia ingenua habia algo
de romantico, cosa perfectamente comprensible si se recuerda que,
como lo hemos afirmado, el racionalismo de aquel entonces, por una
ley dialéctica casi inexorable habia permitido que, por asi decirlo, se
engendren en su seno aquellos elementos emotivos, no racionales —
gérmenes del romanticismo— que, por de pronto, lo contradecian
inmanentemente y que, mas tarde, habian de combatirlo sin reposo.



288 ANALES DE LA

Pero, evidentemente, esta Voluntad general, entendida en un
sentido psicologico, y este "pueblo”, como sujeto de ella, no existian,
a despecho de que sobre su base se construyesen las teorias. Podia
hablarse, es cierto, de un pueblo, en el sentido juridico-politico, dan-
dole un contenido diverso, tal como en esencia debe propugnarlo y lo
propugna una teoria racionalista-democréatica y tal como nosotros lo
hemos hecho en este capitulo, ratificando la estrictez de posiciones
analiticas; podia, también, hablarse de una "voluntad" colectiva, en-
tendida como una pura "ordenacion social", sin guerer expresar con
ello ningun contenido psicolégico. Pero, a la inversa, hablar de una
voluntad real de la colectividad y, sobre todo, hipostatizar el concep-

to juridico del "pueblo" — que, en este estricto sentido, no implica
mas que algo relacional—, con la realidad factica de la Masa popu-
lar — pueblo natural— , que implica algo substancial y, en todo ca-

so, algo meta-juridico o extra-juridico, en verdad, era y es algo real-
mente insostenible por ilégico y absurdo. Pues, como lo afirma Kel-
sen: "Si con objeto de exponer los conceptos de manera facilmente
asequible se toma a la letra la metafora segun la cual el Estado es
una "voluntad"”, es decir, una realidad especifica psiquico-social, si-
tuada, naturalmente, en una esfera distinta de la de las psiquis in-
dividuales, entonces, quiérase o no, hay que admitir que posee, ade-
mas de un "querer", un sentir y un pensar; pues esa alma colectiva
creada a imagen y semejanza del alma individual no puede subsistir
como un fragmento dotado solamente de poder volitivo" (1).

Sin embargo, la hipostatizacién no paré en eso. Como, al mis-
mo tiempo, ocurria en el campo de la actividad social algo que, ana-
lizado desde un estricto punto de vista sociolégico, podemos ver que
era la realizacién del proceso formativo de las NaciONes, adquiriendo
ya estas formas, para ese entonces, una dominante consistencia po-
derosa, resulta que la corriente doctrinaria, no satisfecha con haber
mixtificado el "PUEDI0", como realidad natural, hubo de terminar por
subsumir ambos conceptos en el de "nacién", que sin duda lo creyo
mas expresivo y mas real. Y, asi, la expresion "soberania del pueblo",
fué pronto reemplazada, al parecer con ventaja, por la expresion "$0-
berania nacional" o de 1a nacién. sélo que, de este modo, la hipos-
tatizacion se hacia cada vez mas jnsoluble.

Desde entonces, y esto era lo que nos interesaba a nosotros par-
ticularmente demostrar, para la finalidad de este capitulo y de la

(1) V. "Teoria General del Estado".— Pag. 13.



UNIVERSIDAD CENTRAL 289

tesis, toda esta nueva forma sociologica, la Nacion, respaldada por
una teoria politica que le habia, acaso sin quererlo, adjudicado, por
decirlo asi, una voluntad y, por ende, personalidad, aparecié engran-
decida, tanto mas cuanto que esa "voluntad soberana”, dicho mejor,
como la S0Derania misma, justamente, el error estaba en considerar
que la soberania y la voluntad eran una misma cosa, y, claro, en
siéndolo, forzosamente tal soberania-voluntad necesitaba de una
PErsona que la encarnase. De alli se dedujo que, pues la Nacién era la
poseedora de esa voluntad, ella era una verdadera personalidad so-
berana, con lo que se cerr6 el circulo vicioso: sélo la PEISONd es ca-
paz de tener Voluntad y 1a soberania es voluntad: Iuego la Nacién,
que es SOberana, tiene voluntad y es persona.

He aqui como, merced a una serie de continuas mixtificacio-
nes hipostaticas, a la que es tan propensa la mente humana, la Na-
CidNn acabé por ser personificada. Es decir, aquel conjunto de relacio-
nes generatrices de los procesos sociolégicos especificamente formati-
vos de la categoria histérico-social denominada Nacidon, apareciéo de
pronto, substancializado, como una verdadera entidad aparte, miti-
ca es verdad, pero no menos imponente, de la que, lo mismo que del
Leviathan de Hobbes, podia predicarse que era "no otra cosa gue un
hombre artificial de mayor fuerza y tamafo que el natural, cuya
proteccion y defensa le incumbe” (1).

La Nacién, es cierto, habia traido un origen racionalista, hasta
podriamos afirmar que habia surgido bajo el influjo de una secreta
idea de combate contra la comunidad catdlica considerada como Igle-
sia; pero, a medida que la forma nacional habia ido aumentando su
prestigio y su poder, habia también ido infiltrandose en ella un raro
acopio de elementos misticos, en todo caso emocionales, que, al mis-
mo tiempo, iban a conducirla a la culminacion de su esplendor y a
la desfiguracion de su caracter primitivo, transformandola, a su vez,
en una nueva, aunque extrafia especie de comunidad mistico-religio-
sa. La teoria democréatica de la soberania del pueblo, con su idea cen-
tral del contrato, coadyuvé eficazmente para esa transformacion, no
a causa de su base racionalista, sino precisamente debido a los fac-
tores emotivos que inadvertidamente habia dejado deslizar en su
seno.

Otra consecuencia, muy importante, hubo de derivarse —y ca-
pital, para nuestro punto de vista— de la hipostatizacion antes men-

(1) V. Tonnies.- Cita de Hobbes.— Pag. 268.



290 ANALES DE LA

donada, la relativa a la ecuacién Nacion-Estado. Si la Nacién resul-
taba ser, tras el razonamiento del caso, el Unico sujeto real de la vo-
luntad colectiva y, por ende, de la soberania, era evidente que el nue-
vo Estado, que era obra exclusiva de esa voluntad colectiva, que era
esta misma voluntad en incesante actividad, venia, en fin de cuen-
tas, a identificarse con la Nacion y hasta tal extremo se convirtié es-
ta idea en creencia dogmatica que ya, desde entonces, se creyd cosa
imposible una construccion tedrica del Estado sin contar con la exis-
tencia real de una Nacion, por mucho que la realidad de los hechos
se encargase, mas de una vez, de demostrar lo contrario. En suma,
se acabd por admitir que, incluso en el terreno empirico, alli donde
existia un Estado, debia necesariamente darse también una Nacion.
Es, sin duda, bajo el influjo de este dogma como razona todavia Es-
mein, cuando afirma que el Estado es la "personificacion juridica de
la Nacion" (1).

En la formacién histérica de los Estados europeos, evidentemen-
te, habia sucedido asi, es decir, la forma social de la Nacion se ha-
bia dado en la realidad, ora previa, ora simultaneamente con el Es-
tado; mas, querer dar a este hecho empirico la categoria de momento
esencial de la teoria del Estado era, sin duda, verificar una transfe-
rencia antimetodica, de algo situado en la esfera de las contingen-
cias historicos a la esfera de las categorias conceptuales.

Sucedid, no obstante, que, a causa de esta tesis, firmemente
predicada del EStado nacional, cada Estado pretendié ser el correlato
de la Nacion y viceversa, haciéndose doctrina cada vez mas extendi-
da la de que cada Nacion, como cada individuo, tenia la facultad,
inalienable e indiscutible, de decidir de su destino. Como nos dice
del Vecchio, "hacer de la autonomia de los individuos y naciones el
principio constitutivo de toda organizacion politica, fué el pensamien-
to fundamental de la declaracion de derechos, o, mejor dicho, el pro-
blema que ella debia resolver" (2.

La inusitada grandeza que con estas ideas adquiere lo Nacidén es
facilmente comprensible. Convertida en una entidad supra-subjetiva,
merced a la teoria democratica de la soberania popular o nacional,
yérguese por encima de los individuos con cierto aire de Iglesia; Ella,
que habia surgido como un "sistema" social laico en pugna con la
Iglesia Catdlica, camina a grandes pasos, a tomar los caracteres de

(1) V. "Droit Constitutionel".
<2) V. Del Vecchio.— Ob. cit.— Pag. 134.



UNIVERSIDAD CENTRAL 291

un nuevo sistema religioso; y ella, que habia sido bafiada, en sus ori-
genes, por los destellos luminosos del racionalismo |IRenacimiento,
Reforma), parece querer opacarlos con el sombrio manto de un nue-
vo misticismo religioso.

La teoria democratica de la soberania nacional obrd, pues, po-
sitiva y negativamente sobre el proceso formativo de las naciones eu-
ropeas. Positivamente, en cuanto las doté de admirable consistencia,
como "sistemas" sociales coordinados con la forma politico-juridica
del Estado; negativamente, en el sentido de que infundié en ellas algo
asi como un halito mitégeno, un fuego sagrado que la préxima co-
rriente del romanticismo iba a encargarse de atizarlo, hasta tal pun-
to que, segun veremos en el capitulo siguiente, podria creerse que esa
misma llama estuviese destinada a devorarlas, precisamente en nues-
tro tiempo.



CAPITULO IV

EL HISTORICISMO ROMANTICO

Cualgquiera puede suponer que el transito a este capitulo, tras
de haber tratado sobre etapas histoéricamente anteriores, (Renaci-
miento, Reforma, etc.), indica la sujecién a un plan cronolégico de-
terminado. No obstante, solo en segundo término hemos tomado en
cuenta este criterio, y ello, no tanto como principio de investigacion
cuanto como meétodo expositivo. Tan cierto es esto que, podria, por
ejemplo, sin que ello entrafe peligro alguno, conocerse independien-
temente y, en general, siguiendo cualquier orden, cada uno y todos
los capitulos, como si se tratase de algo aislado, autébnomo y cerrado
en si; del mismo modo que se podria — vy, sin duda, esto es mas de
acuerdo con la indole del trabajo— , seqguir el plan de exposicion
aqui cumplido, trabando cada uno de los capitulos con los demas, en
tal forma que el conjunto ofrezco el aspecto de algo sistemético.

Fué preciso llegar al siglo XX para que la humanidad culta se
diera cuenta de que aquella corriente emotiva y vital del romanticis-
mo, que habia alcanzado su apogeo en la primera mitad del siglo
XI1X, se habia originado en la matriz del racionalismo de fines del
siglo XVIIl como su antitesis negativa. Y ha sido preciso un dete-
nido analisis de ese momento de culminacién del racionalismo, para
comprender como, al punto mismo que alcanzaba una meta y pare-
cia més lozano y vigoroso, tambaleaba internamente por obra de los
gérmenes emocionales latentes en su entrafia. Y el factor emotivo
por excelencia, el impetu romantico, que, digamos de una vez, los im-
plicaba y condensaba a todos, era, como es de suponer, el de mas
arrolladores impulsos.



UNIVERSIDAD CENTRAL 29-°,

A pesar de que a nosotros s6lo nos interesa principalmente una
de las multiples facetas del movimiento romantico, empezaremos por
extraer de éste su mas hondo sentido, ya que evidentemente tenia
uno y, a decir verdad, bastante valioso. Capitalmente, es cierto, el
romanticismo ha sido considerado como corriente literaria, pero nos
engafiariamos si creyéramos que realmente con ellos se agota toda
su posible significacion. Movimiento literario fué, sin duda, en'pri-
mer término; mas, bien sabido es ya que incluso las formas artisticas
de la litreatura, como todas las formas del arte en general, o, mejor
dicho, éstas, con mas razdbn que toda otra manifestaciéon cultural, no
aparecen azarosamente, sino siempre en funcion de algo sub-hist6-
rico, del profundo espiritu o sentido vital — actitud cardinal ante el
mundo y la vida— de un pueblo en un momento de su historia.

Estariamos, pues, autorizados a deducir de lo dicho que el mo-
vimiento roméntico es, en verdad, una "revoluciéon espiritual” inte-
gral, si no nos asaltase al punto una doble duda, digna de tenerse
en cuenta. Por un lado, si contemplamos el curso posterior seguido
por la corriente romantica, nos hallamos con que su reinado — diria-
mos— fué, aunque absoluto, efimero, pues bien pronto su progenitor,
el racionalismo, que era mas fuerte que él, hubo de contrareaccio-
nar y dominarlo. De otra parte, puesto que el romanticismo puso en
juego elemento emotivos de eterna validez para el corazén del hom-
bre, hemos de reconocer que, aunque antes no habia surgido con tan
visible arrogancia y aun cuando, después, declinase su glorioso im-
perio, siempre, bajo cierto aspecto, pervive en la humanidad, como si
se tratase de un huésped, ora importuno, ora agradable, pero del cual
en todo caso, es imposible deshacerse.

Tales dudas, sin embargo, bien miradas, se refieren a un solo
problema, problema y su correspondiente solucion contenidos en el
seno de las mismas. Efectivamente, si por una parte el romanticismo
puso en marcha — digamos asi— ciertos elementos emocionales del
hombre, inextinguibles en él, y si, de otra, al hacerlo asi, logro al-
canzar un poderio, aunque pronto menguado, nunca destruido del to-
do; ello quiere decir, en definitiva, que el movimiento roméantico no
fue s6lo una configuracién historico-cultural pasajera, sino, ademas,
bajo algun aspecto, la expresiéon viva — vy, por el momento, grandio-
sa— de las fuerzas elementales del hombre, las que, por el simple
hecho de serlo, habian estado y habran de estar yacentes en él peren-
nemente. Expresariamos esta verdad, en otros términos, diciendo que,
puesto que el romanticismo tiene su altar y trono, sienta sus reales,
en la parte irracional del hombre, siempre habrd de existir en el sér
humano un campo propicio para su florecimiento, como quiera que



294 ANALES DE LA

su parte emotiva subsistird siempre, sin perjuicio de que, en deter-
minados casos personales o determinadas condiciones historicas ge-
nerales, pueda ser subyugada.

Pero, en fin de cuentas, si queremos expresar en pocas palabras
el contenido esencial del romanticismo, ;,como hacerlo? Encontramos
una adecuada férmula en la siguiente cita: "El grito de la emocién
por largo tiempo reprimida y del "retorno a la naturaleza”, en el
sentido mas general que esa frase puede rener; la manifestacion de
la personalidad individual; el resurgimiento del amor a la naturaleza
externa y el sentimiento de un vinculo vivo de unién entre ella y el
hombre; el nuevo despertar de la religion; el revivir del humorismo;
el recuerdo de los tiempos medioevales; el anhelo de lo remoto y de
lo sobrenatural ")

Y, no obstante todas estas caracteristicas que en justicia le co-
rresponden, aun ha quedado una, fuera de la férmula, y, sin duda, la
mas interesante para nuestro punto de vista. Nos referimos a la Pa-
sion histdrica, correlato del sentimiento vital de lejania, y fuente de
una especie de metafisica de la historia que dara por resultado ul-
terior la aparicion de una filosofia de la historia.

La corriente romantica halld, fuerza es decirlo, uno de sus mas
preclaros representantes y, en todo caso, uno de los primeros y mas
conocidos, en el mismo J. J. Rousseau, quien, si en su Contrat Social
teorizé racionalmente — vy ya se ha dicho con qué limitaciones—, en
sus Discursos y demas escritos tall6 de cuerpo entero su figura ro-
mantica, como si su destino singular fuese el de experimentar drama-
ticamente dentro de si mismo, ese engendrarse del impulso romanti-

co en el seno, — jtal vez cansado por tanto alumbramiento!— , del
racionalismo dieciochezco. "Los escritos, dice, por eso, a este res-
pecto, el autor ya citado, — en que ese anhelo de vida primitiva re-

cibe méas cumplida expresién son los dos Discursos (1750, 1755) vy
el Emilio (1762), los cuales conmovieron a toda Europa con una es-
pecie de sacudida eléctrica. La delirante acogida que se les otorgd
prueba que Rousseau habia escrito sus obras en el momento oportu-
no, cuando todos los hombres aguardaban inconscientemente oir acen-
tos parecidos, que, sin embargo, ninguno habia sabido concebir, ni
osado pronunciar" (2).

(1) V. "Historio del Mundo en la Edad Moderno".— Tomo XIl.— Pagns.
729-730.

(2) V. "Historia del Mundo en la Edad Moderna".— Pag. 734.



UNIVERSIDAD central 295

Y estas Gltimas palabras que citamos nos prueban a su vez, que
el ilustre Rousseau, no obstante toda su grandeza, era menos un hijo
de la Enciclopedia y del racionalismo, que un progenitor, acaso incons-
ciente, de las corrientes roméanticas. Situado lejos de Didernt, en pug-
na con Voltaire y hasta con el mismo Montesquieu, Rousseau es el
altimo conscripto del racionalismo de aquel siglo que tuvo la gloria
de producir la Revolucion, a la vez que él ha adelantado del movi-
miento romantico, cuyos posteriores secuaces reconoceran en aquel
su iniciador. Ya es caracteristico que, mas tarde, se haya combatido
s6lo al Rousseau tedrico del Derecho y del Estado, mas no al Rousseau
cantor de la naturaleza y literato, pero ni siquiera al pedagogo.

Ahora bien, el romanticismo, ;fué s6lo un movimiento concen-
trado en las capas cultas de la poblacion, en las elites intelectuales,
en aquellos circulos amenos, propios de la época de la llustracién,
que solian disertar sobre temas incluso de alta metafisica, en las ter-
tulias cortesanas? (O fue, a mas de ello, corriente popular, palpitan-
te también entre las masas, entre aquellas gentes que, hasta enton-
ces, s6lo habian experimentado la miseria y la opresién? Dificil res-
ponder a ello. Sin embargo, nos permitimos afirmar que, sin duda, el
romanticismo tuvo mas de lo primero que de lo segundo. Y si se nos
objetara diciendo que como se explicaria entonces el que, mas luego,
considerado el impulso romantico en la esfera politica, esas masas
hubiesen batallado por el triunfo de unos ideales tefiildos de romanti-
cismo, primero, y, a rengléon seguido, se hubiesen aferrado a la idea,
harto emocional y mitica, de una Naciébn omnipotente y gloriosa, ha-
bremos de contestar sencillamente que ello, todo lo mas, no hace sino
demostrar, en primer término, que las fuerzas elementales son siem-
pre las mismas en todos los hombres y, por fin, que aquel impulso
romantico, tenia la suficiente capacidad para mover a aquellas ma-
sas, sumidas todavia, a pesar de la Revolucién, en una opresora y tréa-
gica ignorancia.

En verdad, que la misma Revolucién francesa no se podria ex-
plicar sin el contingente, mas o menos relevante, del impetu roman-
tico; pero acaso convenga recordar, por lo que respecta a nuestra
preinserta afirmacion, que tan sélo las masas urbanas de Francia,
sobre todo de Paris, tuvieron alguna participacion en ella, por cierto,
mas como actores de ultima hora, antes que en calidad de sus gesto-
res inmediatos y que, desde luego, las masGS campesinas de las pe-
quefias ciudades, el verdadero bajo pueblo, permanecieron estoico™
mente al margen de tan dramatico suceso, cuando no lo combatie-
ron con denuedo.



290 ANALES DE LA

Sea de esto lo que fuere, el hecho es que el romanticismo surgio
con brios invencibles, y bien pronto hubo de tomar las varias direc-
ciones en que logr6 manifestarse, siendo una de ellas la historicista.
La direcciéon historico-romantica significaba, en cierto aspecto, una
vuelta carifiosa al pasado, tanto mas atractivo, cuanto mas lejano y
enigmatico. Una tan infatigable actitud retrospectiva tenia lbgica-
mente que engendrar al mismo tiempo una pasién desmedida por la
historia y el ansia infinita de tenerla una. Y, efectivamente, fué es-
to lo que sucedio.

Pero, como quiera que las "naciones" europeas, gracias a las
condiciones objetivas ya anotadas, habian llegado a ser consideradas
como verdaderas PE€ISONAS colectivas, esa pasion y esa ansia se diri-
gian al logro de una historia exclusivamente Nacional, de la que fue-
ra sujeto cada "nacion", exactamente del mismo modo que, en el ca-
so de las personas individuales, una biografia no puede referirse sino
a una de ellas. Y fue asi como, entonces, cada Naciéon llegé a SU his-
toria particular, dandose el caso de que, a través de esas historias na-
cionales, todas las naciones aparecian como otros tantos centros de
gravedad de la historia continental y hasta mundial. Esta vana creen-
cia, justamente, debe ser tenida como la contribucibn mas caracte-
ristica del romanticismo, porque, asi como en los sujetos particula-
res habia logrado despertar el sentimiento egocéntrico, asi también
en las "naciones"”, cada una de las cuales, siguiendo la técnica ro-
maéantica, llegd a considerarse como el verdadero eje del drama uni-
versal de la historia.

La pasion historica, de esta manera, habia formado una histo-
ria nacional y habia creado un vigoroso sujeto de ella, agigantando-
se, a su vez, dicha pasiéon cuanto mas ésta se hundia en el pasado vy,
a causa de ello, se engrandecia tal sujeto. De aqui a dejar definiti-
vamente sentado que la “naci()n", sujeto de la historia, a la que ya
la teoria democratica se habia encargado de dotarle de una real VO-
luntad colectiva, era efectivamente un sér orgénico, hasta provisto de
una "CONCiencia" nacional, no habia sino un paso. Y precisamente
el romanticismo fué el que ayuddé a darlo.-

Esta consideracion de la "Nacion"”, como un organismo suprain-
dividual, dado en la realidad de una manera natural, dentro del que
los individuos apenas si podian considerarse como meros accidentes,
es algo que, en parte, nos recuerda la concepcion catdélica de la Igle-
sia y, por otro lado, denota coémo el romanticismo histérico sublevo
en los pueblos todo ese cumulo de fuerzas misticas, apenas adorme-
cidas por el influjo racional precedente, que siempre se encuentra en
toda formacion religiosa, concluyendo por despertar en los individuos



UNIVERSIDAD central 207

un cierto religioso sentimiento nacional. "No soélo es esto, — afadi-
remos, con Hayes—, sino que en la historia romantica y en la perso-
nificacion idealizada de la nacion propia, uno se imagina descubrir
algo eterno, la vida de un grupo que ha existido sin comienzo desde
mucho antes que existan sus actuales miembros y que, por la misma
razon, existird sin fin largo tiempo después de que éstos hayan ido a
reunirse con sus padres en la tumba” (1).

Y cuando se recuerda que las masas de todos los paises, arras-
tradas por la corriente romantica, llegaron a ver en las historias na-
cionales, — que de ser escritas razonadamente solo hubieran debido
relatar las seculares opresiones de que ellas habian sido objeto—,
tradiciones gloriosas capaces de entusiasmarlas y de llevarlas inclu-
so al sacrificio, no sabe uno qué admirar mas, si el poderio de los fac-
tores misticos y elementales sobre las masas de todos los tiempos, o
la infinita capacidad de tergiversar la historia, propia de todos aque-
llos seudo-historiadores.

Podria decirse que el siglo XIX fué ei siglo del predominio de
las corrientes roménticas. Lo fué también del triunfo del Estado
nacional, asi como de los idiomas nacionales, de las costumbres na-
cionales, hasta de una hipotética economia nacional. Cada nacion
aspiraba a constituir un todo cerrado 'y concluso, que no tuviese que
contar para nada con las demas. Aspiracion ingenua, porque, del
mismo modo que en la esfera celeste es imposible que uno de los "S1S-
temas" planetarios pueda considerarse sin conexién con todo el uni-
verso, en la esfera social, lo es el que cada "sistema" nacional pre-
tenda valer de modo enteramente autébnomo.

El. impetu romantico se encuentra, a través de todo el siglo, en-
cubierto o no, en casi todas las manifestaciones, patentizandose, ora
en las reacciones anti-democréaticas de aquellos grupos catdlicos, cu-
yo representante mas insigne es José de Maistre; ora en la direccion
filosofica idealista hegeliana, a pesar de su fundamentacion racio-
nalista; y hasta en las direcciones historico-juridicas (Savigny, etc.)
y socioloégico-positivista (Comte, Spencer), por mucho que la segun-

%

(1) V. Hayes. "Essays on Nationalism".— Pagns. 17-IS.



298 ANALES DE LA

da de ellas hubiese aspirado a la construccion de una ciencia despo-
jada de todc metafisica, aunque sin lograr desprenderse de ella. El
historicismo juridico, en especial, con Savigny a la cabeza, al querer
atribuir al Derecho, como a todas las otras expresiones de cultura, un
origen manifiestamente mistico, el “espiritu" del pueblo, acabando
por no considerar valederos sino a esos brotes inconscientes del “olma"
popular, nos indica cémo se habia adentrado en su sistema la idea,
muy romantica, de que existia realmente una entidad transubjetiva,
fuente y origen de las manifestaciones de cultura de un pueblo.

Todas estas direcciones, disimuladamente emparentadas con el
romanticismo, infundieron nuevo vigor en la creencia, ya de por si
arraigada, de la existencia de una entidad Nacional casi visible, v,
a consecuencia de ello, engendraron un exaltado sentimiento de adhe-
sion a ella en todos quienes la integraban, sin percatarse de que tal
sentimiento, mas luego exacerbado, se traduciria en Nacionalismo, es-
to es, en un desaforado intento de predominio nacional. Asi como en
la entrafia del racionalismo se habia engendrado el romanticismo, en
el seno del romanticismo proliferdo el nacionalismo, corriente que, en
su justa significacion, es menos la expresion del apogeo de las na-
ciones, que la de su inevitable decadencia. Siempre la Gltima etapa
de lozania, en casi toda forma, suele ofrecer un engafioso aspecto de
rejuvenecimiento.

Hablando sobre el Nacionalismo nos dice Hoyes lo que sigue:
“El nacionalismo es una moderna fusibn emotiva y una exageracion
de dos muy antiguos fenOmenos: nacionalidad y patriotismo. Siem-
pre han existido, al menos desde cuando se tiene conocimiento por
los historiadores y los antropdlogos, entidades humanas que pueden
ser consideradas con propiedad como nacionalidades. Desde el mas
remoto tiempo, el amor a la tierra o comarca nativa ha sido patrio-
tismo. Pero el nacionalismo es un fendbmeno moderno, casi recien-
te" M). Pues bien, este nacionalismo, hijo legitimo del romanticis-
mo, significa, en nuestro concepto, la ultima jornada de las naciones,
como poderosos "sistemas" de fuerzas, atreviéndonos a ver en aque-
Ha corriente que tanto hara llegar a las naciones a su maxima inten-
sidad como las sumird en caducidad.

Porque hay que tener en cuenta, después de todo, que este na-
cionalismo, aunque originariamente romantico, luego ha revestido
formas antindmicas, al convertirse en nacionalismo econdmico. Es

(1) V. Hoyes.— Ob. cit.



UNIVERSIDAD central 209

cierlo que el ideal de la autarquia econémica, de la suficiencia, no
fue nunca extrafio a los Estados; es verdad que, durante algunos pe-
riodos, cada Estado intenté practicamente alcanzarlo y que, incluso
tedricamente, como observa Adolfo Weber (1), wuna economia na-
cional bien dirigida tendria l6gicamente que dirigirse a él. Mas, nun-
ca antes se convirtid en una obsesion nacional el ideal de la autarquia,
como cuando hizo su aparicién el nacionalismo econdmico, siguien-
do el cual toda Nacion, puédalo o no, tendria que planear su econo-
mia como si en todo el mundo no hubiese mas paises. El solo hecho
de que, a tenor de la doctrina del nacionalismo, tengamos que llegar
I6gicamente a dicha conclusion, nos hace ver que tal doctrina se re-
futa por si misma ad absurdum,

Ya Fichte habia hablado del "Estado mercantil cerrado”, pero
reconociendo la imposibilidad de implantado, lo habia presentado
Gnicamente como una meta ideal a la que deberian acercarse los
Estados, segun él decia. Pero, por desgracia, ni el ideal era otra co-
sa que una mera aspiracion del momento de los Estados nacionales
entonces florecientes, ni, aunque duplicaran sus esfuerzos, podrian
jamés verlo alcanzado. Y ahora, en cambio, los modernos paladines
del nacionalismo econdmico, generalmente poco economistas, como
observa Nitti, pretenden que los Estados lo pongan en practica inme-
diatamente, sin cuidarse de si ello es materialmente posible o no (2).

El nacionalismo econdmico, en su intento de llegar a la autar-
quia nacional, recorre casi siempre el mismo camino: primero, alza
de las tarifas aduaneras con el fin de impedir o al menos dificultar la
importacion; luego, prohibicion de importar determinados articulos,
principalmente los de lujo; por fin, consumo de los articulos produci-
dos dentro del pais, exclusivamente. Lo curioso de todo esto es que,
en tanto cada pais entiende defender asi su economia, quiere a la vez
gue sus productos hallen mercado en los demés, ya que siempre ha-
bra un excedente que no se consuma en el mismo pais productor (3).

Ahora bien, un analisis mas detenido y, en todo caso, mas perti-
nente al objeto de nuestra investigacion, nos demuestra que el na-
cionalismo econdmico es una forma adoptada por el capitalismo de
cada pais, que, en su afan por salvarse de las agudas crisis a que vie-

1) V. "Economia Politica".— Pag. 107.

12) Y asi, por ejemplo, tenemos el caso, presentado por el mismo Nitti, de
una Italia nacionalista que, como no produce trigo ni quiere importarlo, se ve obligada
o comer pan de centeno. (V. "La inquietud del mundo").

(3) V. Adolfo Weber.— Ob. cit.



ANALES DE LA

ne viéendose condenado justamente desde sus origenes, que coinciden,

en la mayoria de los casos, con los del Estado (3), busca soluciones
(3) V. Alfredo Weber.— Ob. cit.

artificiosas como la del Proteccionismo, foérmula que, si en el nom-
bre persigue el aumento de la produccidon nacional y su defensa, lo
que hace en la realidad es apuntalar el sistema capitalista de pro-
duccién, minado ya por sus contradicciones internas.

Es sin duda por esto por lo que puede observarse que la prédica
del nacionalismo econdémico comienza a hacerse méas insistente des-
de cuando la Revolucién Industrial conduce al sistema capitalista, a
un tiempo mismo, otra vez de acuerdo con la ley dialéctica, a su es-
plendor y a su ocaso. El método y la argumentacibn que entonces
adoptan las clases dominantes, — porque hay que convenir en que ellas
son las més interesadas en el sistema proteccionista— , para conven-
cer a las masas de la bondad de su sistema, son harto ingeniosos YV,
desde luego, disfrazados con el ropaje emotivo del patriotismo. Se
les habla del deber de contribuir al engrandecimiento de la Nacién;
de que ésta, como una madre, necesita del sacrificio de sus hijos; de
que, finalmente, los productos nacionales, por este solo hecho, son
hasta de mejor calidad que los extranjeros; y entonces, claro esta, las
masas — entre las que cuentan los mismos obreros que han produci-
do los articulos— , se ven inducidas a consumirlos, coadyuvando en
esta forma al aplazamiento de la bancarrota del capitalismo, siste-
ma bajo el cual viven en perpetua explotacion. Entre esta didéactica
econdmica nacionalista del capitalismo, de acuerdo con cuyas maxi-
mas siempre los productos nacionales estan por encima de los extran-
jeros, y la didactica historia oficial, que ensefia igualmente que los
héroes y batallas del pasado son, también, los mas gloriosos dentro de
la historia del mundo, apenas si existe fundamentalmente diferencia
alguna.

Es facil darse cuenta, a causa de lo anteriormente expuesto, de
como el nacionalismo, este sentimiento exaltado de la Nacién, se ha-
lla intimamente vinculado con otras formas patéticas, de gran boga
en nuestro mismo tiempo, tales como el militarismo, el imperialismo,
etc. Pero sobre esto volveremos méas adelante. Por el momento, bas-
tenos subrayar el hecho de que el nacionalismo ha servido admirable-
mente a los intereses del capitalismo de los diferentes paises. Al con-
vertirse en una suerte de culto religioso, con simbolos, emblemas,
himnos y hasta, podriamos decir, altares y ministros, el nacionalismo,
soliviantando audazmente los elementos primarios yacentes en el fon-
do de las masas, ha precipitado a éstas en una barainda de misticis-
mos y emociones de la que no saben ya salir. El nacionalismo, diria-



UNIVERSIDAD central 301

mos, desencadend las fuerzas emotivas de la masa, al mismo tiempo
gue, por encauzarlas contra las masas de otras naciones, ponia a buen
recaudo de sus posibles acometidas, a las clases superiores. El capi-
talismo, en consecuencia, encontré su salvaguardia en el nacionalis-
mo, por lo que acabd por identificarse con él, no sin cierta habilidad.
Ahora podemos explicarnos por qué las clases dominantes tornaron-
se de buena gana nacionalistas. Pero sera mejor que apelemos al
testimonio de Hayes al respecto. "EI movimiento (refiérese al na-
cionalismo liberal) — dice— atrajo el apoyo de las clases medias,
particularmente de la reciente clase de capitalistas industriales, in-
cluyendo entre ellos hombres tales como el banquero Laffite en Fran-
cia, los constructores de ferrocarriles Hausman y Mevissen en Ale-
mania, y los manufactureros Cobten y Bryght en Inglaterra; Cavour
fue no solamente un liberal doctrinario y un hombre de Estado na-
cionalista, sino, ademas, el padre de la revolucion industrial en Ita-
lia y un gran capitalista” (1).

Esa digresiéon era necesaria. Los hechos todos nos demuestran
que este nacionalismo econdmico, no obstante su matiz nada roman-
tico, asi como todas las otras formas de nacionalismo, reconoce tam-
bién como uno de sus factores originarios al movimiento romantico.
Bastara remarcar el hecho de que el nacionalismo econdmico no pue-
de sostenerse sino sobre la jdea mitica de una "nacién", como sér or-
ganico, idea fuertemente impregnada de romanticismo, para que se
nos haga facil descubrir la dosis romantica infiltrada en tal nacio-
nalismo.

He aqui, pues, como las corrientes romanticas, aparentemente
extrafias a las formas nacionales, hubieron de ejercer sobre ellas cier-
ta notoria influencia, y, a decir verdad, méas negativa que positiva, por
mucho que las apariencias denotasen lo contrario. Efectivamente, el
criterio del simple historiador podra tener por cierto que nunca como
en el siglo XIX, época de fervoroso romanticismo, las unidades nacio-
nales aparecieron poderosamente erguidas, tanto que podia juzgarse

*11 V. Hayes.— "El Desenvolvimiento Histérico del Nacionalismo Moderno".
Pag. 158.



302 ANALES DE LA

gue la "Nacion” era la forma histérico-social definitiva de la huma-
nidad; pero el investigador socioldégico no puede menos de ver en ese
hiper-nacionalismo agudizado, por desgracia prolongado hasta nues-
tros dias, otra cosa que una manifestacion sintomatica de una inne-
gable relajacién, tal vez quiebra, de las naciones como sistemas de
fuerzas sociales.

Y lo patético y singular del caso es que esta ruptura del siste-
ma nacional viene torndndose mas grave justamente desde cuando
los factores misticos y los elementos emotivos irrumpieron, pasando
a servir de soporte para al construccion fantastica de una hipotética
"conciencia" nacional y, por ende, de una entidad organica real; en
otras palabras desde cuando el romanticismo penetr6 en la concep-
cibn de la nacion, transformandola en una idealizacion mistica de
un supuesto, no digamos metafisico, sino méas bien mitoldgico.

Si es evidente que cada forma social, cada "sistema", cumple
una funcién determinada e irreemplazable, de acuerdo con su con-
tenido, no siéndole por lo mismo licito transgredir esta regla funda-
mental, bien se echa de ver que a la forma nacional le incumbe con-
servar la caracterizaciéon que le proviene de sus calidades especificas
y hasta — histéricamente— de su mismo origen; dejando, por otro
lado, que la Iglesia, como forma religiosa, dé cuenta de las fuerzas
misticas, toda vez que la funcion especifica de las iglesias ha sido
siempre y es precisamente esa. La "nacién" habia aparecido, lo he-
mos dicho algunas veces, como una contrapartida de la Iglesia; era
un sistema surgido en momentos que el unitario de la Iglesia Cato-
lica se sentia resquebrajado; encarnaba, por eso, aquellas corrientes
espirituales e ideoldgicas que habian decidido de la suerte de la Igle-
sia, es decir, las tendencias racionalistas y criticas; cumpliase final-
mente, al realizarse el proceso de su formacién, una ley socioldgica
fundamental. Mas, al operarse modernamente una transformacion de
su naturaleza, a causa de apoyarse sobre las ciegas fuerzas de Ila
mistica humana, evidentemente se halla sufriendo una descaracteriza-
cion, a mas de que este mismo proceso ha de significarle su préxima
desaparicion; pues una forma sociol6gica descaracterizada no puede
mantenerse largo tiempo.

Pero, después de todo, hallamos dos cuestiones que plantear: a)
¢quiere con ello insinuarse la posibilidad de un mantenimiento, quiza
eterno, de las "NAciONes", como formas sociales, con sélo gue no se
borre en ellas su caracter esencial? ;y luego, b) ¢no es la misma co-
rriente racionalista la que, en fin de cuentas, ha operado esa desca-
racterizacién de las "NACIONeS" a través del racionalismo diecioches-
co primero y, mas tarde, del romanticismo y del nacionalismo?



UNIVERSIDAD CENTRAL 303

Respecto a lo primero, hemos de responder que sin duda no se
trata de insinuar una posibilidad semejante, pues estamos convenci-
dos de que ninguna forma sociolégica es eterna, ni siquiera cabe su-
poner que lo sea. Inclusive la Iglesia Catdlica ha tenido, por lo me-
nos, un origen histéoricamente determinado y determinable y es de
presumir que tendra también un fin histérico. Todo lo mas de lo que
se trata es de sentar un principio cientifico cierto: toda forma social,
si ha de perdurar por largo tiempo, dando la impresién de poseer una
consistencia intachable, ha de conservar puramente su caracter esen-
cial y, l6gicamente, su funcién especifica. La misma Iglesia Catéli-
ca puede servirnos de ejemplo aun en este caso. No se puede negar
que, a pesar de ciertos extravios y viscisituaes histdricas, ha logrado
preservar su caracter, pudiendo afirmarse aue incluso la misma Re-
forma protestante contribuy6é indirectamente a ello, porque sirvio pa-
ra que la Iglesia Catdlica, volviendo sobre si misma, procurase afir-
marse en su esencialidad. Y es por esto, posiblemente, por lo que di-
cha Iglesia ha perdurado y podrd todavia perdurar por algun tiem-
po. La "nacion”/ a la inversa, se ha desnaturalizado pronto, corres-
pondiéndole una duracién relativamente corta, pues todo parece in-
dicar que su fin, como forma social predominante, se aproxima ya.

En cuanto a lo segundo, acaso podamos convenir en que efecti-
vamente la misma corriente racionalista es la que ha tendido a des-
naturalizarse, dando asi lugar a que de su propio seno surgan las con-
tracorrientes que habian y han de amenazarla.

En conclusion, pues,'las naciones, una vez bajo la constelacion
romantica, presentan sintomas de su cercana desaparicion. El roman-
ticismo es como un fuego fatuo: y, a causa de ello, las "naciones", in-
vadidas de tal fuego sagrado, una vez que han pasado ya las horas de
plenitud y de grandeza, no tardaran en llegar a los trdgicos instantes
de la auto-destruccion. Tanto peor si, en vez de buscar una posible
salvaciobn en un retorno a su primitiva caracterizacion racionalista,
gue légicamente les conduciria a ahogar esa mania del nacionalismo,
se empefian en exaltarlo y agigantarlo, suministrando, por asi de-
cirlo, nuevas brasas a la hoguera, con lo que es posible que ésta no
solamente llegue a amenazar a las naciones, sino también a todas las
deméas formas sociales existentes. Una vez prendido el fuego, (quié-
nes seran capaces de apagarlo?



CONCLUSIONES

Toda la investigacion realizada tendia fundamentalmente ha-
cia dos objetivos, que pueden reputarse logrados: primero, demostrar
qgue el aparecimiento en la realidad social de las "naciones" europeas,
como formaciones histéricamente condicionadas, significaba una se-
rie de procesos socioldégicos vivos; y segundo, plantear la posibilidad
de ascender a la formacién de un concepto genérico de "nacién", que
nos la descubra en su esencia como una forma histérico-social, de con-
tenido empirico-concreto; esto es, como una forma histérico-social de
contenido historico-empirico.

Precisando lo dicho y ampliando ciertos puntos tocados en la In-
troduccion de esta Primera Parte, entendemos poder presentar sinté-
ticamente las siguientes proposiciones generales:

A) Sobre la admitida distincion entre los conceptos de naciona-
lidad y de nacién, creemos que efectivamente el primero quiere refe-
rirse a una realidad de posible investigacion empirico-naturalista; en
tanto que el segundo se refiere a una realidad, empirico-historica tam-
bién, es cierto, a causa de expresar una formacion social condiciona-
da histéricamente, pero igualmente a una realidad histérico-social,
esto es, a la misma realidad empirico-histdrica, concebida formalmen-
te, en cuya virtud deviene objeto propio de una investigaciéon realis-
ta-sistematica.

El analisis realizado nos ayuda a ver, por ello, con certeza, una
posible descomposicion conceptual del concepto genérico de "nacién",
logrado 4d posteriori, la misma que se encuentra ya insinuada en la
Introduccién a que hemos hecho referencia. Por un lado, la "naci()n",
|ato Sensu, vendria a ser concebida como la formacién integral, esto
es, en cuanto forma histéricamente condicionada y en cuanto conte-
nido material implexo en ella; dicho en otros términos, vendria a re-
cibir la significacion que usualmente se le ha dado, tras de investi-



universidad central 305

garla histérico-sociolégicamente. Por otro, la "nacion", stricto sensu,
habria de ser concebida como forma, independientemente de su con-
tenido historico-empirico, en cuanto forma social desligada de una
realidad empirica concreta, recibiendo de este modo una significaciéon
nueva, que soOlo las modernas direcciones socioldégicas son capaces de
darle. Por demas estd decir, de otra parte, que solo esta significacion
stricto sensu es la que le corresponde esencialmente; y que, no obs-
tante ello, no se trata en modo alguno de una forma pPUld, y, sobre
todo no de una forma ultima, pues hay que tener en cuenta que, de
acuerdo con una que podriamos llamar teoria escalonada de las for-
mas, cada una de éstas puede actuar simultaneamente como forma
y como contenido, segun desde el plano del que se la mire, siendo va-
lida tal teoria también para el reino de las formas sociales. En su-
ma, mediante esta metddica, lograriamos obtener una teorfa formal
de la "nacién", insistentemente reclamada por el interés cientifico
y a la que sin duda tiende la aspiracion del hombre.

El que, a pesar de todo, hayamos seguido en esta Primera Parte
del trabajo un plan metddico historico-socioldogico no prueba nada en
contra, por la razéon antes apuntada, sin que pueda ni deba verse en
ese plan ningun intento de querer presentar la jdea de evolucion cie-
ga o de proceso orgénico fatalmente condicionado. Pues, digamoslo
una vez por todas, el concepto estricto de nacion no entrafia la idea
de un proceso que va, como si dijéramos, dando por resultado en la
realidad empirico-histérica una entidad concreta, conceptualmente
indisoluble, la "naci(')n", sino, mas bien, —y esto, en virtud de sus
esenciales caracteres— , la jdea fundamental de un proceso o proce-
sos de relacién, conjuntos de relaciones, sociologicamente especificos,
que de ningun modo significan el cumplimiento unilateral de una ley
natural (tendencia evolucionista, sujeta al principio de causalidad),
sino, principalmente, el cumplimiento de leyes sociales (tendencias
ordenadas teleolégicamente), por lo que podemos afirmar que, en de-
finitiva, se trata de procesos sociolégicos puros. Por consiguiente, és-
tos, una vez dados, — pues alguna vez tienen que darse, ya que esto
es ineludible— , no padecen ningln crecimiento orgénico, sino que
aumenta o disminuye en ellos la trama o tejido relacional, gue es lo
que esencialmente los constituye, densificandose, condensandose las
relaciones instituyentes, ténsificandose el libre juego de estas fuerzas
a través de toda esfera de accion especifica.

El simil correspondiente a esta realidad sociolégica podria ser el
cuadro que ofrece el conjunto de fuerzas operantes dentro de un sis-
tema planetario, pongamos por caso, con la diferencia, digna de to-
marse en cuenta, de que mientras en éste las fuerzas actuan por de-



ANALES DE LA

terminacion causal, en aquel — "sistema social”, cualquiera que sea___
obran también por determinacién teleoldgica, y, por ende, con cierta
libertad.

Es de presumir que, con lo dicho, hayamos logrado poner en cla-
ro en qué consiste el momento conceptual esencial a una posible teo-
ria de la "nacion", de la que acaso ahora se habla por primera vez.
La "nacién", como uno de tantos sistemas sociales, debe ser, pues,
stricto SeNnsu, concebida como forma exclusivamente como una for-
ma social, s6lo conceptual y sociolégicamente distinguible, por cierto,
de su contenido material; pues, contra la insostenible unilateralidad
de las dos opuestas direcciones, creemos que entre forma y conteni-
do material no existe una separacion irresoluble, pero, antes bien,
una relacion dialéctica esencial, que hace que en la realidad toda
forma, que no sea una forma ualtima PUld y, por tanto iIncondiciona-
da, puede discutirse si en verdad existe —y las formas sociales no lo
son— y que sea a la vez algo condicionante y condicionado.

Conviene subrayar que, en consecuencia, la 'hacion", stricto
Sensu, es una forma formativa, que hace posible la contemplacion de
la realidad histérico-empirica, desde un determinado plano de inves-
tigacion cientifica, el sociolégico, como nacion, del mismo modo que,
a su vez, la historia, desde su plano respectivo, aparece como la for-
ma de la realidad factica empirico-naturalista. Es asi codmo lo histo-
rico, en esta virtud, halla su posicion en un plano, por asi decirlo, in-
termedio, fronterizo entre la pura realidad natural y la esfera de las
formas sociales, entre ellas la nacion,

Esta direccion socioldgica, relativamente reciente por otra par-
te, la Unica que ofrece una ubicacién cientifica apropiada para el es-
tudio de la Nacién en cuanto forma social, desgraciadamente no ha-
bia sido tenida en cuenta hasta hace poco tiempo. Al contrario, lo
comun ha sido, siguiendo una metddica sociolégico-naturalista, (que
ya, stricto sensu, significa una mixtura harto dificil), propia de las
primitivas escuelas de la sociologia, contemplar a la naci()n, como una
entidad concreta existente en la realidad de los hechos, por lo cual
se terminaba viendo en ella sélo el contenido, que, desde luego, so-
lia tomarse por contenido y forma al mismo tiempo.

Incluso los autores que aceptaban a la nacion en cuanto forma-
ciéon histéricc-espiritual, lato sensu, de acuerdo con una metédica im-
precisa e indiferenciada, casi siempre inducidos, claro esti, por su
mayor proximidad a la antigua direccion, mas indiferenciada auln,
concluian creyendo en la existencia de una entidad nacional, si no
comparable a un organismo fisico, es cierto, al menos de posible cap-
tacion como un organismo moral, en sentido metafdorico. Asi, por



universidad central 307

ejemplo, el mismo Duguit, de quien nos ocuparemos ejemplarmente,
no obstante su posicion critico-positivista para el estudio de los pro-
blemas del Derecho, o acaso por ello — pues hay que recordar que a
veces su positivismo se trueca en un velado misticismo— admite cie-
gamente la existencia de la nacibh— organismo moral, a pesar de
que el mismo, en el d&mbito juridico-politico, niega toda idea de so-
berania, toda voluntad general y, por ende, toda nocién politico-juri-
dica de pueblo. "Lo que hace la nacion — dice el citado profesor
francés— es la existencia de una CONCiencia comdan, segln la expre-
sion de J. J. Rousseau, la existencia de un Y0 comdn” (1). Duguit,
que ha destruido sin miramiento alguno todas las nociones politicas
abstractas, se presenta de subito como un devoto de la conciencia
y del yo comunes. Si una nacidon se caracteriza por la existencia de
una conciencia comun, de un Y0 comuln, es légico presuponer que se
la considera como una personalidad, pues el Y0 — nada mas perso-
nal— es un atributo de algo substancial. Hay que ser légicos. Y es
perfectamente inutil que se quiera explicar, para salir del apuro, este
Y0 por un supuesto imposible de realizacion: el que "los miembros de
una misma nacién Sin duda, en el mismo momento, piensan y quie-
ren la misma cosa" (2). Pues, verosimilmente, nunca se dara el ca-
so de que "millones de personas piensen y quieran la misma cosa, en
el mismo momento", porque, ademéas de todo, ello es psicolégicamen-
te imposible.

Reconocemos que podria decirse, tomando su defensa, que Du-
guit, al hablar de CONCiencia comin, no quiere referirse a una CON-
ciencia colectiva, separada y separable de las conciencias individua-
les, sino a la conciencia individual, en cuanto conciencia comunita-
ria de grupo, cosa que admitiriamos de buena gana; y hasta creemos
que, efectivamente, ese es el alcance que se debe dar a la expresiéon
"conciencia comin". Pero, cuando, a rengléon seguido, leemos que
"cuando la masa espiritual de PUEbl0 1lega c poseer 1a profunda con-
ciencia de que entre él y el territorio existe una indisoluble interde-
pendencia, una indestructible solidaridad, es el MOMENt0 en que pue-
de afirmarse que la nacién se halla constituida® (3>. Evidentemen-
te tenemos que volver a dudar sobre el sentido de la expresion "con-
ciencia comun" del pueblo. Y, sobre todo, aquello del "yo comun

M) V. Duguit.— "Soberania y libertad".—Pag. 103.
(2) V. Duguit.— "Soberania vy libertad".— Pag. 162.
(3) V. Duguit— "Soberania ylibertad".— Pag. 85.



ANALES DE LA

es una férmula que, sin género de duda, s6lo puede expresar la creen-
cia en una entidad nacional transsubjetiva, de cuya existencia se ha-
llaba, al parecer, convencido ya el mismo Rousseau, a quien se re-
fiere Duguit.

Carlton Hayes, a quien méas de una vez hemos citado, dice en
una de sus obras: "ElI nacionalismo liberal, que surgid en el siglo
XIX, de la fusién de las ensefianzas de Jeremias Bentham con el dog-
ma democratico del Jacobinismo y con la tendencia histdrica del ro-
manticismo, no ha perecido en la guerra mundial de 1914-1918. AUn
estd con nosotros, muy dentro de nosotros" (1). He aqui que con
esto hemos llegado a un problema capital, que ansiabamos tratar co-
mo topico final de esta Primera Parte. Problema que mira méas ha-
cia el futuro que sobre el presente y que ha adquirido intensidad en
los afios de post-guerra.

Se habia generalmente creido que la guerra europea, en la que
tuvo no poca participacion el sentimiento nacionalista serviria a la
causa de la raz6n humana, siquiera sea en el sentido negativo de
amenguar y destruir esa inconsciente exaltacion del patriotismo, fe-
némeno general en los afios anteriores a la guerra. La realidad de
los hechos, no obstante, ha demostrado que, lejos de ello, la guerra
ha reavivado los sentimientos nacionalistas, induciendo a los paises a
experimentar una marcada xenofobia, propia de estadios culturales
superados hace tiempo. Tal acontecimiento, desde luego, no debe lla-
marnos la atencién; mas todavia, debemos considerarlo como natu-
ral y légico, pues la guerra, evidentemente, debe ser considerada co-
mo una de las mas propicias ocasiones para la exaltacién de los sen-
timientos nacionales, y de un modo general de todos los factores pri-
marios y emotivos de los hombres, entre los que se cuentan, por mu-
chas razones, aquella vuelta sentimental de los pueblos sobre su pa-
sado histérico, aquel aferrarse de las naciones a SU historia, concep-
tuada, entonces mas que nunca, como SU aIma, la "herencia indivi-
sa" de Renéan y, sin duda, el "yo comun" de Duguit y de Rousseau.

(1) V. Hoyes— “El desenvolvimiento histérico del Nacionalismo Moderno
— Pag. 164.



UNIVERSIDAD CENTRAL

Dos corrientes opuestas parecen disputarse, ante nuestros pro-
b os ojos, la primacia sobre la humanidad actual: el nacionalismo y

el internacionalismo, acaso mejor super-nacionalismo. La lucha se
desarrolla en estos precisos instantes de la historia y, a decir verdad,
con caracteres dramaticos en el &mbito europeo. Nos ha tocado en
suerte presenciar, al mismo tiempo, la recrudescencia del nacionalis-
mo en casi todos los paises de Europa, — no menos y no mas en los
sedicentes cultos que en los de inferior categoria— y la prédica, nun-
ca como ahora, vigorosa, de las doctrinas intemacionalistas, tendien-
tes todas a conseguir la primacia de la idea de humanidad sobre la
de Nacion. Podria decirse, en términos mas adecuados, que asistimos
a una pugna entre teoria racional y realidad factica — términos ya
de suyo contrapuestos es verdad, pero cuya contraposicion alcanza
s6lo ahora una evidencia meridiana— pues se da el caso, inconce-
bible en buena l6gica, de que aquellas mismas naciones que se mues-
tran por boca de sus tedricos politicos y de sus hombres de Estado
partidarias de un ideal supernacionalista, son precisamente las que
se proecupan en la practica menos de procurar lograrlo que de des-
baratarlo con cinismo. Cruda verdad que nosotros, por cierto, no ha-
cemos sino subrayar, toda vez que ya desde algun tiempo aca, unéa-
nimemente los juicios de todos los investigadores la han sefialado.

Los ejemplos podrian multiplicarse, si tratdramos de descender a
la mera descripcion de cuanto ocurre en el terreno politico, podriamos
llenar paginas enteras y, a pesar de ello, todavia quedaria mucho por
decirse; pero no queremos sino remarcar el hecho, para preguntarnos
cuél va a ser, después de todo, el porvenir de la humanidad a este res-
pecto. ¢(Es que llegard a triunfar el nacionalismo, vuelto ya una mez-
cla insoportable de todos los fermentos "abisales" de la especie hu-
mana? ;O es que, tras esta postrimera etapa del nacionalismo, habra
por fin de imperar practicamente sobre la humanidad el ideal racio-
nalista de una comunidad universal, no ya fundada, desde luego, so-
bre una gama de elementos misticos, ni bajo el dogma de aspiracio-
nes ultraterrestres, sino conforme a los postulados de la razon hu-
mana.

Ante las simples apariencias del nacionalismo podriamos ser
inducidos a considerarlo como la manifaestacion de una vitalidad jn-
sojuzgable y, por lo mismo, a creer que las nociones que lo experimen-
tan acaso se hallan en un periodo de pleno resurgimiento, como sue-
len decirlo sus prohombres. Un anélisis mas hondo, empero, nos ha
permitido ya descubrir que este nacionalismo apenas es un sintoma
de que los pueblos que han hecho de él una nueva religién, se hallan
Q punto de caer en el abismo, en uno como movimiento parabdlico.



310 ANALES DE LA

El nacionalismo de nuestro tiempo, al que se ha denominado
integral, ha encontrado, sin embargo, unas cuantas teorias justifica-
tivas, como, por ejemplo, la del tradicionalista francés, Maurice Ba-
rrés, y, por cierto, teorias catastroficas. (Qué predica, pues, este na-
cionalismo integral? "El nacionalismo integral— dice Hayes— hace de
la nacion, no un medio conducente a la humanidad, no un paso ade-
lante hacia un nuevo orden mundial, sino un fin en si. Situa los inte-
reses nacionales por encima de los intereses individuales y por enci-
ma de la humanidad entera"™ (1). Bien se ve, por consiguiente, que
uno de sus rasgos esenciales es el intento de trasformar a la nacion
en el verdadero Leviathan, en cuyo seno se encuentren los individuos
exactamente como "gusanos en el vientre de un gigante”, segln la
expresion hobbesiana. Intento luego contradicho por la misma teoria;
porque de desenvolverlo hasta sus ultimas consecuencias, tendria que
[levarnos a una absorcion semejante de las naciones por la humani-
dad, tomada esta como una meta final, lo que, precisamente, es re-
chazado por el nacionalismo que ve en la naciéon la uUnica entidad
definitiva.

Es preciso convenir en que la doctrina del nacionalismo es in-
sostenible, a causa de su fundamentacion irracional, de la que, por
cierto, hace alarde tal doctrina, propugnando con Barrés que todo
buen nacionalista "debe ser arrastrado por el sentimiento nacional
como por una tempestad (2). Ello no obstante, el nacionalismo ha
encontrado adeptos en la practica, por millares, llegando a infundir
en las masas la singular idea de que la nacién, SU nacién, es, sino la
primera entre todas, la Unica, buena o mala que en principio debiera
subsistir. No es posible que una jdea como esta logre llevar a quienes
la defienden y la siguen, a la ejecucion de actos heroicos; (3) pero

(D V. Hoyes.— "Eldesenvolvimiento histérico del Nacionalismo Moderno".
— Pb6gns. 165-66.

(2) V. Hayes.— Ob.cit.— Pag. 202.

(3) "Es al grupo nacional — dice Wormes— al que se ha querido atribuir

unidad verdadera y realidad. Por muchos lados, en efecto, las naciones parecen ser
individuos.Cada una de ellas tiene un nombre,una historia, rasgos mentales y ma-

teriales distintivos. Cada una forma un Estado, con un Gobierno que es su repre-
sentacion concreta. Cada una posee, en derecho internacional, los atributos de la
persona moral. En sus relaciones con los individuos que las componen, dos grandes
Hechos aparecen inmediatamente. De un lado, la nacion forma al individuo, le da
su idioma, sus ideas, sus costumbres; le asigna un sitio por el juego de la division
del trabajo, y asegura asi su subsistencia, al mismo tiempo que determina y limita
su acciéon. De otra parte, la nacién sobrevive al individuo: cuando éste desaparece,



UNIVERSIDAD CENTRAL 311

cuando consideramos que, siguiendo una deduccién bastante ldgica,
tal idea nos conduce a la teoria de la NAaCiON Gnica en el mundo, nos
vemos obligados a concluir que se refuta por si misma ad absurdum.

Pero lo grave estd en que el nacionalismo ha pasado ya, en la
mayoria de los casos, de la teoria a la practica. Y asi vemos, por ejem-
plo, una Italia fascista que, envalentonada por un César teatral, con
la quimera absurda de revivir los dias de la Roma antigua, no vacila
en calificar de menguadas y nocivas a las doctrinas democraticas,
en oprimir férramente a sus subditos y en negar a priori todas las li-
bertades publicas, dando al mundo el ejemplo, mas cémico que tra-
gico, de un Estado despotico, autocracia disfrazada con la mascara

de una Constitucion poco digna. (1)

Y asi vemos, también, una Alemania [aCista o nacisfa, gue, en
nombre de un ideal de raza y de cultura, harto dudoso y vacilante,
atropella ésta y resucita la lucha de razas, se agrupa misticamente al-
rededor del Fuerher, cuya gran mision historica se reduce a destruir
la gloria que la nacion alemana, aunque autocratica, habia sabido
conquistarse en el mundo.

ella queda; el individuo apena salcanza un siglo de existencia, la nacién puede ser
secular o multisecular; del mismo modo que el individuo se rejuvenece por la elimi-
nacion de sus células antiguas y la formacion de otras nuevas, la nacidon se rejuve-
nece por la desapariciéon de los seres viejos y' la ‘aparicion de otros nuevos. Y, en un
orden de jdéos diferente, ;no se ve o las naciones portarse las unas frente a las otras
como verdaderos individuos? La guerra, no las vuelve a todas, amenazantes y arma-
das, en un alarido de furiosa coélera? Todos los miembros de una nacién, en tales
momentos no hacen mas que uno. Todos se dejan llevar de un mismo impulso con-
tra el enemigo comuin. Todos, tienen los mismos cuidados dominantes, todos verda-
deramente tienen una sola alma. En estos instantes tragicos y significativos, el in-
dividuo sacrifico, de buen grado, su tiempo, sus intereses, su vida al Estado a que
pertenece, sin dudas ni reservas. No combate por sus bienes, por su hogar, por tal
o cual persona querida. Combate por su Patria, en la cual nada distingue ya. (Se
inmolaria por ella, si no creyese en su realidad superior?”

Véase Wormes.— "La Sociologia. Su naturaleza, su contenido y sus relaciones".

— Pogns. 4-1-45.

5

(1) Esto que escribimos antes de la invasién a Etiopia, tiene todavia su va-
lor ahora, aumentandose incluso los caracteres negativos, a causa de tal hecho, que
constituyé un atentado contra la civilizacién y contra el mundo todo. "Como Bonald,
—-dice Hoyes— , Burke y otros tradicionalistas, el facismo proclama que la base del
nacionalismo se encuentra en la historia y los fascistas son intensamente anti-indivi-
dualistas y anti-democraticos. El nacionalismo de los fascistas, como el de la Ac-
cibn Francesa, representa una nueva sintesis. Es lo que hemos llamado nacionalis-
mo integral".— V. Hoyes.— Ob. cit— Pag. 221.



312 ANALES DE LA

Facismo o0 nacismo, cesarismo O racismo, no son mas que pala-
bras sonoras que ocultan los desmanes imperialistas de los sombrios
dictadores que, en mala hora, han logrado, por medio de la violencia
y de la fuerza, aduefiarse del poder, en dos paises, por otro lado, dig-
nos de mejor suerte. "Pero la historia, — dice Hans Kelsen, como re-
firiendose a cuantos autdcratas han surgido y surgen en el mundo—,
gue conoce junto a democracias desmoralizadas otras politica y cul-
turalmente florecientes, sefiala implacablemente al lado de figuras
gloriosas, los espectros de cesares envilecidos que aniquilaron sus Es-
tados y sumieron a sus pueblos en indecible desgracia” (1).

Cuando uno mira realidades semejantes, no puede menos de
preguntarse si es posible que las actuales naciones se salven, incluso
en el caso — meramente hipotético, por desgracia—, de que llegaren
a satisfacer las demandas racionales del hombre; o si, mas bien, no
van a poder librarse de la catastrofe a que ha de conducirles el na-
cionalismo, del torbellino en que van a verse envueltas a causa de
él. Pero ya la respuesta ha sido dada.

Asi, pues, a despecho de las confusas prédicas nacionalistas que
suelen captar a las masas con las fantasticas teorias de la grandeza
de la nacién, el nacionalismo integral, vuelto tan agresivo como el
islamismo de los primeros dias, no solamente no conseguirad transfor-
mar a las naciones en entidades eternizables, sino, antes bien, las
desmoronara estrepitosamente. No hay ninguna exageracidon en las
siguientes frases de Hayes, que nos ofrecen sentenciosamente la quin-
ta esencia del nacionalismo integral: "Enle siglo XX, el nacionalis-
mo integral es esencialmente religioso, fanaticamente religioso. Las
antiguas formas de nacionalismo, en especial el jacobino y el libe-
ral, eran también religiosas. Pero si aquellas antiguas formas repre-
sentan una especie de "NUEVO Testamento", religion de amor y (¢
servicio, el nacionalismo integral representa un "Viejo Testamento”,
religion de dioses celosos y acérrimos que reclaman "ojo por ojo" y
"diente por diente" (2).

No nos resta otra cosa que esperar el anunciado triunfo del prin-
cipio racional, que, tarde o temprano, por sobre el desquiciamiento
de las naciones aturdidas, habra de realizarse, y justamente, de acuer-
do con la dialéctica de la razédn humana, en la forma positiva de un

(1) V. Kelsen.— "Esencia y valor de la Democracia".— Pag. 124.

(2) V. Hayes.— "ElI desenvolvimiento histérico del Nacionalismo Moderno .
— P6g. 230.



UNIVERSIDAD CENTRAL 313

super-nacionalismo constructor, en el que resplandezcan armoniosa-
mente la libertad y la justicia. Ya Fichte habia dicho: "El objetivo
de la vida terrenal de la humanidad es llegar a que en la misma se
regulen segun la razon y con libertad todas sus relaciones” (1). No
en vano, efectivamente, la razon humana es creadora. Si "en el prin-
cipio era el logos"”, verosimilmente lo sera también al fin.

(Concluira!.

(1) V. Schneider.— "Filosofia de la Historia". — Pag. 164-165.— Cita de
Fichtc.



