
Hum berto G arcía  Ortiz-

FORMA NACIONAL

ENSAYO DE UNA SOCIOLOGIA DE LA NACION

ECUATORIANA

Tesis previa al Grado de Doctor en Jurisprudencia 
y Ciencias Sociales

Conclusión



P A R T E  S E G U N D A

EL ECUADOR A  TRAVES DE LAS FORMAS SOCIALES

PROLEGOMENOS

Ha sido acostumbrado entre nosotros enfocar los pro­
blemas pertinentes al ám bito  social con el mismo equipo 
conceptual que cualquiera otro orden de fenómenos, mejor 
dicho, sin ninguna técnica, valiéndose, a lo mucho, de no­
ciones más o menos vagas e indeterminadas, todo lo cual 
nos ha dado por resultado neto una intrincada m ixtura de 
los objetos de investigación y, por ende, la persistente trans­
gresión de los órdenes de conocimiento. Defecto éste, fuer­
za es decirlo, no solamente propio de nuestro medio am ­
biente c ientífico, si puede hablarse de alguno, pero también 
evidente en extraños centros de cultura, pudiendo por ello 
afirmarse que, en estricta justicia, tal defecto es más pro­
pio de una de las etapas del desarrollo científico que de los 
hombres de estudio de un determinado país, cualquiera que 
éste sea.

Puede decirse, con visos de verdad, que los estudios al 
respecto, producidos por autores ecuatorianos, han segui­
do, hasta la presente, una doble tendencia, una después de 
la otra, por lo que la segunda; aunque no contradictoria en 
esencia con relación a la primera, significa, no obstante, 
una reacción contra aquella, calificada de banal. Que en­
trambas, empero, estaban y están a alguna distancia de un 
ámbito puramente científico, es posible que logremos ha-



354 ANALES DE LA

cerlo ver en esta exposición, si bien, c laro está, la primera 
en mayor grado que la segunda.

Indudablem ente, los historiadores, los literatos y hasta 
los polít icos ecuatorianos de la pasada centuria  han apun­
tado ciertas observaciones, ciertos puntos salientes acerca 
del carácter, modalidades, costumbres, etc., de los ecuato­
rianos; sobre su o rgan izac ión  social y po lít ica, sobre los an­
tecedentes históricos de los grupos de población; en f in , so­
bre m ú lt ip les  y variados problemas dispersos, que por lo 
m ismo que no eran analizados desde una posición singular, 
no presentaban sino fases un ila te ra lizadas  de la Nación 
Ecuatoriana.

La in ic iac ión  de los estudios sociológicos en las U n i­
versidades ecuatorianas puede ser considerada como el fac­
to r que había  de o r ig in a r  la producción de una apreciable 
can tidad  de ensayos, bosquejos, consideraciones breves, etc., 
acerca de una m u lt i tu d  de temas de índole político-social. 
No hay que o lv idar que por el m ismo tiempo, y acaso con 
an terio r idad, formóse en Q uito  una sociedad de jóvenes, 
quienes, acuciados por el e jem plo m a g n íf ico  del más sabio 
de los ecuatorianos, a fanábanse por descubrir nuevas ver­
dades en el cam po de los conocim ientos históricos y arqueo­
lógicos. Empero, el m a t iz  m arcadam ente  histórico dado a 
los estudios im p id ió  que las conclusiones — no universa lm en­
te aceptadas, por otra parte— , tuviesen a lguna trascenden­
cia sociológica. C ierto  que el carácter propio de las investi­
gaciones no pe rm it ía  desvío a lguno hacia el campo de la So­
c io log ía ; mas, a decir verdad, si no se llegaba a él, no era 
tan to  porque conscientemente se renunciase a ello, cuanto 
porque se desconocían sus fronteras.

Toda esta l i te ra tu ra  sociológica, que llam aríam os de 
la prim era etapa, podría ser juzgada — y, en efecto, lo ha 
sido—  de a n t ic ie n t í f ic a ;  no obstante, creemos que en 
ta l ju ic io  hay mucho de verdad, pero tam bién  algo de 
error y, en todo caso, de exageración. Considerada desde 
los actuales puntos de vista metódicos de la ciencia social, 
evidentemente, tal producción puede parecemos superfic ia l, 
enm arañada, y hasta, d ir íamos, l i te ra tu  rizante , siguiendo 
una vieja trad ic ión  de la investigación ecuatoriana, in ic ia ­
da por el mismo Juan M onta lvo . Considerada, empero, en 
func ión  de su época, d icha producción es d igna de ser to ­
m ada en cuenta, aunque más no fuera que por haber sig­



UNIVERSIDAD CENTRAL 355

nificado y s ignificar la iniciación. Sobre todo, en nuestro 
concepto, de cuanto hemos dicho se desprende una verdad, 
que es preciso reconocerla lealmente, y es la que sigue: co­
mo hombres de su tiempo, los autores de la primera etapa 
estuvieron bajo la influencia directa y la decisiva hegemo­
nía de la Sociología primeriza, que ahora, es cierto, puede 
considerarse superada, pero que en ese entonces fué Sociolo­
gía e incluso, en un cierto sentido, puede seguir siéndolo.

Así, pues, hemos de declarar de modo terminante que 
si bien, claro está, en esa producción no encontramos los 
elementos científicos para la construcción sistemática de 
las formas sociales, en su aplicaCtón al Ecuador, no dejamos 
de hallar en ella la, hasta cierto punto, indispensable fun- 
damentación empírica, dicho en otras palabras, la materia 
social para la elaboración del contenido de esas formas.

Una segunda etapa, cuyos comienzos han de hallar­
se en los primeros años de post-guerra, puede decirse que 
extiende su dominio hasta nuestros mismos días, siendo su 
principal empeño — no siempre logrado, hay que confesar­
lo— , el de reaccionar contra la primera, mostrándose no 
ya solamente distanciado de ella, sino colocada en un án­
gulo contrario. La literatura, dentro de ésta menos abun­
dante que en la anterior, pretende revelarse como crítica de 
la producción primeriza y, acusándola de haberse alejado 
de la realidad social — expresión muy en boga en nuestro 
tiem po— , de no haber construido sus doctrinas y erigido 
sus principios sobre la base de una nomenclatura exclusi­
vamente estadística, c ifra  todo su propósito en trazar tales 
cuadros y su mayor mérito en lograrlo.

El propósito, en sí considerado, no tiene nada de cen­
surable. En efecto, parece imprescindible iniciar toda in­
vestigación de carácter sociológico por el establecimiento 
claro de las reales bases empíricas de la sociedad, a ser po­
sible expresado en fórmulas de precisión casi matemática. 
Lo grave estaba y está en que los investigadores quieren de­
tenerse a ll í;  no parecen convencidos de que puede existir, 
por encima de las cifras estadísticas, una esfera en la cual 
todos esos elementos sean reducidos, sistemático-formal- 
mente, a la categoría de conocimientos científicos, ni, por 
otra parte, llegan a descubrir su necesidad lógica. Detié- 
nense, por así decirlo, en el momento justo en que debiera 
comenzar la verdadera construcción sociológica, reducien-



ANALES DE LA

do, de esta manera, más invo lun ta r ia  que conscientemente 
su á m b ito  de investigación y estudio a la pura constatación 
de hechos empíricos. Proceden, en este caso, como el na­
tu ra l is ta  que, al observar el m undo de la natura leza, creye­
ra te rm inada  su tarea con la simple verif icac ión  de los acae­
cim ientos naturales, sin pretender constru ir  una imagen de 
ese mundo, u n ita r ia  y s istem áticam ente.

Pero ya desde atrás debió tenerse en cuenta que la m i­
sión propia de una ciencia como la Sociología, no era, no 
podía ser m eram ente la de describ ir una determ inada zona 
del m undo empírico, — func ión  previa, e im portante , a no 
dudarlo, pero n o ’ la p r inc ipa l, menos la ún ica— ; sino, de 
acuerdo con su na tu ra leza , la de ofrecer una visión sistemá- 
t ico - fo rm a l de aquella  realidad. Sólo cuando ésta es con­
tem plada  y abarcada desde una posición u n ita r ia  y especí­
fica, sólo entonces puede hablarse de una construcción c ien­
tíf ico-socia l, exactam ente  lo m ismo que sucede — m uta tis  
m u tand is— , en el p lano de la natura leza. De lo ex­
puesto puede inferirse, sin m ayor esfuerzo, que a lo que as­
piramos en este ensayo, es a ofrecer, no una nueva y mera 
descripción de la realidad social ecuatoriana, sino el con­
jun to  h is tórico-em pírico  que constituye fundam enta lm en te  
dicha realidad, descubierto a través de las form as sociales 
y ana lizado  sólo desde ellas, pa rt icu la rm en te  la fo rm a na­
cional.



CAPITULO I

EL ECUADOR COMO REALIDAD ETNOGRAFICA

(M A TE R IA )

Ensayo de una investigación empírico-descriptiva
♦

(DESCRIPTIVA)

Del punto de vista de la naturaleza, existe una rela­
ción constante entre la tierra y el hombre, considerados am ­
bos elementos como magnitudes de un mismo orden feno­
ménico. De a ll í que puedan ser apreciados como una uni­
dad desde una posición científ ico-naturalista, unidad vital, 
que sólo se resuelve y se quebranta tan pronto como entra 
de por medio una consideración científico-social, que aisla 
al sér hum ano a f in  de contemplarlo únicamente en cuan­
to tal, desvinculado conceptualmente de toda raíz telúrica, 
así como de todo contorno o paisaje geográfico, incluso en 
el sentido spengleriano del vocablo.

Natura lm ente, tam bién en el caso del Ecuador, consi­
derado sólo desde la primera posición, ha de darse una se­
mejante unidad, la misma que aún podría tener referen­
cias a una esfera más extensa: el Continente Sudamericano. 
Cada vez que meditamos sobre la realidad étnica del Ecua­
dor, en función del suelo que la sustenta, nos asalta la idea, 
que es a la vez temor, de que en este ámbito terrestre ecua­
toriano no va a surgir nunca un pueblo, ni un tipo humano 
capaz de crear alta cultura y decidido a hacerlo. Y esto, no



358 a n a l e s  de la

solamente por aquellas teorías que conciben toda obra cu l­
tu ra l,  al modo de Spengler, como brotada casi orgánica­
mente del paisaje, sino, ante todo, a causa de que no existe 
un paisaje, en cuanto  zona geográfica, más o menos un i­
forme, propic ia  para el desarrollo de una cu ltu ra  ecuato­
riana.

¿Cómo ha de conceptuarse, en este caso, lo propicio? 
A unque  parezca paradójico, lo propic io  es lo adverso de la 
natura leza. Sólo en aquellos países que hubieron de luchar 
contra las inclemencias de una na tu ra leza  implacable, fue 
posible que el hombre, sobreponiéndose a sí mismo, se fo r­
ta leciera en la lucha y llegara a dom inar la , extrayendo de 
ella una especie de jugo nu tr ic io , que había de a l im e n ta r  su 
obra cu ltu ra l.  La hostil idad del medio desarrolla en el hom ­
bre facu ltades antes al parecer inexistentes; y, sin duda, 
fue esta m isma causa la que, recrudecida incom parab le­
mente en las épocas p r im arias  de la pre-historia, despertó 
en nuestro antepasado, sobrecogido de espanto, el fuego de 
la in te ligencia  hum ana.

Pero en comarcas cuyas condiciones naturales son be­
nignas y clementes o que, al menos, no exigen el su fr im ie n ­
to de una constante lucha, la vida se hace fác il y muelle, 
acabando por sucum bir el hombre, en medio de un bienes­
tar, siempre relativo, pero que lo agobia. La comodidad 
c iertam ente, es menos un ideal am bic ionab le  que una ase­
chanza fa ta l de la natura leza. Y el te rr i to r io  geográfico del 
Ecuador es una de estas regiones.

Trópicos y zonas tem pladas y frías, valles y cord il le ­
ras, costas y sierras, llanuras inmensas y regiones m ontaño­
sas, planicies exuberantes y mesas y mesetas, todo hay en 
el Ecuador y su realidad geográfica, podría decirse, com­
pendia todas las zonas habitables de la tierra. En todas 
aquellas regiones, las lucha por la existencia, carga inexcu­
sable de la hum anidad, ha sido, desde que se tiene notic ia 
hasta nuestros días, no el desesperado ba ta l la r  del hombre 
europeo, por ejemplo, contra  un m undo na tura l indom ina- 
ble, sino una corta acometida, para la que no hacía ni ha­
ce fa l ta  desplegar mayores estrategia y táctica. Y  es, so­
bre todo, en nuestra Región O rienta l — que genera lm en­
te es considerada como inhab itab le  por su carácter selvá­
t ico — , donde, a pesar de una vida vegetal abrum adora  y 
de una fauna  variad ís im a, o precisamente a causa de ellas,



UNIVERSIDAD CENTRAL 359

el hombre indio, que desde tiempos primitivos la ha pobla­
do, como su exclusivo dueño, apenas ha tenido que esfor­
zarse para poder mantenerse, viéndose obligado a hacer 
frente menos a los tentáculos de la naturaleza que a las em­
bestidas de sus vecinos mestizos, sedicentes civilizados.

Y lo que acabamos de a f irm ar respecto de la zona 
oriental, puede hacerse extensivo, salvadas las diferencias, 
a las otras zonas caracterizadas en que se divide el te rr i­
torio del Ecuador, particularmente a la Costa. Sin embar­
go, por lo que se refiere a esta ú ltima, es necesario apuntar 
que el concurso de otros factores desvirtúa esa letal in fluen­
cia, no siendo el menos apreciable de ellos el de los repeti­
dos y diversos mestizajes raciales verificados en dicha re­
gión.

Propiamente diferenciada de la zona oriental,, así co­
mo también de la Costa, no existe sino la Sierra. Y, con­
tra lo que podría creerse, esto es, que en ella la naturaleza 
al mostrarse menos generosa y más severa, ha favorecido 
el brote del tipo humano, creador de cultura, hemos de de­
clarar que no sucede así, porque, como por un infortunado 
juego de la historia, el elemento humano que la habita y 
que la ha poblado desde siempre, es, a la inversa de la Cos­
ta, predominantemente indígena, fru to  también de mesti­
zajes, es verdad, pero, por encima de ello, conservador de 
las características más típicas y, en todo caso, menos fa ­
vorables del indio precolombino, tales como la inercia, la 
indolencia, un misticismo resignado y una carencia total de 
estímulos internos o auto-estímulos.

Sin duda, esta anómala situación tiende a desapare­
cer y ha de desaparecer algún día, pues ya es una ley re­
conocida de este campo que, en parte no pequeña, la his­
toria se explica en función de la geografía; pero, en tanto 
que esto sea una realidad, el Ecuador ha de continuar agi­
tándose angustiosamente dentro de esta contradicción an i­
quilante.

Y, sin embargo, no cabe negar que ahora mismo, y 
que incluso desde los tiempos pre-históricos, ha sido y es la 
Sierra precisamente la que constituye, metafóricamente ha­
blando, el suelo cu ltura l, siquiera sea relativo, del pueblo 
ecuatoriano. A l l í  fue, en efecto, donde ya el hombre pre­
histórico hubo de refugiarse un día. Este hombre, con toda 
probabilidad, pertenecía directamente a sub-razas migrato-



ANALES DE LA

rías oriundas del Norte, acaso de Centro A m érica , e ind i­
rectam ente a la gran raza única que pobló en toda su ex­
tensión el C ontinente ; y, más ind irec tam ente  todavía, al 
hombre asiático de los tiem pos más antiguos, justamente 
al t ipo  de los proto-mongoles, que se esparcieron, en épocas 
rea lm ente pre-históricas, unos por la China, otros por el ex­
trem o sudeste de Asia, por la actua l Polinesia, veros ím il­
mente en ese entonces t ie rra  f irm e, y en f in  los ú lt im os por 
las nuevas tierras de la Am érica . La trayectoria  seguida 
por éstos parece haber sido, como por lo general, la de to ­
das las m igraciones, la de N orte  a Sur;

Hemos hab lado de una sola raza. Todos los descubri­
m ientos y los estudios c ien tíf icos  realizados hasta aqu í pa­
recen dem ostrar la un idad de t ipo  a que pueden reducirse 
todos los d iferentes grupos p r im it ivos  que poblaron A m é r i­
ca y que más ta rde  dieron lugar a la fo rm ac ión  de más ex­
tensas sociedades. El concepto de raza, dentro  de un sen­
t ido  antropo lóg ico, como una to ta l id a d  de hombres d ife ren ­
tem ente  caracterizados en cuanto  a sus rasgos físicos,- de 
con tex tu ra  orgánica m isma, y hasta en cuanto  a las cua­
lidades de orden superior, no tiene cabal ap licac ión en la 
realidad n a tu ra l;  y no sólo en épocas recientes y actuales, 
sino hasta en las más remotas de que se puede obtener re­
sultados verídicos. "L a  raza — ha dicho M a re tt ,  con ra­
zón— , representa un m om ento  de rig idez en el proceso evo­
lu t ivo ". (1) .  Si, pues, tom am os la noción de raza en el 
sentido que da M a re t t ,  hab ida cuenta de que ta l sentido cae 
dentro  de la acepción antropo lóg ica, hemos de convenir en 
que, por lo menos, es una labor harto  d if íc i l ,  cuando no im ­
posible, sorprender en la realidad em pír ica  aquel m om en­
to cu lm in a n te  de la rig idez, a is lándolo del proceso evolu­
tivo.

Pero, más bien, parece líc ita  y pre ferib le  otra acepción 
de la pa labra  raza. De acuerdo con ella, es posible señalar 
ciertos caracteres como correspondientes a las diversas fo r ­
maciones hum anas que se han desarrollado sobre la t ierra  
y que han venido justam ente a ser consideradas como ra­
zas. Tales características d iferencia les — físicas y psicoló-

(1 ) Véase Antropología.— Pag. 52



UNIVERSIDAD CENTRAL 301

gicas—  Han de ser, empero, tenidas más como producto de 
las variaciones introducidas por el medio-ambiente, que de 
especiales calidades constitutivas de una agrupación hu­
mana. En este sentido, realmente, la raza es menos una 
tota lidad orig inalmente diferente de hombres que el resul­
tado de un proceso de acción constante de las fuerzas de la 
naturaleza, y más tarde de la historia, sobre el hombre. En 
este mismo sentido, acaso pudiera tener razón Demolins, 
cuando dice: "Existe una in f in ita  variedad de pueblos sobre 
la superficie del globo terráqueo. ¿Cuál es la causa que ha 
creado esa variedad? La respuesta, en general, es: la raza, 
Pero la raza no explica nada, puesto que aún está por 
precisar qué sea lo que ha producido la diversidad de razas. 
La rasa no es una causa, sino una consecuencia. La causa 
primera y decisiva de la diversidad de los pueblos y de las 
razas es el camino que los pueblos han seguido. Es el ca­
mino el que crea la raza y el que crea el tipo social" (1 ). 
Cuando hablamos por consiguiente, de la raza única que 
pobló el Continente Americano, lo hacemos en este último 
sentido antes que en el primeramente analizado.

Esta raza americana, procedente, según se ha dicho, 
del tipo asiático proto-mongol, poseía caracteres singulares, 
que no se perdieron tota lmente en los diferentes grupos lo­
calizados más tarde en diversísimas regiones, ni se han per­
dido todavía en la actualidad, en el tipo de indio que ha lo­
grado mantenerse lo más puro posible, como el indio de 
nuestras selvas orientales. Esta raza, llegada a América, 
con verosim ilitud, en el período post-glacial, evolucionó na­
turalmente, hasta que aparecieron dentro de ella tipos de 
tan avanzados caracteres biológicos, como los encontrados 
por los españoles al tiempo de su invasión. Y a esta raza 
pertenecía el hombre de Alangasí, el tipo más antiguo de 
poblador ecuatoriano.

El hombre de Alangasí era un habitante del altiplano, 
cuya existencia nómada no le permitía emprender en cons­
trucciones de ninguna clase, ni materiales, ni psíquicas, ni 
sociales. Según los datos suministrados por conocidos antro­
pólogos, este hombre era dolicocéfalo, de ángulo facial re-

V

(1) Véase: Antropología.— Cita de’ Demolins.— Pag. 80. .



ANALES DE LA

ducido, andaba casi desnudo, y carecía de habitaciones f i ­
jas. V iv ía  en cavernas naturales, por lo general en lugares 
cercanos a las regiones pobladas de animales. Era cazador 
de mastodontes, milodontes, caballos silvestres (neo-hip- 
pus), venados, etc., pero como no disponía de armas, ni si­
quiera de un hacha de piedra, el gran medio de que se va­
lía para e fectuar su caza, era a rro ja r  piedras sobre los a n i­
males que casualmente se hallasen al fondo de las qu ie­
bras andinas. Había  llegado, no obstante, a conocer el fue­
go, único elemento cu ltu ra l,  p r im ario  a todas luces, de que 
podía disponer.

La vida errante, en hordas, impedía que apareciesen 
ensayos de formaciones sociales duraderas. Probablemente 
imperaba la prom iscuidad de mujeres y el más fuerte  era el 
jefe de la horda.

Sin duda, el t ipo  descrito no carecía en absoluto de in­
ventiva, pero, a decir verdad, era notablem ente reducida y 
estrecha, lo que hubo de reflejarse en la len titud  del pro­
ceso evolutivo de aquel tipo. Y sí, como puede suponerse y 
como lo hemos dejado expuesto ya, ello se debía a que la 
natura leza, no obstante su re lativa hostil idad, no le inc i­
taba a aquel hombre pre-histórico a enfrentarse con ella en 
vigorosa lucha, ni reclamaba de él una ac t itud  resuelta de 
tenaz beligerancia, fác il es darse cuenta de que esa evolu­
ción habia de verificarse dentro  de un período de t iem po ex­
trao rd ina r iam ente  largo. A  pesar de todo, el punto  de par­
tida para toda construcción e tnográ fica  del Ecuador se en­
cuentra en aquel tipo, existente en 1a a lt ip la n ic ie  ecuatoria- 
na hace no menos de 10.000 años.

Dice W o l f :  "Sabido es que el t iem po histórico en a m ­
bas Am éricas es m uy corto, com parándolo  con el del m u n ­
do antiguo, no precisamente porque el género hum ano se 
hubiese repartido  m ucho más tarde sobre A m érica , que so­
bre los Continentes antiguos, sino especialmente, porque 
todas las naciones am ericanas carecían de una escritura, 
que con precisión hubiese trasm it ido  los hechos y las fechas



UNIVERSIDAD CENTRAL 303

históricas" (1) .  Y en verdad todo lo acaecido antes de la 
conquista de los Incas es ya para nosotros pre-histórico, no 
se diga toda la trayectoria seguida por el hombre de Alan- 
gasí, hasta llegar a producir las diversas civilizaciones que, 
sin duda, florecieron y se extinguieron sucesivamente en el 
territorio  ecuatoriano.

Las noticias, más o menos evidentes, que alcanzamos 
a tener acerca de los pueblos que habitaban en dicho te rr i­
torio no se remontan sino hasta un muy corto pasado. Sin 
embargo, ha sido posible hasta aquí — y cada día va sién­
dolo más— , reconstruir el cuadro de las innumerables t r i ­
bus que demoraban en nuestro país siglos antes del adveni­
miento de los conquistadores peruanos.

Una descripción étnico-geográfica de las tribus ecua­
torianas pre-históricas no sería exacta si no tuviéramos en 
cuenta la diferenciación geográfica que caracteriza tan no­
tablemente al te rr ito r io  del país, en cuya virtud nos parece 
justo hacerla de acuerdo con este criterio metódico.

A ) .  L ITO R AL.— La región litoral parece haber servi­
do de zona de tránsito, si no para los primitivos pobladores 
del a lt ip lano (tales como el hombre de Alangasí, llegado 
sin duda al Ecuador por vía terrestre), al menos para las d i­
ferentes tribus que luego fueron arribando sucesivamente, 
con procedencia an ti l lana  o centro-americana y que, su­
perponiéndose a civilizaciones nativas inferiores o confun­
diéndose con ellas, llegaron a determinar un grado relativa­
mente alto de cultura, hasta la formación del Reino de Qui­
to, el único que al parecer era un rival temible para el Im ­
perio de los Incas (2) .

La c iv ilización de M an ta  es sin duda la más impor­
tante de todas cuantas se han desarrollado en la Costa ecua-

(1) % Véase Jaramillo Alvarado.— El Indio Ecuatoriano.

(2) Las tribus más importantes que en aquellos tiempos demoraban en la 
Costa ecuatoriana eran, como se sabe, los Guancavilcas, los Atacames, Túmbez, Maya- 
vilcas, Móchalas, Mantas, Caras, etc. De entre ellas sobresalen las dos últimas, la 
de los Montas por haber llegado a producir una civilización bastante apreciable y 
la de los Caras por haberse extendido de un modo dominador por sobre el altiplano. 
Todas estas tribus, por otro lado, eran oriundas de nacionalidades centro-americanas, 
acaso de procedencia maya o mayoide, como lo entreviera ya González Suárez y 
como lo afirma en la actualidad, entre otros, Max Uhle.



304 a n a l e s  de la

toriana durante el período pre-histórico. Los caracteres 
principales de la c iv i l izac ión  de M a n ta  nos dejan entrever 
la maya de la A m érica  Centra l. Los descubrim ientos ar­
queológicos, la lingüística y ciertas maneras de vida social 
han con tr ibu ido  a p lan tear la posib ilidad de esa relación
( 1) .

Al p rinc ip io  se creyó que las in f luencias mayas o ma- 
yoides sólo habían a lcanzado a las costas ecuatorianas y 
a la isla de Puná; ú lt im as averiguaciones han puesto de re­
lieve el hecho de que tam bién  sobre el a lt ip la n o  llegaron a 
extenderse dichas influencias. Un reciente estudio del sa­
bio arqueólogo citado, sobre las c iv il izac iones de Im babu- 
ra y Carchi (Sierra norteña) hace resaltar dos conclusiones 
im portantes: 1*) la existencia de un parentesco entre de­
term inadas capas de las poblaciones aborígenes de las dos 
citadas provincias actuales; y 2^) la existencia de un m a r­
cado in f lu jo  de elementos mayas en las mismas, de modo 
especial en la provincia de Im babura, en la que se han en­
contrado vestigios del más puro carácter maya (2) .

El hab itan te  pre-histórico del l i to ra l ecuatoriano se ha­
llaba aprox im adam ente  al nivel que sus contemporáneos 
de las demás regiones costaneras, especialmente del Perú, 
habían logrado obtener. Nuestro antepasado, según pode­
mos colegir por los datos de la trad ic ión  histórica, v iv ía  d¡-

(1 ) No podríamos aseverar, eso sí, con toda precisión a cuál de los tres ú l­
timos grodos señalados por M ax Uhle haya de corresponder la civilización de M an­
ta; pues no hay que olvidar que efectivamente, según el expresado autor, "se dis­
tinguen cuatro grados o períodos en la introducción de tipos de civilizaciones de ca­
rácter centro-americano en las costas ecuatorianas: a) uno de carácter pre-m ayoi- 
de, principalmente chorotega; b) otro con los formas iniciales de la gran c iv iliza ­
ción -moya centro-americana; c) otro correspondiente en su característica de tipos 
a los civilizaciones contemporáneos con los grandes ciudades del primer imperio ma­
yo; y d) otro con influencias de ciertas civilizaciones sub-.mayoides formadas entre 
poblaciones originalmente menos civilizados con elementos mayas en la parte Sur 
de lo región centro-americano.

(2) Las tribus del Litoral ecuatoriano se carocterizobon ya como tipos de 
cráneo ancho, aunque probablemente todavía existían tipos mesocéfalos, sobre todo 
entre las mujeres, pues es una regla generol que la evolución orgánica del hombre 
va siempre más de prisa que la de la mujer. "El reemplazo — dice M ax Uhle— , de 
los cráneos de tipo largo originales se hizo en esta región durante los primeros si­
glos de nuestra era, por observarse de esta manera en las sepulturas del mismo tiem ­
po".



UNIVERSIDAD CENTRAL 3G5

seminado en grupos y conglomerados de orden secundario, 
bajo la autoridad despótica de reyezuelos de origen divino 
y sobrenatural, en cuyas manos residía casi siempre el con­
junto de todas las funciones de la tribu, desde la facultad 
de servir de intermediario y oficiante entre sus subordina­
dos y los dioses, hasta la menos humana de disponer de las 
riquezas de éstos y de los bienes y las vidas de aquéllos.

Si miramos de un modo global, además, la organiza­
ción social se revela claramente como una organización de 
trama religiosa. Apenas hay necesidad de insistir sobre el 
hecho, c ientíficamente subrayado, de que las comunidades 
prim itivas se tejen siempre alrededor de una trama de tal 
clase, toda vez que el imperio de las fuerzas místicas en 
ellas parece ser omnipotente. En consecuencia, las comu­
nidades pre-históricas que nos ocupan no podían menos de 
estar sujetas al cum plim iento de tal regla, siendo, como no 
es posible negarlo, característicamente primitivas. Y si por 
acaso alguien se permitiera todavía dudar de la veracidad 
de esta suposición, no tendría sino que recordar las formas 
que revestía el sentimiento religioso en la vida de esas co­
munidades para desvanecer sus propias dudas. El culto 
rendido a aves y animales, inclusive al mar, en determina­
dos puntos; la estrictez de las prácticas y la coerción cons­
tante de ritos numerosos y de interés vita l; las leyendas fa ­
bulosas acerca del origen animal, vegetal, etc., de cada 
grupo y la veneración respetuosa concedida al jefe, en su 
calidad de "deposita rio " de las'fuerzas colectivas y de cen­
tro de gravedad de la vida social toda, son caracteres que 
nos comprueban suficientemente que aquellos grupos hu­
manos se hallaban sometidos a un régimen social y religio­
so de innegable totemismo.

El totemismo, (1) como sistema de organización co­
lectiva, ha prestado, según lo dice Frazer, "grandes servi­
cios a la causa de la hum anidad", y, a no ser por él, no se 
sabe cómo hubiese podido ésta llegar a formas mucho más 
avanzadas y racionales, menos instintivas por lo tanto, de 
relación social. Acompaña, es verdad, como fenómeno 
constante a grupos colocados en un nivel relativamente ba­
jo de cultura humana, pero no hay que ver en ello un mo-

( 1 ) Véase Lévy-Bruhl, Durkheim, Blondel, Besson, etc.



ANALES DE LA

t ivo de in fe r io r idad  esencial; pues el totemismo, dentro de 
su respectivo orden de relación, desempeña una func ión  so­
ciológica tan valiosa como la del Estado o de la Iglesia den­
tro de los suyos.

Evidentemente, las comunidades pre-históricas de nues­
tro litora l no habían de librarse del in f lu jo  del sistema to ­
tèm ico; y, puesto que el to tem ism o supone necesariamente 
la existencia de vínculos estrechos entre los miembros de 
un mismo clan totèmico, y, por ende, lax itud  de relaciones, 
con ios grupos extraños, hemos de conc lu ir  que son ciertas 
aquellas tradiciones según las cuales las tr ibus p rim it ivas  
de la costa ecuatoriana habrían  v iv ido en medio de una 
perm anente lucha entre ellas mismas y, con mayor razón, 
con las demás, a trueque de poseer cada cual una cohesión 
in terna verdaderam ente inquebrantab le  (1) .

Pero no basta ver en el to tem ism o un sistema puram en­
te religioso, ni sustentado sólo por elementos místicos, si 
bien estos sean los sobresalientes. En el fondo, im plica  ta m ­
bién una cooperación social para fines económicos, entre 
ellos la conservación m isma del grupo, y aun cuando po­
dría argüírse en contra d ic iendo que en no pocos casos los 
miembros de un mismo clan to tèm ico  suelen hallarse espar­
cidos entre d iferentes grupos tr iba les y, por ende, no con­
viven m ateria lm ente , siempre quedará como un hecho in­
conmovible el que en sus orígenes la o rgan izac ión  to tè m i­
ca presupone, no tan  sólo un parentesco de los miembros 
del clan con determ inada especie an im a l o vegetal, y entre 
ellos mismos, sino además, la v igencia de 'deberes p rá c t i­
cos de ayuda m utua  entre los h ipotéticos parientes, sobre 
todo si se acepta la explicación aducida por algunos teóri­
cos del to tem ism o (2) ,  en v ir tud  de la cual éste no habrá 
sido otra cosa que la m anifestac ión  elevada de una especial 
técnica de cooperación económica, m otivada y de te rm ina­
da por las reales c ircunstancias externas y condiciones del 
medio en que se ha desenvuelto un grupo dado (3) .

( 1 ) Véase González Suárez y el testimonio de numerosos cronistas.
(2) Véase Besson, Freud, etc.
(3) "L a  religiosidad es, — dice Hoberlandt— , en los primeros tiempos, una 

manifestación práctica y se exterioriza en una reunión de actos que afectan a la 
vida y al sistema de intereses de los pueblos. Tal es el culto entre los pueblos p r i­

m itivos".— Véase "E tn o g ra fía " .— Pág. 168.



UNIVERSIDAD CENTRAL

Y este principio general se ve no menos comprobado 
en el caso presente de los grupos totémicos de nuestra pre­
historia, pues, por lo que se sabe, la economía, incipiente 
y prim itiva  desde luego, de cada uno de ellos, era de natu­
raleza comunal, carácter inherente al tipo prim itivo de 
economía (T),  propio de las organizaciones sociales toté- 
micas y, en general, de todas las comunidades humanas 
primitivas.

B). SIERRA.— Desde cuando vivió en la zona interan­
dina el hombre de Alangasí, supuesto primer representan­
te de la especie en territorio ecuatoriano, hasta cuando en 
aquella misma zona llegaron a existir grupos aborígenes 
notablemente adelantados, sin duda hubo de transcurrir 
muy largo tiempo. Y quién sabe cuáles hayan sido duran­
te esta época, el juego de las diversas civilizaciones rudi­
mentarias y la trayectoria recorrida por el tipo humano más 
antiguo (2) .

Las civilizaciones desarrolladas por las tribus interan­
dinas, en especial por los Cañaris, parecen haberse elevado 
en cierto tiempo a un alto nivel, acaso más alto o por lo me­
nos igual al que alcanzaron las primeras civilizaciones de 
la Costa, como la de M anta  (3) .

La existencia de los Caras, en la Sierra, y del Reino 
de Quito, del que se habrían apoderado los Caras y al cual

(1 ) Por lo demás, según toda probabilidad, las tribus y agrupaciones de la 
costa ecuatoriana eran, de conformidad con ciertas influencias mesológicas recibi­
das, no tanto tipo de agricultores sedentarios, sino, más bien, de comerciantes nó­
madas, si bien ha de entenderse aquí este vocablo en una significación muy res­
tringida.

(2) Sólo se sabe que hasta el Siglo X de la Era Cristiana, las principales 
tribus que habitaban en la Sierra eran las siguientes: Caranquis y Otavalos, Cayam- 
bis, Quitus, Llactacungas, Puruháes, Cañaris, Paltas v Zarzas. Todas éstas, sobre 
todo las de los Puruháes y Cañaris, parecen ser procedentes, asimismo, de sub-razas 
deh-Norto, probablemente de un modo directo de la gran familia Chibcha, e indi - 
rectamente del mismo punto de partida de las de la Costa: los pueblos de tipo maya 
de las regiones centro-americanas.

(3) Max Uhle nos dice: "Las civilizaciones de la Costa representan en sus 
tipos más antiguos un n¡vel de cultura tan alto, como casi todas las desarrolladas 
en el lado Oeste del Continente americano, debido a las nutridas relaciones que 
mantenían con países centro-americanos. Las primeras de la Sierra reflejaron, por 
oso, en muchos rasgos, el estado alto de las primeras civilizaciones ecuatorianas".—  
Véanse diversos trabajos del citado autor.



ANALES DE LA

habrían logrado im pulsarlo  con verdadero ímpetu, ha sido, 
según parece, negada o por lo menos puesto en duda du­
rante a lgún tiempo. Es, sin embargo, innegable el adveni­
m iento de una ú lt im a  gran invasión a la sierra antes de la 
conquista incaica. Esta 'invasión, por otra parte, pudo no 
ser d is tin ta  de las anteriores. Habrá tra ído  la misma pro­
cedencia; ya algunos han señalado un posible parentesco 
de los Caras con los mismos Quitus; habrá tal vez avanza­
do desde la Costa, dejando en ella pequeñas tr ibus o ag ru ­
paciones a f in  de m antener una especie de contacto; ha­
brá sido por ú lt im o, acaso una gran c iv i l izac ión  sub-mayoi- 
de desprendida de las regiones centro-americanas. La ver­
dad es que esta ú lt im a  invasión parece haber sido la más 
fuerte  (1 ).

Si los lazos que unían a las tr ibus  del in terio r entre sí 
eran algo débiles, m ayorm ente lo eran aquellos que les 
un ían  con los de la Costa. Cada una de ellas m anten ía  una 
re lativa autonom ía, com patib le  s inem bargo con un sistema 
de a lianzas y v inculaciones federativas. Exam inando de 
un modo más concreto su sistema de o rgan izac ión  social, 
se descubre, de igual manera que en la Costa, que se halla 
regido 'por los princip ios del to tem ism o, como nos lo de­
muestran, por ejemplo, el caso de los Cañaris con su culto 
a las guacamayas (V .— González Suárez) y el de los Pu- 
ruháes con el suyo a los nevados. El fenómeno anotado es 
perfectam ente comprensible, si recordamos que las com u­
nidades de la Sierra, no menos que las del L itora l, encontrá ­
banse encuadradas dentro de moldes de p r im it iv id a d , por 
mucho que respecto de etapas históricas anteriores apare­
ciesen como más adelantadas.

El p r im it iv ism o, d icho sea de paso, no ha de juzgarse 
ajustándose a criterios exclusivam ente cronológicos; tcx^o 
lo contrario , para aprehender correctam ente la esencia de

(1 ) "Parece que los Caros — afirm a Enrique de Gandía—  traían su proce­
dencia de los Caribes, conjeturados como antropófagos por los conquistadores, sien­
do así que, según toda probabilidad, los Caribes desconocieron la an tropo fag ia ".—  
Véase "H is to ria  Crítica de los mitos de la Conquista Americana.— Pag. 47 (N o ta ).

Todos estos pobladores del a ltip lano eran, como los de la Costa, tipos braqui- 
céfalos; todavía más, en los últimos tiempos anteriores a los Incas, llegaron a una 

h iper-braquicefa lia , hace unos 700 u 800 años.



UNIVERSIDAD CENTRAL 300

este carácter humano correspondiente a una etapa de cul­
tura, no hay que perder de vista la posibilidad de subsis­
tencia a través de los tiempos de un mismo antiguo y pobre 
estado cultura l, incluso junto o por debajo de otros más 
recientes y más ricos. Es por ello por lo que existen los pue­
blos, cronológicamente, mejor dicho biológicamente viejos 
y que, no obstante ello, apenas si han salido de la órbita 
prim itiva  de cultura, y a la inversa; probándonos estos he­
chos la diferencia de capacidad de progreso de los grupos 
humanos, debida, especialmente, a la acción del medio c ir­
cundante, ya que, del punto de vista de la naturaleza, to­
dos ellos poseen fuerzas evolutivas idénticas.

Diríamos, en suma, que, así como en la base de toda 
evolución están la necesidad y la inflexib ilidad de la ley na­
tural, en la base de todo progreso está lo que M arett ha lla­
mado la " in ve n tiva "  y, puesto que ésta supone un margen 
más amplio de posibilidades, en cierto sentido, el cumpli­
miento de una ley social. "A l  poner, — expresa por eso el 
autor citado—  la inventiva en el primer peldaño de la es­
cala de condiciones, rompo deliberadamente con la opinión 
de que la evolución humana es un proceso puramente "n a ­
tu ra l" .  Claro es que la palabra "n a tu ra l"  puede usarse con 
tanta am plitud  y vaguedad que abarque cuanto ha sido, es 
o pueda ser. Sin embargo, si se usa de manera que exclu­
ya lo "a r t i f ic ia l" ,  d ispuesto estoy entonces a decir que la 
vida humana es eminentemente construcción art if ic ia l (cri­
terio de progreso); o, para decirlo en otras palabras, obra 
de arte, consistiendo precisamente el rasgo característico 
del hombre en que es el único entre los animales que sea 
capaz de a rte" (1 ).

C ). REGION O R IEN TAL.— Los pobladores de la sel­
va han permanecido hasta la presente estacionarios desde 
todo punto de vista (2) .  Desde la configuración del eró-

; (1) Véase Antropología.— Pag. 124.
(2) Las tribus que han poblado aquella región desde tiempo inmemorial 

parecen haber sido varias, entre las cuales sobresalen los jíbaros, los záparos, los 
pacamoros, macas, quijos y yaguarzongos. Estas tribus probablemente han arriba­
do al Oriente trasponiendo la Cordillera de ese lado, es decir, en migraciones oriun­
das de la Sierra, aun cuando cierta hipótesis quiere también hacerlos arribar por 
la vía del Amazonas. Los jibaros realizarían estas migraciones en épocas antiquí-



370 ANALES DE LA
— — —  ■  —    .

neo, desde las características externas del rostro y la piel, 
desde las costumbres — rud im entarias, bárbaras aún— , 
hasta sus maneras de vida social, sus concepciones re lig io­
sas y políticas, revelan que el j íbaro  o el yumbo, el indio del 
Oriente en general es el ú lt im o  representante de una etapa 
hum ana hace m uchís im o tiem po superada en otras partes 
y, por lo mismo, casi inexistente en la realidad actual.

Hay princip ios generales de cuya verdad es perm itido  
dudar, al menos hasta que se reciba una com probación ca­
si palpable de ellos. Aquel p r inc ip io  antropogeográ fico  se­
gún el cual el hombre, ya part icu la rm ente , ya en grupo, se 
ha lla  determ inado, condic ionado en grgn parte, de modo 
objetivo, por las c ircunstancias exteriores que le rodean, 
podrá parecer a simple vista d iscutib le ; pero la verdad es 
que si m iram os a través de este c r ite r io  la realidad de las 
relaciones del hab itan te  del Oriente con su selva, habremos 
de conc lu ir  que por lo menos esta vez el p r inc ip io  antes 
enunciado no puede ser tachado de falso.

A que lla  antítesis que suele plantearse entre N a tu ra ­
leza y Sociedad, parece no poder darse, al menos hasta la 
presente, en nuestra zona orienta l. Y  si ya, en el examen 
de la zona in terand ina, los rasgos todos característicos de 
la vida hum ana de aquel t iem po nos revelaban la persis­
tencia de un estado psico lóg ico-cu ltura l p r im a r io  como es el 
p r im it iv ism o, por lo que se puede a f i rm a r  que prevalece en 
ella la evolución sobre el progreso, al rea lizar igual exa­
men respecto del Oriente, estamos en el caso de conclu ir 
que hasta la evolución parece haberse detenido a ll í,  si tal 
cosa no im p lica ra  una a f irm a c ió n  en extrem o cuestionable.

Basta recordar, en efecto, que ya los mismos incas, in ­
cluso tras de haber sojuzgado y vencido gentes y tr ibus tan 
bárbaras como las que demoraban al N orte  del actual Perú

simas, acaso presionados por tribus más civilizadas. Pues no hay que perder de vis-
ta la hipótesis de M ax Uhle, según la cual "puede considerarse como seguro que•
al principio ocuparon hordas de la fam ilia  jíbara grandes trechos del Interior y de 
la Costa". Igucl o parecida suposición fué también defendida por González Suá- 
rez, quien llegc a insinuar para los jíbaros el mismo origen de los quitus. —  (Véase 
A tlas.— Texto.— Pág. 2 8 ) .— Los yumbos, en cambio, habrán emigrado al Oriente 
en tiempos posteriores. "Q uizás son — dice Jaramillo A lvarado—  vástagos de d e r ­
la :  fam ilias que, como las del pueblo de Pimampiro, se internaron por diversos cau­

sas en la m on taña".—  (Véase El Indio Ecuatoriano).



UNIVERSIDAD CENTRAL 371

y al Sur del mismo, no se atrevieron o no quisieron, en todo 
caso no llegaron, a emprender la dominación de las tribus 
orientales trasandinas, siguiéndose de aquí que si bien ta ­
les tribus lograron mantenerse en un estado de salvaje inde­
pendencia, también se vieron, a causa de ello, condenadas 
a no poder salir de su lamentable situación de barbarie y, 
lo que es peor, de estancamiento cultural.

Quien pueda saber, a ciencia cierta, cuál haya sido el 
género de vida de aquellas hordas, sus verdaderas concep­
ciones y creencias, sus costumbres e ideas religiosas y mo­
rales, es muy d if íc il  de decirlo y sin duda, no habiendo po­
sibilidad inmediata de esclarecer todo eso, parece que to­
da una época de aquel sector de población ecuatoriana, es­
tuviese malhadadamente perdida para el conocimiento his­
tórico. No obstante eso, hay una posibilidad teórica que 
puede permitirnos penetrar en ese campo y realizar en él 
algunas deducciones, y ésa es la de que nos es dable, al 
menos, poseer determinados conceptos generales de los ras­
gos de vida social humana característicos de la etapa pri­
m itiva, de cuya aplicación práctica a una determinada y 
circunscrita experiencia, — la misma que suele poner de 
relieve las conclusiones pertinentes a cada caso concreto— , 
podemos estar ciertos.

De consiguiente, si verificamos operaciones de esta 
naturaleza, al trazar una descriptiva de la zona oriental, 
no será aventurado el indicar siquiera los principales ca­
racteres de la vida humana pre-histórica de dicha zona, en­
tre los cuales consignaríamos al menos, la agrupación en 
hordas de vida errante, imprecisas y fácilmente disgrega- 
bles; un abandono total y resignado a las fuerzas de la 
naturaleza; la carencia de inventiva y, por ende, del sen­
tido de la lucha por la existencia, hasta tal extremo esto 
que la vida se convierte en fatal y pura inercia ante el do­
minio de la naturaleza; la presencia de un sentimiento re­
ligioso vago y no sistematizado todavía que da por resul­
tado el aparecim iento de un régimen de convivencia hu­
mana mal organizado, irregular y deleznable, con matices 
totémicos, es cierto, pero de un totemismo tan poco com­
prendido y practicado cuanto más quebradizo y con fac il i­
dad cambiante; una técnica, — entendiendo por esta pala­
bra todas las conquistas alcanzadas por el grupo— , tan po­
co desarrollada que a la menor embestida de la "materia



ANALES DE LA

b ru ta "  de la natura leza, c laudica y se derrum ba estrepito­
samente, dejando al ser humano, en lo pro fundo de su eta­
pa salvaje abandonado; una inmersión, en fin , del hombre 
en el reino na tu ra l, que sólo dentro de los cuadros de éste 
puede ser concebido y estudiado aquel, haciéndose de este 
modo ostensible aquella  verdad de que el hombre y la v i­
da hum ana en general, en tan to  escapan a los cuadros de 
la na tu ra leza  y a las leyes respectivas, fo rm ando así el ob­
jeto de una rama c ien t í f ica  diversa y especial, en cuanto 
la insurgencia del hombre contra aquella  (¿el pecado o r i­
g ina l?— Véase H auriou ) es tom ada como un inexcusable 
punto  de partida, acaso no ta n to  histórico, sino más bien 
conceptual.

Es sin duda todo esto lo que debió haber tenido en 
cuenta Keyserling cuando en sus "M ed itac iones  Surameri- 
canas" expresó que todo nuestro Continente, no sólo sus 
regiones salvajes, es, aún en nuestros mismos días, el m u n ­
do del tercer día de la Creación, es decir, entendiendo esta 
frase, en su sentido más profundo, tie rra  bárbara, tierra 
salvaje, " té rra  in m a tu ra " ,  en cuyo seno parece no haber 
surgido todavía  el hombre creador.

Un notable teórico de las razas, Ludwig Gum plowicz, 
(1 ), ha ideado una teoría m ater ia lis ta  del Estado, suponién­

dolo orig inado de un hecho de poder y constru ido siempre 
sobre la base de una constante acción d irecta de un grupo 
racial sobre otro, esto es, sobre una perm anente lucha de 
grupos, habida cuenta de la d is tinc ión fu ndam en ta l de las 
razas en superiores e inferiores. Tal teoría no tiene para na­
da en cuenta, es cierto, el c r ite r io  d ife rencia l que perm ite 
deslindar los campos de la ciencia na tura l y de la ciencia 
social, por lo que concluye por ser em inentem ente n a tu ra ­
lista; pero, a pesar de ello, ha prestado y presta im p orta n ­
tes servicios a esta ú lt im a , por lo mismo que se esmera en

(1) Véase: Derecho Político Filosófico y otras obras.



UNIVERSIDAD CENTRAL 373

ofrecer una cabal descripción histórico-empírica del Esta­
do, como de todas las organizaciones políticas en general, 
lo cual si desde el punto de vista de la descriptiva resulta 
sin vacíos, a través de una investigación científico-social 
puede por lo menos resultar provechoso, en cuanto también 
para ella es necesario no desentenderse de la realidad em­
pírica tal como se presenta de hecho.

Sin duda, la teoría mencionada ofrece muchos puntos 
vulnerables; sin duda, también, no ha logrado eludir los 
cargos de unilateral, incomprobada y tendenciosa que, aca­
so con razón, se le han dirigido; sin duda, por último, co­
mo teoria del Estado, se revela manifiestamente insuficien­
te. Pero cuando se trata de realizar una investigación em­
pírico-descriptiva de una realidad determinada y, sobre to­
do, de una realidad como la ecuatoriana, en su etapa 
proto-histórica, y aún a través de todas ellas, reconocemos 
de buen grado que tales doctrinas naturalistas son, si no 
las que han de suministrarnos los cuadros científicos pro­
pios y adecuados al examen, al menos las que han de pres­
tarnos valiosas sugerencias para una mayor exactitud del 
mismo.

Sea de todo ello lo que fuere, el hecho es que si d ir ig i­
mos la mirada hacia todas las etapas históricas del Ecua­
dor, — y hasta podríamos hacer extensivo este miraje a to­
dos los pueblos de la tierra, cual más cual menos— , y pro­
curamos indagar por una ú lt im a ley, más natural que so­
cial, más causal que teleológica, que hubiese gozado, por 
así decirlo, de cum plim iento  y vigencia permanentes y e f i­
caces, a través de aquellas etapas de la historia, no hay 
más remedio que acudir a la interpretación naturalista de 
ella, ora se quiera ver en la " lucha de razas" (Gum plowicz), 
ora en la " lucha de clases" (M arx ism o), ora en ambas, 
— pues, a nuestro entender, es posible una posición dentro 
de la cual la primera se halla subsumida en la segunda— , 
el verdadero eje del suceder histórico, en demanda de la 
citada ley.

Por el momento, queremos intencionadamente valer­
nos de la primera suposición materialista, aún reconocién­
dola ineficaz para dar de sí una satisfactoria teoría del 
Estado, lo que quiere decir que nos valemos de ella, no en 
cuanto tal, sino como una explicación genético-causal de 
la historia, u til izada ahora por nosotros ocasional y preme-

i



374 ANALES DE LA

ditadam ente, con el f in  de m ira r a través de ella el suce­
der h istórico ecuatoriano; nos servimos de ella como de una 
arm azón c ien tíf ica , que la conceptuamos defectuosa sin 
duda, pero pa rt icu la rm en te  ap licab le  aj caso concreto que 
estudiamos.

Pues bien, aquella  ú lt im a  ley de incontrovertida  v i­
gencia sobre la realidad em pír ica  de la h istoria  ecuatoria ­
na, no es otra que la im p líc itam en te  contenida en la teoría 
socio lóg ico-natura lis ta  de la lucha de grupos, como si efec­
t ivam ente  pareciese que, a lo largo del devenir histórico 
ecuatoriano, una nueva etapa de c iv i l izac ión , y hasta pue­
de decirse un nuevo Estado, sólo surgiesen como una con­
secuencia de la verif icac ión  concreta y repetida de aquella 
ley, es decir, a consecuencia de una " lu ch a  de grupos" — y, 
hay que .confesarlo, al menos en cuanto  a nosotros, casi 
siempre grupos d iferenciados rac ia lm ente— , que, en ú l t i ­
ma instancia, im p lica  teóricam ente  y acarrea en la rea li­
dad la efectiva "d o m in a c ió n "  del uno sobre otro  u otros, en 
otras palabras, la "dom inac ión , progresivamente o rga n i­
zada, del hombre sobre el hom bre", como d ije ra  te x tu a l­
mente el m ismo Gumplowicz.

En efecto, m irando  retrospectivamente, podemos des­
cubrir  que la historia ecuatoriana, único sector al que por 
ahora queremos referirnos, ha sido te jida  sobre la tram a 
de una serie de luchas de grupos, que han te rm inado  en su­
cesivas conquistas, en dominaciones absolutas, así la espa­
ñola sobre los incas, como la de éstos, a su vez, sobre los 
aborígenes ecuatorianos; y, puesto que nada certero es po­
sible saber de los tiempos pre-históricos, cabe al menos in ­
duc ir  que en el transcurso de ellos, las luchas no habrán de­
jado de ser menos tenaces, ni sobre todo menos frecuentes, 
si juzgam os por la proto-h istoria  y por la historia.

Como una gran p lanic ie  ab ierta  han ido sucediéndose 
en t ie rra  ecuatoriana, de modo especial en su zona in te ran­
dina, uno tras otro, los m ontícu los de las diversas c iv i l iz a ­
ciones y de los diversos Estados, (sentido lato) unos y otras 
obra, más evolutiva  y causal que de progreso teleológico, 
por lo que descubrimos que, aunque parezca extraño y algo 
paradójico, nuestra h istoria, al menos hasta hace cosa de 
un siglo, parece ser menos una h istoria  esp ir itua l, historia 
prop iam ente dicha, h istoria  como realización de valores, 
h istoria  cu ltu ra l,  que una h istoria  na tu ra l del hombre ecua­



UNIVERSIDAD CENTRAL 3 7 5

toriano, historia natural del Ecuador, inclusos naturaleza y 
hombre en una sola realidad. .

Una de esas conquistas, la de los incas del Perú, rea­
lizada aproximadamente unos ochenta años antes de la 
venida de los españoles, es justamente la que abre las puer­
tas de la proto-historia, por lo que, tras de haber rozado 
los temas pre-históricos, creemos del caso detenernos un 
poco más en ella.

Los incas peruanos han sido objeto de una literatura 
valiosa y abundante. Es de todos los pueblos sudamerica­
nos aborígenes probablemente el mejor estudiado y proba­
blemente también el que a mayor estadio de civilización 
lograra elevarse, sobrepasando a todos sus congéneres en 
técnica y en espíritu, si bien este ú ltim o en un sentido re­
lativamente limitado. Después de largas discusiones ten­
dientes a averiguar el origen étnico de los incas, llegóse a 
insinuar la teoría de una posible procedencia ecuatoriana 
de los peruanos y, por ende, de una estrecha relación en­
tre los conquistadores incas y los conquistados shyris, ca­
ras o quiteños. Hoy, mantiénese cada vez con más verosi­
m il itud  la inquietante opinión de que la civilización inca 
se derivó de más antiguas civilizaciones ecuatorianas (1),

Además, son las ciencias las que van comprobando 
tal posibilidad. Es la lingüística la que nos va descubrien­
do que el quechua (idioma ofic ia l peruano), no era sino un 
dialecto de la lengua prim it iva  hablada en lo que ahora es 
terr itor io  ecuatoriano. En cuya v irtud pudo decir Tschudi: 
"M is  investigaciones me han llevado a otro resultado, y 
juzgo que las formas más antiguas que se han conservado 
(del-quechua), a pesar de las influencias colonizadoras del 

dialecto del Cuzco, bajo el inca Atahualpa, están en el dis­
tr ito  de Quito, por lo que estimo este último dialecto más 
antiguo que el del Cuzco, lo mismo que el dialecto Chin- 
chaysuyo. Según mi opinión, el pueblo que hablaba qui-

( I ) Si a esto se añade la hipótesis ya enunciada de una vinculación existente 
entre los caras y los quitus, estarán por un lado en camino de ser una verdad las 
relaciones hechas por el quipocámayoc Catari, hasta ahora consideradas como leyen­
das; y por otro, aparecerá el suelo ecuatorial como la auténtica fuente primaria de 
la cual habría surtido la más importante y atractiva de las civilizaciones sudameri­
canas.— Véase Max Uhle.



ANALES DE LA

chua vino del Norte  al Sur, extendiéndose por las planicies 
situadas entre los Andes y. el M arañón  superior, avanzan­
do en seguida hacia H uaraz, y siguiendo pau la tinam ente  
hacia el Sur. Siguiendo la p lanic ie  in terand ina, llegó f in a l­
mente a la ribera Norte  del lago T it icaca. A q u í encontró 
el avance un m om entáneo f in , pues los alrededores estaban 
habitados por valientes tribus, que le im pedían valerosa­
mente seguir más adelante. Con el f in a l de esta peregri­
nación nace el m ito  incaico, lo m ismo que la d inastía  de 
los Incas, que se extendió por conquistas hacia el Sur y 
nuevamente hacia el N o rte "  (1) .

Cualqu iera  que pueda ser la op in ión d e f in it iva  sobre 
esta m ateria , que por hoy apasiona v ivam ente  a investiga­
dores ecuatorianos y peruanos, lo que nos interesa p a rt icu ­
larm ente es que la c iv i l izac ión  peruana al t iem po de reali­
zarse la conquista del Reino de Q uito  (por an tonom as ia ),  
hallábase en el más a lto  grado de su esplendor, como qu ie ­
ra que aquella misma conquista sólo pudo ser ve rif icada  en 
tal v ir tud . La conquista del Reino de Q uito  fué la más im ­
portante, más onerosa y la ú lt im a  que rea lizaron los Incas, 
siguiendo una especie de plan expansionista del Imperio. 
"El Cuzco — a f irm a  L. Baudin, el au to r de la "V id a  de Fran­
cisco P iza rro "—  es la Roma de la A m érica  del Sur. Las ra­
zas. se han sucedido sobre esta t ie rra  y cada una de ellas 
ha constru ido sus monumentos; jun to  a los vestigios de sus 
antecesores y a menudo sobre las ruinas mismas del pasa­
do" (2) .  Acaso más que por esto, que desde luego no de­
ja de ser verdad, el Cuzco puede m uy bien ser comparado 
a Roma, y a la Roma an tigua  preferib lem ente, por su a fán  
de conquistar y so juzgar pueblos y por el sistema de rea li­
zación de sus conquistas.

Podría trazarse un paralelismo, — supuestas, c laro es­
tá, las d iferencias fundam enta les— , entre Roma y el C uz­
co. Como el Im perio  romano, el de los Incas surge presti­
g iado de leyendas y de mitos; como Roma, el Cuzco es en 
los comienzos nada más que una c iudad entre otras; co-

(1) Véase Jaramillo A lvarado.— El Indio Ecuatoriano.
(2) Véase "L a  Vida de Francisco P izarro".— Pág. 157.— Véase, además,

"E l Imperio de los Incas".



UNIVERSIDAD CENTRAL 377

mo Roma, el incanato va ensanchando sus fronteras a me­
dida que va subyugando hábilmente a los pueblos colin­
dantes; como los romanos, los incas son valientes guerre­
ros, benignos cuando se les acata dócilmente y terribles 
cuando se les resiste con porfía; como Roma, el Imperio lle­
ga a dominar el mundo (siquiera sea el mundo sudameri­
cano, más o menos c iv i l izado), haciendo del Cuzco precisa­
mente lo que su nombre en traña : "El ombligo del Univer­
so"; ccmo Roma, tiene el Cuzco días gloriosos y fastos me­
morables, sobre todo cuando, al igual que en Roma, vuel­
ven los conquistadores cargados no menos de los despojos 
de las victorias que de las maldiciones de los pueblos ven­
cidos; como en la Roma de Augusto, en el Cuzco de Huay- 
nacápac se llega al m áxim um  de autoritarismo despótico 
y de centralización administrativa, todo lo cual se corona 
con la transubstanciación mística del Emperador en dios 
visible; como Roma, en fin, el Incazgo experimenta tam ­
bién una repentina crisis que se patentiza en las luchas in­
testinas y en un posible abandono de los antiguos mitos. Y 
para que nada fa lte  al cuadro, también, como las invasio­
nes de los bárbaros sobre Roma, caen los invasores españo­
les sobre América del Sur, quienes si no eran bárbaros, no 
por eso dejaron de ejecutar actos de barbarie, en nombre 
de un rey que nada sabía y en nombre de Cristo, que preci­
samente había enseñado todo lo contrario.

Hay quienes, como el distinguido arqueólogo ecuato­
riano, Jijón Caamaño, se inclinan a sostener que el creci­
miento del Imperio fué rápido en exceso, casi "repentino", 
diríamos, empleando su propio término, afirmación que uni­
da a aquella otra de que la cultura andina, al siglo X V I, 
era una civ ilización en la postrer etapa de su desarrollo, en 
el ocaso" (1) ,  parece encerrar la idea de la muy corta 
duración del Imperio incaico, de lo que en lógica co­
rriente habría de desprenderse que, — pues el tiempo 
había sido tan escaso— , las mejores obras de civilización 
en general, no se deben propiamente a los incas, sino más 
bien a civilizaciones pre-incaicas, habiendo venido aque­
llos a rematar, como si dijéramos, un proceso de cultura, en

(1) Véase: ''Los Orígenes del Cuzco''.— Pag.-98.



378 ANALES DE LA

el cual su partic ipación habría sido secundaria, y, en todo 
caso, destinada, a coronar es cierto aquel proceso, pero, 
por lo mismo, también, a l iqu idarlo  (1) .

Como para re forzar esta opinión se argum enta  en el 
sentido de que, ' 'm irando  ya no el panorama reducido de 
la historia del incario, sino uno más vasto , ..........  se ob­
serva que la c iv il izac ión andina, que es una. . . . . había lle­
gado al tiempo de los Incas a su ú lt im a  faz de desarrollo, 
a la madurez completa en la que la p len itud de las formas, 
había dado de sí cuanto susceptibles eran de d a r " .  . . .  (2) ,  
argumentación con la que quiere ponerse de relieve de mo­
do principal el que, habiendo tenido el Imperio un creci­
miento tan violento, estaba llam ado — toda vez que, si­
guiendo una ley incuestionable de la historia, un reino así 
form ado tiene tam bién un rápido descenso— , "a  fracc io ­
narse en breves té rm inos" y, digamos de una vez, a desapa­
recer ya en los días mismos de la invasión española. De 
donde habría de deducirse en buena lógica — y, acaso, es 
ésta la ú lt im a  y preciada conclusión a la que se quiere lle­
gar—  que los conquistadores españoles de n ingún modo 
pueden ser considerados como responsables del a n iq u i la ­
miento de un Imperio que ya por sí mismo se ha llaba a n i­
quilado.

Respetamos la opinión em itida  por el mentado autor, 
partidario  como se ve de la escuela del v irrey Francisco de 
Toledo, una de las dos en que, según él mismo a f irm a , Means 
ha clasificado a los diversos comentaristas de estos tópicos. 
Y la respetamos por la reputación de que goza quien la sus­
tenta, así como tam bién porque se apoya para ello, en par­
te, sobre razones de carácter arqueológico, terreno inex­
plorado para nosotros. Pero justam ente por esto debemos 
declarar que, si bien en este sector c ien tíf ico  no penetra­
mos voluntariamente, por lo que dejamos a salvo la opin ión 
debatida, en cuanto sustentada por pruebas arqueológicas; 
en cambio, las pruebas tomadas de otros órdenes c ie n t í f i ­
cos no parecen poder escapar igualmente a una cr ít ica  par­
cial.

(1) Véase: "Los Orígenes del Cuzco".— Págns. 91 y siguientes.

(2) Véase: Jijón Caamoño.— Ob. c it.— Pág. 97.



UNIVERSIDAD CENTRAL 370

Así, por ejemplo, creemos con razón que si intencio­
nadamente dejamos de m irar el Imperio incaico, como cam­
po delim itado y circunscrito de investigación, para m irar­
lo como parte de un todo mayor, como una civilización o,

; mejor dicho, etapa de civilización, integradora de un to ta­
litario proceso de cultura, y, por lo mismo, sólo en función 
de éste explicable, comprensible y posible objeto de estu­
dio, (en estricto sentido, este es el carácter de toda posi­
ción encuadrada más dentro del campo de una filosofía de 
la historia que en el de cualquier otra ciencia descriptiva, 
como la etnografía o la arqueología, por e jemplo), está cla­
ro que el Imperio (o cultura incaica), que considerado des­
de otro punto de vista, podría aparecérsenos como algo au­
tónomo, como un todo él a su vez, se nos ha de presentar 
apenas como un efímero proceso parcial subordinado a un 
proceso to ta lita r io  de cultura. En suma, pues, el que la ci­
v ilización incaica se nos aparezca como un todo o como 
algo parcial dentro de un todo mayor, sólo depende, en ú l­
t im o término, de la mayor o menor perspectiva histórico- 
filosófica de la posición desde la que se la observe, aña­
diendo, aquí, de nuestra parte, que incluso todo el proce­
so cultura l andino, al ensanchar la posición contemplativa 
a límites históricos más amplios,, vendría también a ser con­
siderado, con perfecto derecho, sólo como uno de tantos 
procesos parciales integradores del proceso universal de la 
cultura humana.

Por otro lado, aquello de las supervivencias de los 
"id iom as locales" y de las creencias y ritos religiosos pre-in- 
caicos, no tan sólo en el Reino de Quito sino también en las 
mismas regiones del Perú, — que se presentan como hechos 
que prueban la "corta  duración del Imperio" y, lo que inte­
resa, más, el que éste al tiempo de la conquista española 
estaba ya en trances de hundim iento defin itivo— -, juzga­
mos que no habla nada en fa vo r de tales hipótesis; ya que, 
tanto por lo que se refiere a los idiomas como por lo que se 
refiere a las religiones locales, las pruebas históricas pare­
cen más bien demostrar que, no obstante largas domina­
ciones, puede seguir coexistiendo al lado del idioma y re­
ligión oficiales del pueblo conquistador. Así, concretándo­
nos al caso de los idiomas, podemos recordar cómo las len­
guas dravídicas de la India subsistieron durante mucho 
tiempo (y aún subsisten ciertos dialectos), a pesar de la se-



DSO ANALES DE LA

cular dominación de los arias védicos que hablaban el sáns­
crito.

Y si no se quiere aceptar esta prueba, al menos habrá 
de aceptarse — aún en el caso de suponer que en verdad 
la desaparición de los idiomas locales probase la perm anen­
cia prolongada de una dom inación—  el que nosotros deduz­
camos que si "los pueblos bilingües, de la época de la con­
quista, un siglo más tarde, sólo hab larían  la " lengua del 
Inca", el quechua", (1) ,  ello sin duda era debido a algo 
más que a la prédica insufic iente hecha por doctrineros V 
frailes, esto es a una in fluencia  lenta pero eficaz, que ha­
bía venido ejerciendo el dom inador incásico desde algún 
tiempo atrás.

Iguales o parecidas clases de pruebas pueden a d u c ir­
se por lo que respecta a las religiones; puesto que, e fec tiva ­
mente, de una parte, nos bastará recordar cómo las re lig io ­
nes nativas del Japón y de China, pongamos por caso, el 
sintoísmo y el taóismo, coexistieron perfectam ente y coe­
xisten incluso en nuestros días, jun to  a las religiones bra- 
hamanica y búdica sucesivamente, tra ídas desde la India, 
ora a través de misioneros, como sucedió preferentem ente 
en China, ora por medio de una efectiva conquista como en 
el caso del Japón.

Por otra parte, creemos que nos será perm itido  a f i rm a r  
que si "los visitadores de idolatrías, de princip ios del siglo 
X V I I ,  casi no tuvieron que ocuparse del Sol, de los otros 
grandes dioses del Panteón incaico, ni de los Raimis del Ca­
lendario imperial, mientras necesitaban emplear todas sus 
fuerzas y prestigio para luchar contra el cu lto  de los dioses 
locales y la celebración de los ritos pre-incaicos", (1 ) no 
fué tanto porque el culto  o fic ia l no hubiese llegado a im ­
ponerse, a causa de la corta duración del dom in io  incaico; 
sino, más bien, porque, dado el sistema de conquista y de 
guerras del Imperio, que con razón Letourneau ha c a l i f i ­
cado de "c iv i l izador y h u m a n ita r io "  (2) ,  el propósito de

  .  /
/

11) Véase Jijón Caamaño.— Obra citoda.— Pág. 96.

(2* Véase Letourneau.— Evolución Política en las diversas rozas humanas.
— Pág. 190.



UNIVERSIDAD CENTRAL a si

los Incas era menos imponer por la fuerza de las armas su 
religión oficial sobre los conquistados que procurar amalga­
mar las religiones de entrambos pueblos, asimilar ellos la 
religión del pueblo conquistado y hacer que éste a su vez 
asimilase la del conquistador, identificar, diríamos, los dos 
cultos, en forma tal que, aún conservando el pueblo ven­
cido su propio culto local, no hiciese otra cosa que rendir­
lo también a las divinidades del vencedor (1 ). Hecho és­
te reconocido implíc itamente por el mismo citado etnógra­
fo ecuatoriano, en el Prólogo de su obra "La Religión del 
Imperio de los Incas", cuando nos dice: "Las creencias y 
supersticiones incaicas, fuéronse acrecentando a medida 
que se ensanchaba el Imperio, el que si impuso el culto d i­
nástico, el del Sol y los Incas, no procuró extinguir las reli­
giones de las naciones conquistadas sino que, muy al con­
trario, dejando libre curso a sus manifestaciones, procuró 
incorporarlas en la religión incaica. (Véase Pág. 1). (2).

En segundo lugar, hemos de recordar que, no obstan­
te presentar los diversos cultos variantes y matices r itua l­
mente específicos, fundamentalmente, habida cuenta de la 
teoría de los "círculos de cultura*', propia de la escuela del 
método histórico, aceptable ciertamente más como método 
que como doctrina, todos ellos parecen pertenecer a un

( 1 I Esto solía hacerse hasta por un convenio como en el caso de Cuisman- 
cu. "Después de corto armisticio — dice Latcham, refiriéndose a Garcilazo— , se 
pactó la paz en las condiciones siguientes: Los yungas debían adorar al Sol como 
lo hacían los Ingas y construirle un templo aparte en que su culto tendría tanta
magnificencia como el de Irma, ahora llamada Pachacámac............  Para mayor
adorno y grandeza del valle, debían establecer una casa de vírgenes elegidas para 
el templo del Sol, del mismo estilo que aquella del Cuzco. El rey o señor, Cuismancu, 
como igualmente los demás jefes de las tribus federadas, quedarían como aliados del 
Inca, reconociendo, sin embargo, la supremacía de éste y conformándose con las le­
yes y costumbres del Cuzco. Los Incas debían venerar y respetar el oráculo Rimac
y ordenar que. en las demás Provincias se hiciera otro tan to   e tc / '— Véase
Latcham.— Trabajo publicado en los Anales de la Universidad de Santiago de Chi­
le.— Págns. 1.785 - 1.786.

' *

(2) 'Si bien los Incas imponían su culto a los pueblos que sojuzgaban, no 
ultrajaron punca a los ídolos del enemigo; sino que los llevaban al Cuzco, les daban 
sitio en el Panteón de sus propios dioses, y no impedían que el sacerdote que les 
fuera fiel hiciera ofrendas piadosas en su honor".— Véase Arturo Capdevila".— Los 
Hijos del Sol.— Pág. 226.



382 ANALES DE LA

mismo “ campo de c u ltu ra “  (1) ,  si bien con ciertas formas 
yuxtapuestas e incluso superpuestas; parecen corresponder, 
diríamos, a un mismo “ status“  religioso, o sea, a una mis­
ma etapa evolutiva (2) de tan im portan te  "e lem ento  de 
cu ltu ra “ : la religión. Lo que se patentiza, a nuestro modo 
de ver, justamente en la fac il idad  de iden tif icac ión  de las 
divinidades, creencias, y hasta ritos de las d is tin tas pobla­
ciones, mejor dicho, de su refundic ión, nada vio lenta, en 
las divinidades y creencias del sistema religioso del Impe­
rio. Así, por ejemplo, con débiles tropiezos, ya desde muy 
pronto el Sol, bajo la advocación de Pachacámac (3) ,  fué 
sucesivamente identificado' con el dios de los Chim u, Con 
(4) ,  a raíz de la conquista de este pueblo y con Irm a, dios 

de los Chinchas (5) ,  tam bién bajo la misma advocación, y 
con motivo del convenio a justado entre ambos pueblos (6) .  
Esto mismo es lo que, en otras palabras, quiere expresar 
Joyce, al decir: “ De todo le dicho, parece resultar un he-

(1 ) Sentimos no conocer el trabajo, que debe ser importantísimo, del pro­
fesor Schmidt, acerca de los "Círculos de Cultura y Capas de Cultura en Sudamé- 
rica", publicado en la Revista de Etnología.—  (XLV, 1913.— Pag. Í . 1 1 4 ) .

(21 .........."que consiste en que el grupo, con su cabeza, constituya una
verdadera unidad interior y que el jefe d irija  las fuerzas del grupo en el sentido
mismo del grupo, de manera que en este caso la superioridad sólo signifique pro­
piamente que la voluntad del grupo ha hallado en el jefe una expresión o cuerpo 
unitarios " — Véase Simmel.— Sociología.— Pág. 155.

(3) Pachacámac e incluso Viracocha no parecen ser sino advocaciones d i­
ferentes, sucesivamente dadas con las que se quería denominar al mismo Sol.

(4) Véase: Latcham.— Ob. c it.— Págns. 1.768 - 1.780.
(5) Véase: Latcham.— Ob. c it.— Pág. 1.780.

(6) El Sol, en definitiva, era el supremo dios de todos estos pueblos, lo cual 
está en relación con lo que hemos dicho poco ontes, al lanzar la hipótesis de que 
pertenecían fundamentalmente a un mismo "campo de cu ltu ra ", dentro del cual a l­
ternaban yuxtapuestamente, formas religiosas propias de los tipos "a g ro rio -m a tr ia r-
cal y totém ico-patriarcal", notándose una creciente hegemonía del segundo.—  
1 Véase Schmidt.— Manual de Historia Comparada de las Religiones.— Pág. 306) .  

También los Chibchas, según Enrique de Gandia, habrían rendido culto al Sol, .lo 
que confirma, una vez más, la hipótesis mentada. "Los Chibchas reverenciaban
también al Sol expresa— , y le hacían sacrificios como los de la religión de los 
Incas. Tenían templos al Sol, y en Tunja había un cacique llamado Tutasúa, "que
se interpretaba h ija  del Sol".—  (Véase Obra cit.— Pág. 1 1 6 ).— Véase también "B o ­
nilla y San M a rtín ".

E incluso pueblos de otras épocas y de otras latitudes, como Egipto, v. gr., en­
trarían, desde este punto de vista, a formar parte del mismo "c írcu lo  de cu ltu ra",



UNIVERSIDAD CENTRAL

cho; la mayor parte, si no todas, las tribus peruanas ado­
raban, cada una, un dios creador supremo, cuyos atributos 
eran lo suficientemente similares para poderlos identif i­
car, cuando los diferentes cultos se pusieron en contacto
unos con otros" (1) .

Finalmente, hemos de hacer notar, como un dato lle­
no de interés el que, si en nuestro tiempo, — y, posiblemen­
te, hasta mucho después— , alguien quisiera emprender 
una campaña contra las creencias religiosas de nuestros 
aborígenes, a la manera de "los visitadores del siglo X V I I " ,  
tampoco tendría, como éstos, que habérselas con la noción 
de un Sér Supremo, ni siquiera con los dogmas de la Iglesia 
Católica, y sí con los ritos y creencias incaicos y, en todo 
caso, precolombinos, por mucho que aparezcan disfrazados, 
bajo el aspecto de "un  fenómeno de contacto", (2) pro­
ducido a raíz de la conquista española; sin que pueda dedu­
cirse de esto, en buena lógica, la escasa duración de la do­
minación castellana. Así, pues, como resultado de lo ex­
puesto fluye la siguiente consecuencia: si nos atenemos 
solamente a las pruebas presentadas, dentro del campo his- 
tórico-etnográfico, parece no haber mayores fundamentos 
para a tr ibu ir  al Imperio de los Incas una duración bastan­
te corta. Ahora bien, si, al contrario,' queremos, tras esta 
argumentación de carácter negativo, oponer pruebas posi­
tivas que acaso hablen en favor de una opinión adversa, 
puede suceder que ésta aparezca con mayor claridad y ve­
rosim ilitud sustentada y defendida.

A l efecto, si recordamos en primer término que, al 
tiempo de la conquista, española, según se desprende de 
las afirmaciones de casi todos los cronistas y comentado­
res posteriores, la organización social peruana, de bases 
económico-agrarias comunales, hasta entonces, estaba ya 
a punto de pasar a un nuevo tipo de régimen social, el feu­
dal, con su consiguiente /diferenciación en clases y castas 
(3) ,  hemos de convenir en que el Imperio había permane-

(1) Véase: Latcham.— Trabajo citado.— Pag. 1.802.

(2) Véase Schmidt.— Manual de Historia Comparada de las Religiones.—  
Pag. 248.

13 "En el Perú, la diferenciación en castas era todavía rudimentaria; la 
realeza regulaba allí toda la vida social; únicamente los sacerdotes y^los nobles se 
distinguían de la masa, y asun así no eran más que los agentes de los Pontífices- 
reyes"  Véase De Greef.— "Creencias y Doctrinas Políticas".— Pag. 37.-.— Tomo



.384 ANALES DE LA

cido durante algún tiempo bajo su antigua organización. 
Porque evidentemente, si, como nos puede demostrar el ca­
so del antiguo Egipto y del mismo M éjico  — para no re ferir­
nos sino a campos de cu ltu ra  pertenecientes, podemos de­
cir, a un mismo "c írc u lo "— , el tránsito  a la feuda lidad só­
lo adviene en el momento en que las fuerzas sociales, des­
pués de haber integrado un sistema de economía e qu il ib ra ­
do, se relajan para volver a fo rm ar otro generalmente de 
caracteres antagónicos, quiere decir que, antes de la dom i­
nación española (1) ,  el sistema económico-social com u­
n itario  del Imperio ha debido tener una duración re la t iva ­
mente larga, no siendo, por consiguiente, puram ente un 
m ito el que Garcilaso, y con él buen número de autores, nos 
hablen de una larga sucesión de reyes incas desde M anco- 
cápac hasta A tahua lpa.

En segundo lugar, conviene tener en cuenta que la pre­
sencia en el Imperio de determinados elementos de c iv i l i ­
zación, como su sistema po lít ico-adm in is tra tivo , su regla­
mentación comercial, la organización de su ejército, su sis­
tema de censo y de tr ibu tac ión, etc. — sólo ta rd íam ente  apa­
recidos en Egipto o en Roma por ejemplo, pueblos con los 
que será siempre líc ito parangonarlo— , es un hecho que 
nos induce a a f irm a r que el Imperio no ha podido ser el re­
sultado repentino de los esfuerzos bruscos de una tr ibu , si­
no preferiblemente la obra lenta y sistemática de una raza 
afortunada (2) .

II,— Recuérdese cómo, en efecto, los orejones empezaban ya a formar la clase m¡- 
litor, gracias a ciertas prerrogativas concedidas por el Inca.

(1) También en Egipto, según el mismo De Greef, regían en los tiempos 
más antiguos, costumbres y normas semejantes a las del incanato, en materia eco­
nómico-social.— Véase De Greef.— Obra cit.

'2  Del punto de vista sociológico, la organización del antiguo Perú es 
infinitamente curiosa; constituye una experiencia notable, realizada en vasta esca­
la, de largos siglos de duración, que suscitó la formación de una población nume­
rosa, y que sin duda se hubiera gradualmente perfeccionado, si la brutalidad de los 
conquistadores españoles, incapaces de comprenderla y de interesarse por ella, no 
la hubiese cortado de ra íz " .— Véase Letourneau.— La Evolución Política en las d i­
versas razas humanas.— Pag. 126.— " ..........  En los aspectos social y espiritual, ha­
bía realizado América por sí misma importantes creaciones , logrando alcan­
zar un nivel cultural muy elevado, cuando acaeció la catástrofe del descubrimien­
to, que trast&rnó sus culturas originales......... " — Véase: Haberlandt.— Etnógrafía.—
Pag. 323. ~ ' .. .. 1



UNIVERSIDAD CENTRAL 38 r>

Y si estos hechos, de modo especial, la aparición pro­
bable de un régimen feudal, nos prueban por una parte la 
opinión que defendemos, aún más pueden probarnos to ­
davía, de otro lado, que el Imperio de los Incas de ninguna 
manera se hallaba en los umbrales de su liquidación defin i­
tiva. Pues, efectivamente, toda feudalidad—  que siempre 
supone, según se ha dicho, un cambio en el sistema de eco­
nomía dominante y, por lo mismo, nace asegurada para lar­
go tiempo, hasta que ella a su vez caiga en descomposi­
ción— , surge en el desarrollo de los pueblos como una eta­
pa orgánica de larga duración, ya que, casi siempre, no vie­
ne sino a asegurar las posiciones privilegiadas de las clases 
dominadoras sobre las explotadas, a raíz de sus conquistas, 
— que es lo que, sin duda, habría acontecido en el caso de 
los Incas— , razón por la que con justicia ha dicho Letour- 
neau: "La  feudalidad es casi siempre hija de la conquis­
t a  siempre tiene por base la opresión de los peque­
ños: la servidumbre o la esclavitud" (1) .

Otra cosa, muy diferente, será que se hable de que el 
Imperio, al momento del arribo de los españoles, experi­
mentaba una crisis, precisamente la crisis inherente al 
abandono del sistema de economía hasta entonces domi­
nante, y al tránsito a uno nuevo. Y esta situación crítica 
tenía un correlato en el campo de las fuerzas religioso-mís­
ticas, el abandono o quebranto de los mitos originarios y 
fundamentales del Imperio (recuérdese la guerra por la su­
cesión entre Huáscar y A ta hu a lp a ).  Es posible que, a con­
secuencia de esta crisis, que entrañaba ya una transforma­
ción en el sistema económico comunal, hubiesen sobreve­

(1) Véase La Evolución Política en las diversas razas humanas.— Pag. 461. 
— Schneider, en su "Filosofía de la H istoria", nos habla de la ley evolutiva de "los 
períodos-de florecimiento", en v irtuá 'de  la cual los pueblos experimentan, digámoslo 
así, una sucesión alternativa, hasta por dos veces, de florecimiento y decadencia, ou- 
diendo observarse que el segundo florecimiento sobreviene de un modo general a raíz 
de una gran revolución interior. Siguiendo esta teoría, ¿no sería lícito preguntarse 
si acaso el Imperio iba a entrar en su segundo período de florecimiento, después del 
triunfo de Atahualpa, a la época del advenimiento del español?— (Véase Ob. c it .) —  
Hay muchos indicios para creer tal cosa, y aun cuando no puede llegar a compro­
barse que asi hubiera sucedido, porque la historia tomó ya distinto rumbo, por lo 
menos puede quedar en pie la afirmación de que el Imperio no había llegado to­
davía a su liquidación definitiva.



ANALES DE LA

nido nuevas formas de ordenación polít ica, de o rgan iza ­
ción administrativa, etc., y hasta nuevas formas de cu lto  y 
creencias más avanzadas en el terreno de la re lig ión; es 
posible, así mismo, que en cuanto a los demás elementos 
culturales hubiese seguido una notable serie de cambios 
progresivos; es posible que hasta el sistema de sucesión, ba­
sado en el m ito  del incesto legal del Inca, hubiese sufrido 
una cabal transform ación; es posible, en fin , que incluso 
en el terreno geo-político, la hegemonía y el centro de g ra ­
vedad políticos del Imperio se hubiesen desplazado del 
Cuzco a Quito, habida cuenta de la im portancia  asumida 
por esta ú lt im a, a raíz de la v ic toria  de A tahua lpa , como, 
según lo sabemos, sucedió tam bién en Egipto (1 ), en Cen­
tro América, en la antigua Grecia y más tarde en la misma 
Roma, si bien es verdad en esta ú lt im a  para dar lugar al 
aparecim iento de una c iv il izac ión  decadente como la b i­
zantina.

La transform ación más im portante  de todas, desde 
luego que era la condicionante, — y que es la que nos da 
asidero para sentar las hipótesis antes expuestas—  es la 
que ya en los días mismos de la invasión española se esta­
ba realizando, es decir, la sustitución del régimen de eco­
nomía de tipo comunal, economía que podemos l lam ar mís­
tica, porque condicionaba el aparecim iento  de form as re­
ligiosas rígidas e invulnerables, tales como el totemismo, 
pongamos por caso, por un régimen de economía de tipo 
feudal y, en consecuencia, fundam entada  en el p r inc ip io  
y en el hecho de la "propiedad privada in d iv id u a l"  de las 
tierras. (Recuérdese el caso de M é j ic o ) .  Probablemente, 
las tierras del Sol hubiesen sido objeto de un reparto entre 
la nueva nobleza por parte del Inca; tal vez hubiesen se­
guido perteneciendo al culto, en una especie de feuda lidad 
eclesiástica; pero en cualqu ier caso no nos queda duda de 
que las tierras llamadas del pueblo, — fo rm a bajo la cual 
se disfrazaba la propiedad del Inca sobre todo el te rr ito r io  
de! Imperio— , habrían sin más desaparecido como tales.

1 i 1 Hacia la sexta dinastía comienza a declinar Menfis; el centro de gra­
vedad inaugura su descenso hacia el Sur, estableciéndose primeramente en Hera- 
dcópolis, cr, el Egipio Central, y por último en Tebas, bajo la undécima d inas tía ".—
Véase De Greef.— Obra cit.— Póg. 143. ‘ M



UNIVERSIDAD CENTRAL

Es preciso dejar constancia de que sólo incidentalmen­
te nos hemos ocupado sobre tema tan sugestivo, por otra 
parte, como el de la posible génesis del Imperio incaico. Es 
así mismo interesante hacer notar que si bien todos los úl­
timos asertos se refieren de un modo general al Imperio, 
no pueden aplicarse con la misma intensidad al Reino de 
Quito en particular, toda vez que, siendo la región ú lt im a­
mente conquistada por los peruanos, apenas había trans­
currido un siglo de dominación incásica sobre él, hasta la 
de los españoles. A  pesar de ello, — y dicho sea esto en 
honor de los cuzqueños—  el sólo siglo transcurrido había si­
do suficiente para despertar en el ánimo, siempre esforza­
do y decidido, de los habitantes del Reino de Quito cierta 
creciente simpatía para con los métodos de gobierno, ad­
ministración y culto, utilizados por el Cuzco.

Apenas si cabe preguntarnos sobre la extensión, l í­
mites, caracteres generales, etc., de la dominación in­
caica en terr ito r io  ecuatoriano, pues es de todos cono­
cido cuanto atañe a esta etapa de nuestra historia. Só­
lo en un punto queremos detenernos, sin embargo. Es 
posible que, guiados por algunos autores, ciertos co­
mentaristas crean todavía que en el Reino de Quito, 
al menos en ciertas partes de él, había aparecido ya, an­
tes mismo de la dominación peruana, un-régimen territo­
rial de carácter individualista, y que, en consecuencia, el 
comunismo del Sur, — que habría acabado por imponerse, 
causando, suele decirse, un grave mal— , sólo puede ser 
considerado como un régimen adventicio, efímero y poco 
adecuado a las costumbres de nuestros antepasados, que, 
por tanto, hizo bien en extirparlo, como las idolatrías, el 
nuevo conquistador, el español.

Nos oponemos firm em ente a ello. Ni las formas reli­
giosas pre-incaicas, ni los rastros institucionales que pue­
den descubrirse en ciertos grupos indígenas, ni las supervi­
vencias consuetudinarias, ni siquiera alguna lejana remi­
niscencia de índole psicológica, escondida acaso en lo más 
profundo del aborigen contemporáneo, nada hay que nos 
pruebe aquella tesis. Y seríg inconsecuente objetar que si 
bien tal fenómeno es innegable, si se contempla desde aho­
ra, ello se debe sin duda a la dominación del inca justa­
mente, — que habría alcanzado a abolir las viejas formas— , 
porque se podría al punto retorcer el argumento, contraob-



ANALES DE LA

jetando que, en ese caso, debiérase también llegar a demos­
trar, pori possu, que ¡guciss fenómenos se han producido 
a causa de la dominación española, cosa que posiblemente
sea algo más d if íc i l  de a firm ar.

Como ya puede comprenderse, toda esta campaña an-
ti-incásica, anti-comunal y sedicente defensora de un h ipo­
tético indiv idualism o p rim itivo  (lo que, a la luz de los m o­
dernos conocimientos psicológicos, entraña sencillamente 
una contradicción (1 ), no tiene otra m ira  que la de hacer 
aparecer a nuestros indios, en su etapa histórica presente, 
como lo sufic ientemente aptos para un régimen de t ipo  in­
dividualista, si no para gozar de los privilegios y ventajas a 
él inherentes, al menos para soportar con excesivo estoicis­
mo sus abusos. Terminaremos, pues, este párra fo  con las si­
guientes oportunísimas palabras del ilustre Charles Letour- 
neau, a quien hemos citado tantas veces: "Sin duda el com u­
nismo del Perú es una forma social de orden in ferio r; pero se 
puede hacer iguales reproches al ind iv idua lism o "a  ou tran- 
ce". Hablar de sociedad ind iv idua lis ta  es hacer una r id icu la  
mezcla de palabras. Si, el socialismo peruano ha encade­
nado al individuo, pero al menos ha dado cum plida  satis­
facción a sus urgentes necesidades. A l contrario , el exce­
sivo individualismo, que por otra parte se lo encuentra rea­
lizado en América sólo entre los ú ltimos de los seres h u m a ­
nos, los de la Tierra del Fuego, desconoce la natura leza pro­
pia del hombre, que es, ante todo, un sér social; deja el cam ­
po libre a la concurrencia despiadada, al más espantoso 
egoísmo y reemplaza la asistencia m utua por la m utua  lu ­
cha; su fórm ula es: "Cada uno contra todos;-todos contra 
cada uno". Sin duda, una sociedad comunista como la del 
antiguo Perú, no progreso fác ilm ente ; pero al menos pue­
de durar, lo que es imposible con el régimen ind iv idua lis ­
ta sin medida y sin freno, en el que los fuertes acaban por 
destruir impunemente a los déb ¡les" (2) .

M ) Véase Lévy-Bruhl, Blondel, Durkheim, Halwbachs, Freud, etc.
(2) Véase Ob. c¡t.— Págns. 1 7 0 - 1 7 1 .



UNIVERSIDAD CENTRAL 380

Si por una de esas posibles catástrofes que caen más 
de una vez sobre los pueblos, no quedase otro recuerdo de 
la conquista española que los rasgos característicos de la 
organización social actual, no siendo hacedero por tanto 
emprender el estudio de tal hecho más que guiándonos por 
ellos, evidentemente cualquier investigador desapasionado 
e im parda l tendría que concluir, con lógica consecuencia, 
que aquella conquista ha debido tener realización hacia 
apenas cosa de cien años. Así, tan lastimosamente han 
transcurrido los cuatro siglos que van desde entonces acá, 
que no parece sino que todavía nos hallásemos bajo la cons­
telación histórico-social de la conquista.

Esto se debe, sin duda, a más de otros factores, a que 
la conquista española tuvo caracteres más de dominación 
pura y neta que de conquista propiamente dicha, posible­
mente a causa de que entre el mundo del conquistador y el 
del conquistado había una insalvable diferencia y un dis- 
tanciam iento incalculable, como quiera que cada cual po­
día adscribirse a un círculo de cultura no tan sólo diverso, 
sino completamente extraño el uno al otro. En este punto, 
justamente, parece fa l la r  aquel principio sociológico de 
Tarde (1) ,  relativo a la " im itac ión  del inferior al supe­
rior", (sea que se refiera a individuos, clases, pueblos, etc.), 
establecido como una ley general, pues, a pesar de darse 
una notable jerarquía categorial entre los dominadores y 
nuestros aborígenes, éstos nunca dieron muestras de im ita r­
los, ni siquiera de una manera inconsciente y casual, me­
nos de modo deliberado y claramente voluntario.

Una profusa literatura sobre la conquista española só­
lo ha conseguido, hasta aquí, hacer posible una cataloga­
ción de los diversos autores según que sus tendencias do­
minantes sean las de favorecer a España o las de denigrar­
la, haciendo resaltar tal obra como una de las más glorio­
sas realizadas por el género humano, para lo primero; o, 
ensombreciéndola, con caracteres y tintes sombríos, — que 
acaso son los que le corresponden con más propiedad— , pa­
ra lo segundo. No que no se pueda o se deba tomar la res­
pectiva posición a este respecto, ni que tal cosa implique un

v . ■

( I )  Véase: "Las Leyes de la Im itación".— Pag. 260.



ANALES DE LA

defecto metódico, sino que, aparte de ello, ha de atender­
se muy especialmente al s ignificado esencial haciendo 
caso omiso de las contingencias exteriores—  del aconteci­
miento histórico de la conquista.

De acuerdo con lo expresado, parécenos en extremo
conveniente investigar de un modo previo, y ponerlos de 
relieve, ciertos rasgos o elementos culturales, propios del 
pueblo conquistador. Si es cierto que cada pueblo tiene 
una especial caracterización espiritual, que es la que cons­
tituye su sentido más ín tim o y profundo, y si m iram os des­
de este punto de vista el tópico que acabamos de p lan tea r­
nos, parece algo fuera de duda que el sentido más hondo 
del pueblo español, es su capacidad para la vida m ística. 
Pero la mística, en primer lugar, no es sólo religiosidad, ni 
siquiera talvez lo fundam enta l. El m istic ismo es menos to ­
davía, como ya el mismo Menéndez y Pelayo lo aclaró, 
emanación sentimental de la ortodoxia cató lico-cristiana. 
El misticismo es sencillamente, un "estado de a lm a ", un 
estado psicológico especial; es, en frase de otro español, 
moderno, pero sin duda español viejo, (V .— Legaz y La- 
cambra) " in tu ic ión  de la Realidad Suprema"'. De aquí que, 
contra lo generalmente aceptado, según lo hace notar d i­
cho autor, el misticismo es menos esp ir itua lis ta  que v itaIis- 
ta y hasta realista. Sólo que, añadiríamos, no se tra ta  de 
un realismo crítico, sino del más ingenuo de todos los rea­
lismos. Está, pues, más cerca de la vida y de la acción, ro­
zándose con capas psicológicas que no vacilaríam os en l la ­
mar primarias; si bien es cierto que, por el propio impulso 
que lleva en su seno, puede llegar a elevarse a planos de 
exaltación espiritual, en los que el espíritu  parezca ser el 
promotor, no siéndolo en realidad, de los movim ientos psi­
cológicos. (Tal, por ejemplo, el mismo caso t íp icam ente  
ejemplar de don Q u ijo te ).

Esta descripción de la mística, no obstante correspon­
der perfectamente al m istic ismo español, puede no ser exac­
ta en otros casos, como nos lo demostraría, supongamos, el 
misticismo germano, misticismo idealista, cuya esencia ra­
dica en una intuición, es cierto, — y en ello estriba su ca­
rácter de misticismo , pero no de una realidad suprema, 
sino de una suprema Idea. Y sí, pues, como lo a f irm a  Sal­
vador de M adariaga, "en el t ipo mediterráneo del hombre 
de pasión la natura leza se m anifiesta  externamente con



UNIVERSIDAD CENTRAL

más facilidad, y el hombre de pasión se apasiona", (como 
buen místico) (1 ) — lo que de buena gama haríamos ex­
tensivo a todos los españoles, aunque Madariaga haga sus 
salvedades— -, ante su realidad intuida, con la convicción 
firme, además, de que esa es !a sola realidad; podríamos 
decir que el buen germano místico se apasiona también an­
te su Idea, incluso o precisamente conociendo que sólo se 
trata de una Idea. Esto es, justamente, lo que nos explica, 
de otro lado, las diversas direcciones exteriores que suelen 
tomar las dos tendencias, dándonos por resultado que en 
tanto que el místico español se dirige a la acción y a la lu­
cha prácticas, en un arranque apasionado de sus fuerzas 
místicas (don Quijote, Ignacio de Loyola, Cortés, Pizarro, 
Goya y Cervantes, e tc.), el germano traslada esa lucha y 
esa acción, no menos poderosas y apasionantes, al campo 
de las ¡deas y de las teorías. (Leibnitz, Hegel, Goethe, Du- 
rero y el mismo Lutero). En el fondo, sin embargo, la ac­
titud  de entrambos es sustancialmente la misma.

Existe, además, otra notable diferencia, digna de sub­
rayarse, entre el germano y el español. El misticismo es­
pañol es preponderantemente individualista (sentido de in­
d iv idualidad empírica, el hombre en sí) y egocéntrico, (ha- 

wciéndolo centro al yo concreto) lo que se.descubre, con ra­
ra fidelidad, en la vida de sus instituciones civiles todas y 
en el desarrollo mismo de su historia — y, precisamente, de 
modo particu lar en la historia de la colonización america­
na—  (recuérdese las luchas mantenidas, a cada paso, en- 

\ t r e  los mismos conquistadores, sus rencillas, odios, in tr i­
gas, e tc . ) ; y recuérdese, por otra parte, cómo, hasta en nues­
tros mismos días, la vida de la Institución Estatal — refirá­
monos a la suprema—  es tan accidentada y revuelta, y có­
mo hay en cada español, por así decirlo, un monarca en po­
tencia, razón por la que no reconoce con facilidad el deber 
de sometimiento a la ordenación jurídica — de donde pro­
viene, sin duda, su tendencia oculta al anarquismo— , y 
quiere, más bien, que todos los otros se sometan a él, pero 
no porque encarne una idea, o sea la representación per­
sonificada de un orden cualquiera, sino por las calidades

( I )  Véase: España.— Pag. 129.



ANALES DE LA
3! O

defecto metódico, sino que, aparte de ello, ha de atender­
se muy especialmente al significado esencial -— haciendo 
caso omiso de las contingencias exteriores del acontecí-
miento histórico de la conquista.

De acuerdo con lo expresado, parécenos en extremo
conveniente investigar de un modo previo, y ponerlos de 
relieve, ciertos rasgos o elementos culturales, propios del 
pueblo conquistador. Si es cierto que cada pueblo tiene 
una especial caracterización espiritual, que es la que cons­
tituye su sentido más íntimo y profundo, y si m iramos des­
de este punto de vista el tópico que acabamos de p lan tear­
nos, parece algo fuera de duda que el sentido más hondo 
del pueblo español, es su capacidad para la vida m ística. 
Pero la mística, en primer lugar, no es sólo religiosidad, ni 
siquiera talvez lo fundamental. El misticismo es menos to ­
davía, como ya el mismo Menéndez y Pelayo lo aclaró, 
emanación sentimental de la ortodoxia católico-cristiana. 
El misticismo es sencillamente, un “ estado de a lm a “ , un 
estado psicológico especial; es, en frase de otro español, 
moderno, pero sin duda español viejo, (V .— Legaz y La- 
cambra) “ intuición de la Realidad Suprema“'. De aquí que, 
contra lo generalmente aceptado, según lo hace notar d i­
cho autor, el misticismo es menos espiritualista que vitaIis- 
ta y hasta realista. Sólo que, añadiríomos, no se tra ta  de 
un realismo crítico, sino del más ingenuo de todos los rea­
lismos. Está, pues, más cerco  de la vida y de la acción, ro­
zándose con capas psicológicas que no vacilaríamos en l la ­
mar primarias; si bien es cierto que, por el propio impulso 
que lleva en su seno, puede llegar a elevarse a planos de 
exaltación espiritual, en los que el espíritu parezca ser el 
promoror, no siéndolo en realidad, de los movimientos psi­
cológicos. (Tal, por ejemplo, el mismo caso típ icam ente  
ejemplar de don Quijote).

Esta descripción de la mística, no obstante correspon­
der perfectamente al misticismo español, puede no ser exac­
ta en otros casos, como nos lo demostraría, supongamos, el 
misticismo germano, misticismo idealista, cuya esencia ra-
í £ p! T Una 'n tu ic ió"< es cierto, — y en ello estribo su ca- 
acter de misticismo— , pero no de una realidad suprema

nd°r?HUnM ?6 a  Y sí' P ^ s ,  como lo a f irm a  Sab
de oasfón^n t'Q9a|' 60 61 tiP°  med¡terráneo del hombre

1 a na turaleza se manifiesta externamente con



UNIVERSIDAD CENTRAL 391

' w ü i r ln d  v el hombre de pasión se apasiona", (como
buen místico) C1 ) — lo q ue de buena 9ama haríamos ex­
tensivo a todos los españoles, aunque Madariaga haga sus
salvedades > ante su realidad intu ida, con la convicción
firm e además, de que esa es !a sola realidad; podríamos 
decir que el buen germano místico se apasiona también an­
te su Idea, incluso o precisamente conociendo que sólo se 
trata de una Idea. Esto es, justamente, lo que nos explica, 
de otro lado, las. diversas direcciones exteriores que suelen 
tomar las dos tendencias, dándonos por resultado que en 
tanto que el místico español se dirige a la acción y a la lu­
cha prácticas, en un arranque apasionado de sus fuerzas 
místicas (don Quijote, Ignacio de Loyola, Cortés, Pizarro, 
Goya y Cervantes, e tc .) ,  el germano traslada esa lucha y 
esa acción, no menos poderosas y apasionantes, al campo 
de las ideas y de las teorías. (Le ibn itz , Hegel, Goethe, Du- 
rero y el mismo Lu te ro ). En el fondo, sin embargo, la ac­
titud  de entrambos es sustancialmente la misma.

Existe, además, otra notable diferencia, digna de sub­
rayarse, entre el germano y el español. El misticismo es­
pañol es preponderantemente individualista (sentido de in­
d iv idualidad empírica, el hombre en sí) y egocéntrico, (ha- 

"ciéndolo centro al yo concreto) lo que se.descubre, con ra­
ra fidelidad, en la vida de sus instituciones civiles todas y 
en el desarrollo mismo de su historia — y, precisamente, de 
modo part icu la r en la h istoria  de la colonización america­
na—  (recuérdese las luchas mantenidas, a cada paso, en­
tre los mismos conquistadores, sus rencillas, odios, in tr i­
gas, e tc . ) ; y recuérdese, por otra parte, cómo, hasta en nues­
tros mismos días, la vida de la Institución Estatal — refirá­
monos a la suprema—  es tan accidentada y revuelta, y có­
mo hay en cada español, por así decirlo, un monarca en po­
tencia, razón por la que no reconoce con facilidad el deber 
de sometimiento a la ordenación juríd ica — de donde pro­
viene, sin duda, su tendencia oculta al anarquismo— , y 
quiere, más bien, que todos los otros se sometan a él, pero 
no porque encarne una ¡dea, o sea la representación per­
sonificada de un orden cualquiera, sino por las calidades

11 > Véase: España.— Pág. 129



I

ANALES DE LA

personales excelsas que, real o quijotescamente posea < 1 ). 
e Í misticismo germano, en cambio es ipd.y.duah ta ta m ­
bién puede decirse, — pero tomada la ind iv idualidad, no 
como una realidad empírica-existente de tacto, sino como 
una idea reguladora, como ideal por alcanzarse, como as­
piración a una fina lidad—  y egocéntrico, — entendido el 
yo, asi mismo, l io  como el yo concreto de cada uno de nos­
otros, sino como un yo abstracto, esquemático y reguilador, 
algo así como el yo fichteano— . Mas, como tales términos, 
dentro del general consenso, son tomados en el sentido an­
teriormente expuesto, estaría mejor decir que el m istic is­
mo germano es — puesto que una ind iv idua lidad  regulado­
ra y un yo abstracto son, en defin it iva , universales—  u n i­
versalista por esencia, a diferencia del español que es esen­
cialmente particularista (2) .

Y como podría objetársenos, diciendo que en este ca­
so no se explicaría cómo el español, tan particu laris ta , com ­
penetróse bien con el catolicismo, cuyo sentido es tam bién  
universal — y esto, de modo más notable, al t iem po de la 
conquista de América, precisamente— , nos adelantamos a 
contestar que la d if icu ltad  no es más que aparente, porque 
justamente esa polarización de universalidad y p a r t ic u la r i­
dad, creadora, en el campo religioso, de una tensión inque-"  
brantable, es la que nos hace ver, más claramente aún, có­
mo el español, al hallar una avenencia form al insuperable

1 1 i De aquí se desprende que entre realidad y quijotismo existe una con­
traposición diversa a la que existe entre realidad e ¡dea. El quijotismo es, en cier­
to modo, una realidad falsificada, pero no es un idealismo, por lo que puede de­
cirse, también, que cabe, si no una contradicción, al menos una verdadera d iver­
gencia entre quijotismo e idealidad. El Quijote no se mueve en el reino de la rea­
lidad fáctica, pero tampoco en el reino de las ¡deas, aunque pueda poner el pie, a 
las veces en ambos.

•21 Sin duda por esto, hasta la presente, España no ha dado al mundo un 
tipo humano que, al mismo tiempo que la represente a ello — como no podría me­
nos de suceder—  pueda también convertirse en un tipo del género humano. E in ­
cluso, su tipo humano más universal y valioso, que no es sino una creación lite ra ­
ria, — tengase bien en cuenta—  don Quijote, contra lo que comunmente se cree, 
dista mucho de ser un tipo universalista. Don Quijote sólo puede ser concebido es- 
pano — y en esto quizás está el mérito auténtico de Cervantes—  y sólo como es­
pañol ha de ser siempre rectamente entendido. Un don Quijote inglés, alemán, o 
siquiera francés, seria francamente incomprensible.



UNIVERSIDAD CENTRAL

en la Iglesia Católica, afirmaba, en primer lugar, su natu­
raleza particularista y, en segundo, había de concluir por 
dar la espalda a las instituciones de otra índole. Y todavía, 
a mayor abundamiento, podemos reforzar lo dicho con só­
lo hacer presente que el germano, de mística universalista, 
— acaso impulsado por este motivo, si bien no de un modo 
palpable— , hubo de abandonar la Iglesia Católica y refu­
giarse en el cristianismo prim it ivo  (esencialmente, otra for­
ma de particularismo, casi de subjetivismo, diríamos), re­
novando de este modo la tensión mística, lo cual recibió as­
pecto casi tangib le en el hecho de la Reforma (1) .  Así, 
mientras Lutero en A lem ania  daba a luz un nuevo fruto  
del misticismo germano, Ignacio de Loyola y los jesuítas, 
desde España, tocaban de nuevo con la vara mágica del Ca­
tolicismo español a la Europa entera. No en vano España 
fué la cuna de la Contra-Reforma.

Este misticismo español, sin embargo, como toda mís­
tica europea, y sin duda más que cualquiera otra, llevaba 
un sello trágico, que, a la vez que lo volvía más austero y 
menos creador, lo d istinguía con precisos lineamientos, del 
p rim it ivo  misticismo de otros pueblos extra-europeos, tal, 
por ejemplo, nuestras propias razas aborígenes. Tal trage­
dia tenía muy honda raigambre y marcaba ineluctablemen­
te, como con lengua de fuego, a la mística europea en ge­
neral y de manera particu la r ada española. Este "sentimien­
to trágico de la v ida", en frase de Miguel de Unamuno, era 
el que le llevaba al español o 'rea liza r el mal, aún sin que­
rerlo y aún contra sí mismo. Pero esta tragedia, originada 
en el afán sublime del hombre europeo por adoptar una po­
sición vertical sobre la tierra, lo cual, como hemos dejado 
sentado, se expresa, sub modo histórico, desde los primeros 
tiempos del Renacimiento, de ningún modo significaba una 
perdición, desde el punto de vista del progreso humano, 
aunque, desde el aspecto de la Iglesia, así haya sido com­
prendida y con tal carácter condenada. Si, a pesar de esto,

( 1 ) ''Hay en la Reforma una inspiración mística; el creyente penetra en sí,
no escucha ya la voz de la Iglesia común, sólo atiende la voz misma del Espíritu 
Divino que va a hablarle en su conciencia, sin otro intermediario que la Biblia .—  
Véase: Fouillée.— "Bosquejo Psicológico de los pueblos europeos.— 'Pag. 601.



ANALES DE LA
394

le llamamos traqedia es porque tal vocablo sirve y servirá 
siempre admirablemente para expresar la ruptura, el des­
garro de un orden cualquiera, por causa de la mas o me­
nos deliberada intención del individuo, que,. al acometer 
tal empresa, siente que produce un desequilibrio, pero t ie ­
ne al mismo tiempo la pretensión — y lo consigue a veces
de superarlo. .

Y si hablamos de modo preferente del punto de vista
de la Iglesia es porque, por encima de todo, la mística eu­
ropea, si bien no era ni es pura religiosidad, lo es con todo 
en gran parte, haciéndose esta verdad más patética cuan­
do se trata de la mística española. Hemos hablado ya la r­
gamente sobre este orden religioso europeo, sobre la Ig le­
sia Católica y sobre sus quebrantos sucesivos, en la p r im e­
ra parte de este Ensayo; sería superfluo, por lo tanto, in ­
sistir en tales puntos. Sin embargo, acaso convenga rem ar­
car que la mística católica española, al adqu ir ir  los tintes 
claroscuros de lo trágico, natura lm ente hubo de padecer 
una mengua de su potencia creadora; y como si la a m a r­
gura de esta pérdida ahondase en el español su padecer, 
cuanto más sentía que se tornaban exangües las ricas fue n ­
tes de su vitalidad interna, de su mística, tan to  mayor 
empeño ponía en compensar tal esterilidad con una m a r­
cada insistencia sobre los ritos, ceremonias y prácticas que 
antaño habían expresado tan bien su misticismo y que aho­
ra, — había de reconocerlo el mismo con dolor—  se h a lla ­
ban desprovistos de esa vitalidad. A  esto se debió, induda­
blemente, el que, justamente al tiempo de su venida a A m é ­
rica, los españoles ya nada sabían, ni querían saberlo, del 
sentido místico de su religión, habiéndose refugiado, con la 
angustiosa tenacidad del náufrago, en la tram a externa 
del simbolismo católico..

Y, como quiera que el español de entonces creía — aca­
so de buena fé , que en este aferrarse al símbolo rad ica­
ba su salvación, llegó a confundir el acto de creencia y la 
devoción interna con sus signaturas exteriores y superfic ia ­
les. Llevado de esta idea, quiso imponer su cu lto  a los de­
mas hombres, a todos los infieles, con un ardor f ic t ic io  que 
denunciaba la fragilidad de su posición, imponerlo o f ic ia l­
mente, a in de que lo practicasen como una ceremonia r¡- 
tua , sin ocuparse más de si, tras de ella, existía un espíri­
tu que la animase o sólo un soplo fr ío  que la estratificase



UNIVERSIDAD CENTRAL 395

(1) .  De esta invencible y malhadada dirección de la mís­
tica católica de España habían de derivarse tantas persecu­
ciones contra los herejes, tantos ataques a los credos reli­
giosos no católicos, tantas crueldades inquisitoriales contra 
quienes permanecían fieles a sus creencias, tantas muer­
tes violentas, crímenes y asesinatos, tantas opresiones con­
tra los mismos indios americanos; tantos, en fin, excesos 
de celo proselitista y sectario, que ellos consideraban v ir­
tudes y acciones gloriosas, realizadas en honor de Cristo y 
por la salvación de su alma y hasta — lo que sería irrisorio, 
si no fuera trág ico— , por la salvación del alma de sus víc­
timas.

Así se explican todas esas contradicciones, esas anti­
nomias y esa trágica dualidad del español ante la vida y 
ante los problemas de u ltra  vida, como que, a la verdad, 
su sino pareciere el de destruirlo todo con implacable saña 
e incluso destruirse a sí mismo, a trueque de convertirse en 
el f ic t ic io  baluarte de una religión que, al hacerse materia 
de política, de colonización y de guerra, se trocó en un fa ­
natismo harto enrojecido para dejar de ser reprobado.

Esto mística española, actitud fundamental del con­
quistador, '' lo propio del a lma española*7, es justamente la 
que trajeron los españoles del siglo XVI a nuestro Conti­
nente. Y, por sobre todo, por encima de las disparidades de 
raza, de cu ltura  y todo otro orden de fenómenos, había de 
encontrarse en América, en nuestro mismo suelo, con otra 
mística, diferente no cabe duda, pero mística al fin, mís­
tica prim itiva , ingenua y en plenitud de posibilidades crea­
doras. Era la mística de los hombres del Tahuantinsuyo.

Para aclarar mejor la divergencia existente entre la 
mística del español y la del indio, nada nos parece más e fi­
caz que referirla a los términos de una contraposición plan­
teada por el autor Hauriou (2) : diríamos que la mística 
del conquistador involucra de un modo inmanente la idea 
de la caída y de la redención humanas, caída de la que se 
siente responsable el hombre y salvación a la que reconoce 
no poder llegar si no es auxiliado por un poder supremo,

M ) Véase: Tarde.— Obra cit.— Pag. 234

(2) Véase: Ob. cit.— Pag. 408.



ANALES DE LA
,390

todo lo cuol constituye exactamente la dogmática esencia 
de la reliqión cristiano-católica, secreta urdimbre de la cu l­
tura europea toda. "El cristianismo — expresa por eso, con 
razón, el autor arriba citado—  no es mas que la orquesta- 
ción misteriosa de la idea de la caída y de la redención. La 
eleva a lo infinito, hace entrar en escena al no-yo todo en­
tero representado por la tr in idad divina-, es el no-yo que to ­
ma la iniciativa de la redención y es él quien la realiza, 
pues el hombre no estaba preparado, pero demanda la co­
laboración del hombre a sq gracia y realiza así la salva­
ción" (1).  Y afirmaríamos igualmente que la m ística del 
conquistado no lleva en sí ninguna idea de caída, ni, por 
ende, supone redención. De este modo, m ientras la p r im e­
ra acarrea la renuncia, las actitudes ascéticas, y, en suma, 
la prometeica idea de que todo progreso es una peligrosa 
empresa contra los dioses, la mística indiana expresa elo­
cuentemente la entrega, la v ita lidad exasperada y, f in a l ­
mente, la inmersión lírica en el seno de una evolución u n i­
versal.

Ahora bien, si después de todo lo expuesto, in q u ir i ­
mos por el significado más profundo del hecho histórico de 
la conquista española, bien se echará de ver que nuestra 
disquisición anterior tendía a fa c i l i ta r  la comprensión de 
lo que, a renglón seguido, vamos a a f irm a r :  el sentido in ­
manente del tal suceso radica en que, por sobre todos los 
caracteres externos que lo configuran, es una contraposición 
de los dos misticismos, que por lo mismo que son genérica­
mente semejantes, aunque con diferencias de grado, ni 
pueden menos de hacerse mutuos préstamos, ni tampoco, 
por otro lado, logran compenetrarse satisfactoriamente. Sin 
duaa, a la larga, uno de los dos ha de dar el tono al con­
junto; mas, por el momento, el mundo americano, que ya 
soporta ratalmente unas cuantas contradicciones exterio ­
res de todo orden, ha de padecer esta contradicción más, 
no menos importante que las otras, operante en los estra­
tos más bajos de la psicología colectiva.

En ello está, en consecuencia, gran parte de la clave 
del fracaso de la conquista española, porque, dígase lo que

(1> Véase: Ob. cit.— Pág. 185.



UNIVERSIDAD CENTRAL

se quiera, la conquista española, observada desde una lí­
nea de neutrales, por así decirlo, resulta ser un fracaso cul­
tural, no tanto, talvez, por haber asolado el suelo de las 
civilizaciones americanas, — de cuyo valor intrínseco pue­
de lícitamente dudarse— , cuanto por haber iniciado la de­
cadencia y ruina de la suya propia. No cabe que se diga 
que estas decadencia y ruina están compensadas por el f lo ­
recer de una cultura hispano-americana, viniendo a ser así 
nada más que una crisis de desplazamiento geográfico de 
una cultura, porque ni siquiera ahora sabemos todavía que 
es lo que va a valer culturalmente el mundo americano.

Por mucho que se quiera ver en España un pueblo co­
lonizador y por mucho que se afirme que su sistema de co­
lonización empleado en América fué, si no ejemplar, al 
menos eficaz (1) ,  tenemos que term inar por declararnos 
adversos a tales afirmaciones.

Si nos concretamos, en primera instancia, a la etapa 
de la conquista misma — pues está bien que se haga la d i­
ferenciación consiguiente entre esta etapa y la de la colo­
nización— , apenas si parece necesario insistir sobre cuan­
to, desde Bartolomé de las Casas hasta nuestros días, se 
ha dicho con sobrada justicia, sobre los horrores y excesos 
cometidos al tiempo de ejecutarla. Y es sencillamente inú­
til querer destruir todo esto con sólo decir que se trata de 
la "leyenda negra" y que, por consiguiente, como si tal ex­
presión sirviese de contraseña para desprestigiar toda im­
pugnación, no hay necesidad alguna de seguir defendién­
dose justamente de esa misma "leyenda". No obstante, la 
leyenda parece ser algo más que eso, parece ser la verda­
dera historia, y la historia oficial, "el prevaricato de sus 
documentadores", como diríamos en frase de Capdevila
( 2 ) .

(1) La obra de España asombra por su enorme esfuerzo civilizador, por 
la administración prudentísima en un territorio cuarenta veces mayor que la Penín­
sula".— Véase: Roberto Levillier.— Trabajo publicado en la Revista de las Españas.

(2) Véase: "Los hijos del Sol".— Págns. 7 0 - 7 1 .



308
ANALES DE LA

Bastará circunscribir nuestra atención a un solo pun­
to al paso inicial, al método util izado por los españoles pa­
r a ' entrar en entendimiento con los indios, para que nos de­
mos cuenta de cómo los conquistadores, a causa de su pa­
sión por las fórmulas, de su obsesio forman podríamos de-
c ¡r;  qUe es, más bien, una desesperada mam a r itua lis t i-
ca  llegaron a América con el ciego a fán de sacrif icarlo
todo a la subsistencia de las fórmulas, que ellos juzgaban 
invariables e igualmente aplicables a los hebreos, moros y 
cristianos, como a los aborígenes americanos. Acaso pueda 
decirse que esto denota la existencia de un criterio  h u m a ­
nitario que veía en todos los hombres, por serlo, seres pro­
vistos de igual valor juríd ico; sin embargo, no es este el ca­
so, porque, como patéticamente nos lo prueba lo acaecido 
con nuestros mismos indios, el español se creyó siempre su­
perior a ellos, cuya racionalidad misma, como se sabe, fue 
motivo de una apasionada controversia (1 ).

El español era entonces excesivamente apegado a la 
letra y a la fórmula. Poseso de una tendencia semejante 
vino a América (2) y en todas sus obras, en todos sus ac­
tos, ora individual, ora colectivamente ejecutados, dejó 
traslucir esa tendencia. Lo sensible era que no se tra taba  
de la letra de la razón, ni menos de sus fórmulas, sino tan 
sólo de la forma y de la letra de los dogmas. Y cuando el 
dogma impera, la razón no tiene que hacer si no es callar, 
pues ningún dogma tolera discusión. Sólo teniendo en cuen­
ta esta característica fundamental del conquistador es po­
sible explicarse su comportamiento en tal empresa. Toma 
posesión de la tierra mediante una fó rm u la ; el requerim ien­
to, que luego vamos a examinar; clava una espada en el

111 ' .............  hubo muchos religiosos que tuvieron opinión que éstos (los
indios) no eran hombres noturoles".— Véase Herrero.— Década segunda.— Libro se­
gundo.—  Pág. 44.— Véase, además, Libro cuarto.— Págns. 9 3 -9 4 .— Véase también 
"López de Gomara".— Tomo II.— Pág. 243.

121 Capitán, Gobernador, Marqués, Francisco Pizorro ha subido en los ú l­
timos años de su vida hasta los más altos escalones de la jerarquía s o c i a l , . ' . . . .  
La forma le obsesiona; cree convertir a los hombres plantando cruces y unir a los
pueblos haciendo reventar acta por el e s c r ib a n o .,  Don Juan de la aventura,
conoce el deseo y no el amor, practica un culto y no una religión, conquista un te ­
rritorio, pero no somete un pueblo. Siempre se le escapa el espíritu". Véase: Bau-

— "La Vida de Pizarro".— Pág. 217.



UNIVERSIDAD CENTRAL 309

suelo y cree que desde ese momento ese suelo ya es Espa­
ña: fórmula también; levanta en alto una cruz y ha hecho 
surgir una iglesia; traza el cuadrado de una plaza y que­
da ya fundada una ciudad; impone sus signaturas religio­
sas, sus imágenes y ciertas prácticas externas y cree que 
los indios son ya cristianos; enjuicia a los indios de acuerdo 
con sus preceptos jurídicos y apenas el escribano da fe de 
las sentencias, son cumplidas sin dilación; presenta a los 
aturdidos aborígenes papeles escritos, aun cuando no sa­
ben leer, y exige inmediatamente que presten juramento 
de obediencia — formulismo también—  a un rey y a un 
papa, de cuya existencia no acaban de darse cuenta las 
asombradas gentes: fórmula todo, todo fórmula. Los ca­
sos podrían centuplicarse, multiplicarse. Es lo que sucede 
todos los días, a cada instante.

De esta manera, puede decirse que la conquista se re­
suelve en una sucesión — harto dramática y, por desgracia, 
frecuentemente trág ica—  de fórmulas vacías. Porque lo 
grave, por encima de todo, estaba en ello: las fórmulas ya 
no eran más que pura letra inerte y huera, puesto que, a 
causa misma de insistir tanto en ellas, su hálito vital se ha­
bía desvanecido. Esta misma vaciedad de las fórmulas y 
la absoluta prevalencia de ellas en el dominio intelectual y 
hasta emotivo del conquistador, son acaso las que nos ex­
plican su aparente crueldad; más que aparente, diríamos 
objetiva, porque, en verdad, es posible, es conjeturable que 
el español sufriera a causa de su misma crueldad, en el 
convencimiento de que él no era más que un instrumento 
fr ío  del que se servía para realizar sus designios, un supre­
mo valor como es Dios mismo. No obstante, puede, tam ­
bién con las mismas posibilidades de verosimilitud, supo­
nerse que esa crueldad era subjetiva, en cuyo caso no ten­
dría disculpa, pues forzosamente había de aparecer como 
un individuo capaz de hallar complacencia en el uso y 
abuso de métodos crueles de dominación (1 ).

(1) Tal es, por ejemplo, la opinión de Boutmy, cuando dice: "Esta cruel­
dad (la del español o italiano) supone que el hombre tiene presentes vivamente las 
imágenes del sufrimiento del otro; pero que estas imágenes, penetrando en él por los 
nervios, se interfieren allí, cambiando de significación por así decirlo, de manera



400
ANALES DE LA

Podría aducirse en favor del r e q u e r i m i e n t o  que es 
el tópico  propuesto—  una argumentación que lo conside­
rara como una medida no poco civ ilizada para en tra r en 
comunicación con los pueblos a los que se quiere sojuzgar. 
Y podría, a mayor abundamiento, reforzarse el argumento 
presentando el caso de la conquista anglo-sajona en la qtie, 
no solamente no existieron tales requerimientos, sino que 
sin más, sus ejecutores procedieron a un exterm in io  despia­
dado-de los salvajes norteamericanos. A  todo lo cual he­
mos de contestar que de ningún modo la conquista ang lo­
sajona puede parangonarse con la española, pues se tra ta  
de dos hechos, a nuestro modo de ver incomparables, en 
cuanto a lo segundo; y en cuanto a lo primero, nos bastará 
transcribir las siguientes frases textuales de un autor, a 
quien por otra parte no se le puede acusar de parc ia lidad: 
"A lguno quizás lo juzgue (al requerimiento) mera fó rm u ­
la, porque a las orejas bárbaras lo de Cristo, el Papa y el 
Emperador por necesidad sonaba algarabía, en el caso 
más favorable de que entendiesen la sustancia: cuando m u ­
cho, si había intérprete, cayeron en la cuenta de que se les 
exigía la sumisión a un dueño que no alegaba otros t í tu los  
más que las ballestas y espadas de los barbudos em ba ja ­
dores" (1) .

Está claro que tal autor no piensa ni remotamente co­
locarse en nuestra posición, pero sus palabras entrañan la 
verdad de lo ocurrido; pues, efectivamente, ¿qué ¡dea po­
dían los aborígenes formarse de los t ítu los juríd icos que se 
les presentaba, por medio de escribanos y testigos, en v ir tud  
de cuyos títulos desconocidos, unos personajes más desco­
nocidos todavía pretendían ser los señores, no ya sólo de 
sus tierras y bienes, sino de ellos mismos? (2) .  Y, en el

que producen olegno en vez de los peños que deberían suscitar por s im p a tía ".-  
Vease* Ensayo de una psicología política del pueblo inglés el siglo X I X " . -  

ag. 1^6.— Oigamos luego a Fouillés, quien dice: "Si seguimos al otro lado de le 
mares el gerTio español y sus destinos, vemos primeramente que España trató a si 
Colon,os como trataba a sus he re jes".-V éase : "Bosquejo psicológico de los puc 
bes europeos .— Pag. 229.— 'Vease, además, Capdevila: "Los hijos del Sol".

* I)  Véase Constantino Bayle: "España en Indias".— Pág. 75.

' 2 ' Veaso el 1ex,°  del Requerimiento en Herrera, Década 1 •>— Págns. 19
y • < ¿5 •



UNIVERSIDAD CENTRAL 101

mejor de los casos, ¿qué valían para el indio los razona­
mientos jurídicos, ni la fé de Cristo, ni la donación del Pe­
pa, nada de lo que, al criterio del español, constituía el fun ­
damento de su derecho sobre el nuevo mundo? Evidente­
mente, lo único que el amonestado debió haber sacado en 
claro — y sobre todo, lo único que vió muy pronto confir­
mado por los hechos— , es aquello de que se ie había de 
"hacer todos los males y daños posibles".

Si contemplamos, en segundo término, la empresa de 
la colonización, se puede perfectamente considerarla, con 
Levillier y todos cuantos participan de su tesis, más como 
una empresa de cristianización que como otra cosa. AAás 
todavía, creemos que no sólo se puede, sino que se debe 
proceder así. Porque, en fin  de cuentas, lo que aparece 
claro de cédulas, cartas, documentos y hechos, es que el in­
tento dominante en el ánimo de quienes ordenaban y de 
quienes realizaban la obra colonizadora era ése: procurar 
la conversión de los indígenas. Sólo que es preciso admi­
t i r  que los medios empleados para conseguirlo no estaban 
en relación con tal f ina lidad. En efecto, cuando se comien­
za por destruir los templos e incendiar las imágenes de las 
divinidades nativas de un pueblo, se corre el peligro, no de 
inculcar en él un nuevo sistema de creencias religiosas, si­
no de reavivar las suyas propias, toda vez que la persecu­
ción es causa de crecimiento de la sentimentalidad reli­
giosa.

A  más de ello, hemos de aclarar que la colonización, 
como es natural, para rendir algún provechoso resultado, 
tenía que ser realizada como obra de carácter civil, mun­
dano y temporal, esto es, teniendo en mientes los intere­
ses presentes y materiales de los indios, no cierta clase de 
intereses de u ltra tum ba, de los que el indio se sentía tan dis­
tante. Por desgracia, nó sucedió así. Y, como nos lo demues­
tra la misma argumentación aducida por el autor antes ci- 
rado, la colonización fué, ante todo, una catequización 
desempeñada por "doctrineros" y frailes, que si entendían 
que su misión era la de salvar las ánimas de los indígenas, 
suponían ingenuamente que para ello bastaba que los in­
dios se "baptizasen", ceremonia a la que pudo fácilmente 
prestarse el aborigen, aunque más nó fuera que por curio­
sidad.



ANALES DE LA

Sin duda, es excusable que España haya impreso en 
su colonización un carácter religioso-cristiano, como quie­
ra que se trataba de un pueblo adscrito a una cu ltu ra  fu n ­
de mentalmente cristiana, y como quiera que el único pris­
ma a través del cual veía todas las cosas era, por asi de­
cirlo, el prisma católico; pero no podemos excusarla, a pe­
sar de ello, de haber exagerado tal tendencia al extremo 
de haber supeditado todos los problemas al de la conver­
sión de sus súbditos aborígenes, en la mayoría de los casos 
ficticia por otra parte, como si procurase no ver en ellos si­
no almas en trance de abandonar este mundo.

Mas, dentro de la historia suele tamb¡én_darse un sis­
tema de compensaciones, en v irtud  del cual, aquellos pro­
blemas abandonados, como si quisieran tom ar desquite, 
reaparecen agravados, ora para hacer infecunda la exc lu­
siva atención concedida a uno solo de ellos, ora para de­
mostrar, con la inmutable objetividad de los sucesos h istó­
ricos, cuán peligrosa es toda unila tera lidad. Así, pues, 
no obstante los empeños puestos por los conquistadores 
en el problema de la cristianización de los indios, ú n i­
co a! que su visión unila tera lizada reducía todos, vemos 
con cierto desencanto cómo es precisamente en tal sector 
de cultura, el religioso, en el que la labor ha resultado es- 
ierii, habida cuenta de que en los demás tampoco deja de 
serlo. Y, de este modo, aún parece que nuestros aboríge­
nes esperasen su verdadera conquista, permaneciendo hasta 
¡a presente en una posición, harto anómala hay que confe­
sarlo, que a cualquier observador imparcial y objetivo le in ­
dujera a suponer que son apenas cien años desde cuando 
llegó el español.

oi los conquistadores no lograron realizar nada de 
cuanto parece quisieron proponerse, en un plano que po- 
demos llamar espiritual, o, mejor dicho, m eta-natura l, na­
da de extraño tiene que, al menos, hayan sido los agentes 
involuntarios de la realización de determinadas leyes de­
rivadas de la ley causal, en el plano de la natura leza Nos 
referimos a la complicada mezcla de razas (sentido natu-



UNIVERSIDAD CENTRAL 403

ralista) que adviene corno una consecuencia del hecho his­
tórico de la conquista. Omitimos hacer un paralelo entre 
los elementos étnicos que entran en la composición, así co­
mo también detenernos a establecer una más o menos acu­
sada diferenciación entre ellos; queremos, por el momento, 
únicamente examinar la subsecuente caracterización ra­
cial de nuestra población, en cuanto producida por el cru­
zamiento con el contingente étnico hispano (1 ).

Y en este punto creemos que se justifica una reflexión 
que nos hará ver de modo exacto la problemática aludida. 
Al contemplar, desde una posición naturalista empírica, lo 
que sucede siempre que en la esfera de los hechos se veri­
fican el encuentro y la fusión de dos grupos raciales diferen­
tes, aunque cultura lmente se encuentren ubicados a igual 
nivel, descubrimos que el proceso causal llevado a término 
.no se diferencia en nada de los otros procesos de la natura­
leza. Pero, como quiera que los procesos naturales, diver­
sos de los sucesos históricos, precisamente en el método de 
su realización, han de cumplirse siempre conforme a de­
terminadas leyes, cabe perfectamente enunciar aquella ley 
que, al parecer de modo seguro, preside los procesos com­
prensibles dentro de la nomenclatura de mezclas y cruces 
de razas.

Tal ley puede ser más o menos interpretada en la si­
guiente fo rm a: Siempre que dos grupos raciales diferentes, 
a causa de un encuentro casual o deliberado, pero siempre 
violento, in ician la realización de un proceso causal de cru­
zamientos, prodúcese, en una primera fase, una amalga­
ma étnica (nebulosa rac ia l) .  Luego, adviene una fase de 
concreción casi orgánica, la misma que, en tercer lugar, da 
como resultado el aparecimiento de nuevos cuerpos subal­
ternos — las clases, castas, etc.— , que, a su vez, son so­

( 1 1 No siempre se ha querido reconocer que, analizado desde un punto de 
vista estrictamente etnográfico, el español de la conquista representa una larga se­
rie de cruzamientos y mestizajes raciales. Y, sin embargo, tal es la verdad. Pro­
ducto de sucesivas mezclas de elementos tan heterogéneos como los primitivos bere­
beres (Letourneau), celtas e iberos, godos, visigodos (M ayerl, y románticos, y f i­
nalmente, de judíos, arábigos y en general semíticos, preséntanse los españoles, al 
tiempo de venir a América, en el tablado de la historia, dotados de gran capacidad,
no menos para hacerla que para deshacerla.



ANALES DE LA
104

metidas a un nuevo proceso, y asi sucesiva e inversamen­
te- con la particularidad, digna de subrayarse, de que los 
nuevos organismos raciales giran en torno a centros de g ra ­
vedad diferenciados, sin perjuicio de que en ciertos pue­
blos y, principalmente, en ciertas épocas, puedan tam bién
recorrer órbitas concéntricas (1 ). . ,, .

Ahora bien, si aplicamos esta ley sociologico-natura-
lista al plano de nuestra realidad etnográfica, en la etapa 
colonial y posteriores tiempos, nos vemos obligados a a f i r ­
mar que tiene un cum plim iento cabal y categórico. Ni có­
mo habíamos de eludirla, si la historia nos puede com pro­
bar que. a cada paso, tal ley ha llegado a verificarse de un 
modo inevitable. Así, por ejemplo, en la India, tras la con­
quista de los arias-védicos; en Inglaterra, después de la de 
los normandos; en el antiguo Lacio de los samnitas, a lba- 
nos, etc.,, tras del engrandecimiento de Roma, y hasta en la 
misma España, no una, sino varias veces, ora a raíz de la 
dominación celtíbera, ora después de la romana, ora, f i ­
nalmente, tras las invasiones gótico-germánicas.

Y efectivamente, también nuestros pueblos hubieron 
de experimentar aquella realización y, más todavía, es-

(1 ' Conviene anotar que entre estas fases no existen zonas intermedias, por 
lo que se hace imposible tomarlas separadamente, ni conceptual, ni genéticamen­
te, cosa que, por otro lado, sería improcedente. Ni tampoco es absolutamente ne­
cesario que haya transcurrido una fase para el advenimiento de la otra, pudiendo 
muy bien darse ora la simultaneidad, ora la sucesión, si bien es verdad que, en la 
realidad, para el análisis, de acuerdo con la noción de causalidad, incluso la simul-
lanc-idad ha de considerarse en cierto modo como sucesión, o, acaso mejor como
concatenación. • . . .

En la interpretación de esta ley hemos utilizado ciertos elementos de la so- • 
ciologia spenceriana, así como de la organicista (Rene Worms) y piincipalmente, de 
la moterialista-racista <Gumplowicz); ha de recordarse, además, que estamos situa- 
aos dentro de un ángulo científico empírico-descriptivo, razón por la cual u til iz a ­
mos las direcciones doctrínanos y metódicas dependientes de la dirección central 
propia: lo dirección empírico-naturalista. Y que esto es conceptualmente posible, 
sin perjuicio de que más luego examinemos los mismos objetos, los mismos hechos y 
los mismos acontecimientos, tomando ya a la historia desde otra posición, la siste­
ma) ico-formal, nos parece bastante claro, porque, como lo dice Rickert, " la  realidad 
'que es una sola) se hace naturaleza cuando la consideramos con referencia a lo 

universal 'Leyes causales); se hace historia cuando la consideramos con referencia
o lo particular e individual (sucesos históricos, sujetos a leyes sociales)  Véase-
"Ciencia natur." etc.— Pág. 59.



UNIVERSIDAD CENTRAL 405

tan experimentándola en nuestro propio tiempo, porque, 
según toda verosimilitud, apenas ahora nos encamina­
mos al tránsito de la fase inicial a la fase subsecuente.
Hemos de remarcar, eso sí, dos cuestiones: a) la fase i ni-

* •

cial no se ha cumplido plenamente, tanto porque, desde un 
punto de vista genético, no ha sido del todo superada to­
davía, como porque, atendiendo a la realidad fáctica, se 
observa que una buena parte de la masa aborigen — grupo 
prim ario—  tomada en sentido estrictamente antropológico, 
(indios puros, de dudosa existencia ciertamente, salvo qui­
zá entre los orientales) no integró la nebulosa étnica pri­
maria; y b ) ,  a causa de lo mismo que acaba de decfrse, 
puede afirmarse que los diversos sub-grupos (clases y sub­
clases sociales elevadas) raciales, a la presente apenas es­
bozados es cierto, no giran alrededor de un mismo cen­
tro gravitatorio, en conformidad con el principio gene­
ral de la ley. Si esto afirmamos con relación a los sub-gru­
pos presumibles, al tom ar en consideración el grupo abori­
gen primario, en la parte reacia a toda integración, tene­
mos que confirm ar que se tra ta  de una excentricidad inte­
gral, pues hasta respecto de la otra parte indígena es ya 
excéntrica.

De esta suerte, sólo podemos u ti l iza r los términos de 
una clasificación perentoria, si queremos designar, con re­
lativa propiedad, los diferentes e imprecisos círculos racia­
les desprendidos o, mejor dicho, en vías de desprendimien­
to, de la nebulosa étnica ecuatoriana, formada a conse­
cuencia de la dominación española. Pero todavía hay algo 
más: ni siquiera esta perentoria clasificación es válida pa­
ra toda la realidad ecuatoriana, puesto que, de un lado, no 
para todas las zonas geográficas tuvo la misma significa­
ción la conquista española, como nos lo demuestra, por 
ejemplo, el caso del Oriente; y de otro, no todos los compo­
nentes étnicos fueron los mismos en una como en otra.

No obstante lo expuesto, a través del período colo­
nial, formóse, en Costa y Sierra, una verdadera escala, 
idéntica en el fondo, dé valores humanos, clasificados por 
caracteres étnicos en los comienzos, más tarde por caracte­
res psicológicos y por último, — y, fundamentalmente du­
rante todo el tiempo— , por los económicos, más poderosos 
que los anteriores.



ANALES DE LA
100

Una aristocracia, acaparadora de las tierras 11) y 
por consiguiente del poder, cuya composición, al p rinc ip io  
rígida y basada exclusivamente en criterios de sangre, fue 
debilitándose y permitiendo el acceso a ella de elementos 
de incierta procedencia étnica, pero dueños de fuentes de 
riqueza, ella marchaba a la cabeza, era la cabeza mejor 
dicho, del conjunto social ecuatoriano. Si consideramos a 
éste como una pirámide — representación fiel de la orga­
nización social, acaso no sólo ecuatoriana, sino en general 
humana— , podemos o firm ar, con Gumplowicz 12.1/ que 
aquella clase, siempre m inorita r ia  en todas partes, es el
ápice de la pirámide.

Clase que no trabajaba, desempeñando tan sólo el rol
económico de consumidora, dicha clase concentraba todas 
sus energías en acopiar la mayor suma posible de riquezas, 
a fin  de poder viv ir sin traba jar y, por ende, dedicarse a in­
trigas políticas o prácticas católicas, adqu ir ir  ciertos cono­
cimientos superficiales, tertu liar, m entir  y jugar a la bara­
ja. Clase ociosa, clase enferma, que había de pesar, como 
pesa todavía, tanto como un cuerpo muerto que hay que 
llevarlo siempre a cuestas.

Luego, venía una clase intermedia, clase mestiza, que 
había de producir el montuvio en la Costa y el cholo en la 
Sierra, tipos, más psicológicamente que antropo lóg icam en­
te, mestizos, elementos inconformes, siempre trágicos, pe­
ro al mismo tiempo, acaso, los más vitales del pueblo.ecua­
toriano. De esta clase saldrían, preferentemente, los a rte ­
sanos de las ciudades, los empleados públicos, los aven tu ­
reros y los vagos, jugadores y revolucionarios, y algunos es­
tudiantes, más tarde abogados, médicos o sacerdotes.

En la base, como verdadero sustentáculo de tal con­
glomerado étnico, yacía la masa indígena, traba jadora  fo r ­
jada  de loo campos, principal clase productora, despojada

.  ' ' ' A l9uien ha supuesto que, en los comienzos del régimen colonial, el es­
pañol, mas que propietario de tierras, era y quería ser señor de hombres, pues ésto: 
•e pagaban tr.butos no pequeños. Sin duda tal afirmación es verdadera, ya que as 
se man, .esta siempre tado régimen dimanado de una conquista, al princ.pio; pero
uego, el conqu.stador amb.c.onaría ser, con buena razón, ambas cosas a la vez 

como en realidad acabó siéndolo.
(2) Véase Ob. cit.— Pág. 239.



UNIVERSIDAD CENTRAL 407

de sus tierras, a las que había de extraer el rendimiento 
máximo, menos para su provecho propio que para el au­
mento de las riquezas de sus nuevos amos de ultramar. Cla­
se abatida, clase vencida en verdad, que era sometida a 
viva fuerza a las encomiendas y a las mitas (1 ), a la ex­
plotación de minas y el cultivo de las haciendas, grandes 
propiedades privadas de criollos ociosos, o frailes epicú­
reos (2) .

Por último, en esta escala de valores humanos, junto 
al indio, yacía el negro, esclavizado como aquel, con la sola 
diferencia de que para éste la esclavitud hallábase ju s t i f i­
cada legalmente.

Tal era — y acaso es—  la pirámide etnográfica que, 
a consecuencia de la conquista española, había venido 
formándose en territorio  ecuatoriano, casi al igual que en 
los demás países sudamericanos.

Apenas si parece necesario, tras de lo dicho, que nos 
detengamos a ana lizar la realidad étnica del Ecuador, a 
través de su período republicano. Puede adelantarse ya, sin 
más, el concepto, tantas veces repetido, de que, no obstan­
te la nueva etapa histórica, la realidad empírica de núes-

( I ) ''Así, pues, en su primera faz, consistía la encomienda en la conver­
sión de los indígenas en esclavos; en la segunda, designaba la percepción, por el 
encomendero, del tributo de cierto número de indios. (Contrato con el Rey). Pero 
el servicio personal, ya desglosado de la primitiva forma de encomienda, subsistió 
bajo el nombre de mita, para el campo, minas y obrajes".— Véase: Valdez de la To~ 
rrc.— "Evolución de las comunidades de indígenas".— Pag. 124.

(2) No fueron ciertamente las diferencias étnicas, en sentido estricto las 
que impresionaron a los españoles, de las que por otra parte no podían darse cabal 
cuentg, porque, asi como según dice Santa Cruz, no fueron lingüistas, tampoco 
fueron etnólogos. Lo que hacía peso ante el criterio español era que los indios tu ­
viesen muchas mujeres, que no se disputasen la propiedad privada de la tierra, y, 
sobre todo, que no fuesen cristianos y adoraren al Sol. Y esto es lo que decidió. 
Sin embargo, la raza indígena como tal se hálla dotada de excelentes caracteres an­
tropológicos, y, dentro de un sentido histórico, estuvo en camino de crear una cul­
tura.



ANALES DE LA
408 -------------------------------------- ------------7---------------------

tro país siguió ofreciendo los mismos caracteres que en la

6P0C Así0 lpues,' acaso esté más de acuerdo con la índole y 
naturaleza de este párrafo, hacer en el una digresión bas- 
tan te rápida sobre las condiciones materiales relativas a la
m a s a  d e  población ecuatoriana, existentes en la realidad,
al tiempo de introducirse las nuevas instituciones repub li­
canas, lo cual históricamente se conoce bajo el nombre de 
Independencia. En otros términos, queremos c ircunscrib ir­
nos dentro del ángulo trazado^ por la problem ática s igu ien­
te: ¿Eran tales las condiciones objetivas externas de la so­
ciedad ecuatoriana de entonces, que permitiesen la rea li­
zación de la obra de la emancipación de España como obra
realmente colectiva?

Ya sabemos que se puede argüir, como prim era cues­
tión, que hay que empezar por establecer la sufic iente  d i­
ferenciación entre lo que puede reputarse obra colectiva 
verdadera, y obra, no diremos ind iv idualis ta , porque ta l té r­
mino no entraña fie lm ente la idea que se quiere expresar, 
sino, más bien, heroica, o, dentro de un sentido más preci­
so, obra aristocrática, en una como contraposición a lo 
que puede denominarse con notoria propiedad obra demo­
crática.

Por condiciones materiales, entendemos, de modo p r in ­
cipal, las relativas a la estructuración económica de la so­
ciedad toda vez que, dígase lo que se quiera, no cabe des­
conocer que ésta se halla regida fundam enta lm ente  por el 
sistema de economía dominante en un momento dado de 
su evolución. Ahora bien, si inquirim os por la ca rac te riza ­
ción de aquel sistema, frente al caso concreto de la socie­
dad ecuatoriana, al momento de su emancipación, parece 
incontrovertible que tal sistema era de tipo feudaloide. Te­
nemos que convenir en que el régimen im plantado en la 
colonia no era estrictamente feudal, — sobre todo, si para 
ello tomamos como modelo el sistema de la feudaíidad eu­
ropea , pues no cabe negar la fa lta  o ausencia de deter­
minados elementos o factores propios de tal régimen. Pero 
tamoién es cierto que existen dos razones poderosas, a más 
de las que podría suministrarnos el examen del sistema eco­
nómico social en sí considerado, que nos inducen a conje­
turar que el coloniaje español fué un régimen feuda lizan- 
te o, como le hemos llamado arriba, feudaloide.



UNIVERSIDAD CENTRAL .  4 0 0

Según hemos reconocido, ya desde antes del dominio 
español, el régimen del Imperio incaico posiblemente iba 
a sufrir una transformación que había de engendrar un 
sistema feudal. Efectivamente, juzgamos que, incluso 
de no haber llegado el español, el nuevo Imperio o Bajo 
Imperio incaico, hubiera arribado pronto a una orga­
nización económico-social feudal. Por consiguiente, pode­
mos decir que en la misma realidad americana se daban ya 
ciertos elementos que harían más viable el régimen social 
del porvenir.

La otra de las razones es más incontestable. Como 
con razón observa Letourneau, " la  feudalidad es casi siem­
pre hija de la co n q u is ta "   (1 ) ; es decir, origínase, co­
mo "dom inación del hombre sobre el hombre", tan pronto 
como un grupo o raza nuevo subyuga a un pueblo. A  es­
to podemos añadir que una semejante organización es ine­
vitable, y adquiere caracteres de más violencia y opresión, 
siempre que entre los dominadores y sus vencidos existe 
una diferencia harto notable, como nos puede demostrar, 
pongamos por caso, lo sucedido en la India prim itiva des­
pués de la conquista de los arios.

Si, ahora, recordamos tanto  las diferencias existentes 
entre nuestros aborígenes y sus vencedores, como las gran­
des opresiones de que estos dieron buenas y frecuentes prue­
bas en su tra to  con aquellos, fácil nos es concluir que forzo­
samente, como prolongación de la conquista, había de ori­
ginarse un régimen, si no feudal, al menos feudaloide, co­
mo en efecto se produjo.

En este punto se plantea la cuestión siguiente: ¿A qué 
pudo deberse, entre varios factores que sin duda contribu­
yeron a ello, el que el régimen colonial no se caracterizase 
realmente como de tipo  feudal? Porque, volvemos a repe­
tirlo, — y somos los primeros en reconocerlo— , tal régimen 
no puede en modo alguno ser llamado con toda propiedad 
régimen feudal (2) .  Entre los factores que, sin duda, no

( I )  Véase Ob. citada.— Pag. 461.
12) En consecuencia, sean éstos el punto y el momento de desechar, una

vez por todas, aquella literatura sentimental del coloniaje, que, procediendo en sus
investigaciones de una manera harto apurada, llega a afirmar con toda rotundidad
que nuestro sistema económico-social (de la conquista acá) es característicamente



ANALES DE LA
110

permitieron el desarrollo de un verdadero reg.men feuda l, a 
miz de la dominación castellana, creemos que deben ser te ­
nidos en cuenta, por una parte, el momento histórico en que 
los españoles llegaban a América y, por otra, el gobierno 
monárquico, de tipo absolutista, que por entonces regia los
destinos de España.

Respecto a lo primero conviene recordar que cuando
los españoles llegaron a tierra americana, España, que des­
de luego no había sentido el feudalismo con tan ta  in tensi­
dad como Francia o A lem ania, traspasaba ya la época co­
rrespondiente a dicho régimen, iniciándose para ella la sub­
secuente etapa económica, princ ipa lm ente comercial. Pa­
rece que en aquel tiempo las riquezas estaban ya co n s titu i­
das por el dinero, mas no por las tierras, pudiendo obser­

feudal. No podemos adm itir tal afirmación. No hay ni ha habido feudalismo en nues­
tra realidad material, si bien es cierto que una que otra determinada apariencia 
feudalizante puede inducir a los observadores a creer tal cosa. Lo que ha habido 
y existe aún es un régimen económico-social de tipo esclavista, como el que solía 
darse en los estados-ciudades de la antigua Grecia, pese a las avanzadas reformas 
democráticas de que podemos y solemos jactarnos. Es que padecemos de la misma 
ilusión óptico de que padecían las antiguas democracias griegas. También como 
ellas, que, no olconzondo a divisar la inmensa masa de esclavos ubicada en una zo­
na, llamémosla de penumbra, si no de sombra, juzgábanse a sí mismas 'como de­
mocracias perfectas; del mismo modo nosotros creemos — o fingimos creer—  que 
vivimos en un régimen demócrata e igualitario perfecto, sin tomarnos la molestia de 
dirigir nuestra visto hacia la mosa indígena.

No es, pues, salir por los fueros de los indios — como generalmente se cree— , 
llamar feudal, sin más, a nuestro sistema económico (colonial-republicano) y pro­
testar contro ello, sino, más bien, agravar la situación, porque, por encima de todo, 
si así lo fuero, materialista - dialécticamente considerado el caso, estaríamos de un 
modo indirecto contribuyendo a la justificación actual e histórica (a través de nuestra 
historio, o partir de la conquista), de la institución de la propiedad privada, y, por
ende, justificando históricamente el mantenimiento del mismo orden de cosas  el
sistema económico pseudo-feudal— , que se pretende combatir. Pues, efectivamen­
te, si una economía feudal se caracteriza porque dentro de ella " la  propiedad sobre 
IJ Pr°ducido  según dice Engels , descansa sobre el trabajo propio", y sí nuestra 
economía ho sido y es feudal, — ya se ve sin mas, por lo mismo que acabamos de 
transcribir que no lo es, pues, en nuestra economía, la propiedad descansa sobre el 
traba,O ajeno (menos en el sentido capitalista, que en el esclavista de la frase)— , 
quiere decir que la propiedad privado, — institución correspondiente a -una economía 
feudal y, por tanto, históricamente legitimada— , se hallaría legitimada histórica­
mente en nuestra sociedad, y, por consiguiente, también toda la secuela de abusos
y opresione.. que ella entrona, a lo que por lo mismo haríamos mal en combatirla. 
(Veose: Stammler, Marx, etc.).



UNIVERSIDAD CENTRAL 411

varse que en tanto que éstas se hallaban abandonadas (ora 
por las continuas y sucesivas guerras, ora por el carácter y 
temperamento de los mismos españoles, aquel se con­
centraba en manos de elementos poco aristocráticos y te rri­
toriales y hasta puede decirse que en manos de judíos y 
extranjeros. No eran, después de todo, móviles sólo religio­
sos los que impulsaban a la monarquía a la persecución de 
los judíos.

No se crea, sin embargo, que la organización social de 
la España medioeval había distado mucho de caracterizar­
se como feudal. Bastaría, al efecto, transcrib ir lo que nos 
dice M ayer: "De lo expuesto resulta que igual que en toda 
Europa, se formó en la Península una capa superior carac­
terizada por el servicio m ili ta r  a caballo y estar exenta de 
impuestos. Se ingresa en ella, por la posesión de un deter­
minado patrim onio (equivalente a la propiedad de los cu­
riales romanos) y que obliga al sostenimiento del caballo: 
(infanzones, hidalgos; nóbiles, generosi, etc.) A  menudo 
los miembros de la capa superior son propietarios te rr ito r ia ­
les, en oposición a los labradores que trabajan personalmen­
te "  (1 ). Lo que había sucedido es que, acaso obedecien­
do a características raciales y geográficas propias de Es­
paña, el feudalismo, a llí, se había caracterizado como .ur­
bano y m unicipalista. "Tres clases de categorías — nos d i­
ce el mismo M ayer—  existían entre los habitantes urba­
nos: a) cives, burguenses, (propietarios te rr ito ria les); b) 
mercatores (comerciantes) burguenses; y c) menestra­
les (artesanos)" (2) .  Después de estas clases, venía, co­
mo es natural, la de los villanos (labradores), generalmen­
te sujetos a dependencia personal, unos exclusivamente ju ­
rídica, otros, los más, juríd ica y económica a la vez, o sea- 
la perfecta dependencia feudal.

En cuanto a lo segundo, todo el mundo sabe que, de­
bido a la larga campaña de unificación española empren­
dida por los reyes católicos (recuérdese que en el mismo año 
en que se descubrió Am érica se dió cima a la unificación

(1 > Véase Vol. I, pág. 76, "H istoria de las Instituciones políticas de Es­
paña, etc".

(2) Véase: id. id.— pág. 264.



ANALES DE LA
41 2

con lo toma de Granado), por la época de la conquista de 
América España presentaba el cuadro de una m onarquía  
centralizada y absoluta, como presentarían, mucho mas 
tarde los otros países europeos. Sucede, empero, que cuan- 
do en un país la monarquía aumenta su poder y su presti­
gio, decrecen los de las demás clases, no menos de las in ­
feriores, si los tienen algunos, que de la aristocracia, aca­
bando por ser el rey o monarca el supremo señor y todos los 
súbditos, incluso los nobles, sus vasallos e criados . Den­
tro de una realidad semejante, cuya correspondiente ju s ti­
ficación teórico  la constituye una teoría patrim onia l-abso- 
lutista del Estado, es d if íc il encontrar muestras vivas de 
feudalismo, por mucho que en el fondo persistiese más de 
uno de sus rasgos característicos. Pues, por sobre lo dicho, 
no hay que olvidar que el régimen feudal quedó d e f in it iv a ­
mente superado, tan to  en España como en los demás pa í­
ses, mucho más tarde de lo que a prim era vista puede pa­
recer.

Ahora bien, a más de estos elementos, debió tam bién  
contribuir a que el régimen colonial en Am érica no fuese t í ­
picamente feudal la singular circunstancia de que entre el 
vencedor y el vencido mediaba un d is tanciam iento  bastante 
apreciable, por cuyo motivo volvíase d ificu ltoso  todo acer­
camiento; y si recordamos, a este propósito, que el régimen 
feudal cuenta entre sus caracteres peculiares la devoción 
personal fllegando hasta la misma entrega de la vida, en 
acción de armas, por su jefe o señor), devoción que, pues 
es un sentimiento, un lazo afectivo, ha de hallarse respal­
dada, a más de por una vinculación económ ico-territo ria l, 
por cierta vinculación de simpatía, la m ism a oque sólo pue­
de darse sobre ciertas sim ilitudes aunque no sean p ro fu n ­
das ni esenciales, ya podemos comprender por qué nuestro 
régimen colonial, si feudaloide en cuanto a ciertas form as 
aparentes, no fué empero típ icam ente feudal, sino, antes 
bien, esclavista, en cuanto a la tram a económ ico-agraria 
de su organización social.

Sería probablemente superfluo que siguiéramos dete­
nidamente el curso de la organización de la propiedad te ­
rritorial, posterior a la conquista española. A  f in  de resu­
mir y, no obstante, trazar un cuadro fiel, nos bastará in d i­
car que, tras del despojo inevitable de las tierras, éstas fue ­
ron repartí as entre pocas manos, dando ocasión de esta



UNIVERSIDAD CENTRAL 413

manera a que apareciesen las grandes haciendas, los la ti­
fundios, existentes incluso en la realidad presente. Pero no 
fue sólo esto. A l igual que las tierras, fueron también re­
partidos los indios, como esclavos, objetos de dominio, por 
lo que, con sobrq_de justicia, dice Valdez de la Torre: "El 
servicio personal, creado por los prim itivos conquistadores, 
sometió los indígenas al trabajo forzoso en el cultivo de los 
campos, junto con el servicio doméstico, la construcción de 
edificios, la explotación minera, y, en general, en toda cla­
se de faenas para el beneficio exclusivo de los dominado­
res, quienes se repartieron los naturales, como si se tratase 
de una especie de semovientes" (1) .  Y no paró en esto 
tampoco, porque el derecho de los hacendados sobre sus in­
dios alcanzaba hasta la ú ltim a generación. Oigamos al 
mismo autor peruano: "El desconocimiento — a firm a—  de 
la personalidad indígena por los hacendados, llevó a éstos 
al extremo de usufructuar no sólo la vida de sus yanaconas, 
sino la de sus descendientes, que permanecían en la mis­
ma condición de adherencia al suelo, convertidos en servi- 
terrae. El hacendado adquiría , pues, a guisa de accesión 
natural, derechos sobre los descendientes del yanacona, a 
semejanza del tenido sobre las crías del ganado. Quedaron 
así los indios convertidos en un capital inmueble" (2).

Estas condiciones objetivas, que constituían la real es­
tructuración de la sociedad colonial — y que acaso consti­
tuyen incluso ahora mismo, lo que justamente ha induci­
do a un autor contemporáneo a llam ar "espina dorsal", del 
país a la m inoría dom inante usufructuaria  de la situación—  
no habían sufrido alteración alguna durante los tres siglos 
de dominación española, pudiendo anotarse, más bien, que

(1) Véase: Carlos Valdez de la Torre.— "Evolución de las Comunidades de
indígenas".— Pág. 132. " ’

(2 i Véase: Valdez de la Torre.— Pág. 133.— Además, dicho autor apunta: 
- El yanaconazgo no constituía legítimamente un vínculo contractual entre el 

indígena y el hacendado. Era nulo ipsojurc  Aún siendo válido el pacto, re­
sultaba falto de garantías; pues, el hacendado tenía a su arbitrio al yanacona, 'no 
llegando hasta la hacienda la tutela virreinaticia. Prescindiendo de la crueldad del 
trato dado al indígena, basta reparar en el sistema de cuentas usado por los hacen­
dados para resaltar la burla de las leyes protectoras, siendo tal la explotación sobre 
los mitayos, que cada año resultaban adeudando más que el anterior, lo que origi­
naba esclavitud perpetua".— Ob. c it.— Pág.- 137.



414
ANALES DE LA

al fina lizar ésta, aquella m inoría echaba de menos cierta 
libertad de movimientos que le permitiese m anejar a su an­
tojo a estas masas envilecidas, ya que no dejaba de cau­
sarle alguna perturbación el hecho de su dependencia de
la Metrópoli española.

Como una conclusión general, parece, pues, bastante
lógico suponer, que, siendo tales las condiciones naturales 
de lo realidad social ecuatoriana de las postrimerías de la 
colonia, y habida cuenta, por otro lado, de la corresponden­
cia siempre comprobada, inexcusablemente existente en­
tre aquellas y las formas ideales, (ideologías, doctrinas co­
rrientes, aspiraciones, etc.) contemporáneas, era lógica e 
históricamente imposible (d ia lécticam ente imposible) que 
sobre tales condiciones se erigiesen nuevos ideales de liber­
tad, de igualdad, como los que, aunque im perfectam ente, 
recibieron por obra de la emancipación form a tangib le . Es, 
por consiguiente, parcial y subjetivista todo in tento precon­
cebido de hacer aparecer a las masas de entonces como 
participantes ideológicamente, ni acaso sentim enta lm ente, 
en la empresa de la Independencia, la que, de acuerdo con 
lo dicho, resulta ser obra, antes que dem ocrática y m u lt i ­
tudinaria, aristocrática y hasta diríamos autocràtica, pues, 
sin los grandes jefes o caudillos,“ parece a simple vista in­
concebible que hubiese podido realizarse ta l empresa. Y 
esto lo mismo en el extremo norte que en el extrem o sur de 
Sudamérica, (también en la A rgentina , contra lo asevera­
do por Ramos Mejía, prevalece el elemento personal del 
caudillo; en efecto, si San M a rt ín  no fué un Bolívar, poco 
le faltó para serlo), es decir, en todos nuestros países, so­
ciológicamente comprensibles dentro de una misma cate­
goría cultural. Y si se nos presenta, como contrapartida , el 
hecho de que en ese entonces, jugaban im portante  rol so­
ciológico, ora la difusión de las doctrinas racionalistas y 
democráticas del Siglo XVI I I  (derechos del hombre y del 
ciudadano, etc.), ora el ejemplo concreto de la Revolución 
rrancesa y en especial de la Independencia N orteam erica­
na, ora, en fin, tendencias políticas derivadas de cierta f i lo ­
sofía inglesa de u ltim a hora, hemos de responder que todo 
ello ejercía influencia, es verdad, pero tan sólo de un m o­
do periferico y eso dentro de un sector reducido de la aris­
tocracia^ Solo de modo excepcional pudieron surgir de en- 
re as em aj c ases, individuos que, siendo orig inariam en-



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 1 5

te obscuros y pobres, llegaron, en mérito por cierto de sus 
diligentes esfuerzos, a alcanzar alto relieve intelectual y 
aún c ientífico  a través del período colonial (1).

Es preciso confesar con toda lealtad que las condicio­
nes objetivas dadas al tiempo de la Independencia eran ta ­
les que la pequeña masa de las ciudades (ya que la gran 
masa rústica e indígena yacía inconmovible), sólo podía ser 
movida al impulso de elementos místicos y hacia la conse­
cución de místicas finalidades, no ejerciendo sobre ellas 
ningún in flu jo  teoría alguna sobre el gobierno temporal. 
Y si a este propósito, hacemos valer el método histórico- 
comparativo cu ltura l, que establece un sistema de corres­
pondencias entre los diversos períodos históricos de los di­
versos pueblos, parece más que lícito a firm ar que el sta­
tus cu ltura l objetivo de la realidad americana colonial, 
halla su correspondiente, más o menos, en el período histó­
rico europeo de las Cruzadas. Tanto así que, precisamen­
te, quienes pretendieran, a modo de objeción, argüir en fa ­
vor de la tesis contraria, aludiendo al hecho históricamen­
te cierto de que fué la masa, fueron las masas, muy en es­
pecial la masa mestiza, las que combatieron como solda­
dos en las lides de la Independencia, si no con pericia, al 
menos con innegable valentía, no harían otra cosa que 
coadyuvar a la comprobación de nuestro aserto; pues, tam ­
bién las tropas de los cruzados, reclutadas entre gentes de 
toda condición, peleaban con denuedo inusitado contra los 
infieles y los turcos, aunque más no sea que por el acicate 
de las in d ig e n c ia s . Que, a no mediar cierta pugna entre 
el clero crio llo y el mestizo con el clero peninsular y noble 
(Véase González Suárez), no hubiese aquel patrocinado y, 

en cierta manera, intervenido en la realización de la cam­
paña, y habríamos podido observar entonces, sin acaso, la 
adversa suerte que hubiesen corrido los esfuerzos de los

( I ) Tal sucedió, por ejemplo, con uno de los hombres de quienes más or­
gulloso se encuentra la tierra ecuatoriana, varón de extraordinarios merecimientos, 
cuya figura va siendo día a día puesta más en alto y mejor conocida, hombre que 
en la densidad tenebrosa de su tiempo representa la primera luz de un nuevo día, 
no sólo para el pueblo ecuatoriano, sino también para la América, por lo que con 
justicia, puesto a igual nivel que Nariño y Miranda, ha sido calificado de precur­
sor: Francisco Eugenio de Santa Cruz y Espejo.



ANALES DE LA
110

Libertadores. Esto no ha de conducirnos, por cierto, a creer 
que el clero haya sido el factótum  de la Independencia ni 
menos a juzgar que su innegable intervención haya ten,do 
la mira de alcanzar la transformación po lítica  por el valor
ideológico de las nuevas teorías estatales. Nada de eso. Su 
afán emancipador tenía más secretos, pero disim iles re­
sortes. Era que, ante todo, el clero mestizo, siempre subor­
dinado durante la Colonia al elemento cle iica l de la M e ­
trópoli , ansiaba gozar de ciertas prerrogativas (priorazgos, 
dignidades, etc.) que se le negaban, no por otra razón que 
la de su mestizaje o bajo origen; así, pues, al in terven ir 
los curas en el empeño de liberación, lo hicieron en verdad 
menos como miembros de la Comunidad Eclesiástica, que 
como simples hijos de la América mestiza. Pero esto dió gran 
valor a la obra ante los ojos de nuestros nuevos cruzados, 
quienes, para d ir ig ir su vida y para realizar sus acciones, 
no tenían más norma que la norma católica del clero, no 
tanto comprendida ni sentida por aquellos, cuanto o b je t i­
vamente impuesta por éste, en cuanto práctica ritua l.

Es así cómo, a causa de lo dicho, la Independencia de 
nuestros pueblos fué una empresa que, al igual de las C ru ­
zadas, tuvo tintes de religioso misticismo, no menos por la 
convicción profunda de sus héroes y caudillos de que rea li­
zaban una misión providencial, (recuérdese el caso de Bo­
lívar) como por la mística intu ic ión de este carácter, sen­
tida por aquellos otros héroes, también, pero de la masa 
anónima.

Finalmente, en nuestra Independencia, como en las 
Cruzadas — y esto, si no fuera mera imagen poética, con­
tribuiría también a confirm ar la correspondencia señalada 
en're ambos movimientos— , un destino adverso parece con- 
ducii a las alucinadas turbas que los realizan a Lina m a ­
yor lejanía de sus propósitos, precisamente cuando y cuán­
to más cerca creen estar de cumplirlos, como si siempre se 
sintiesen atraídas por un espejismo fascinante. Y, de esta 
sueríe, mientras en las Cruzadas, tras de tantos combates 
y de tantos esfuerzos, a la larga el sepulcro de Cristo cu­
ya liberación era el objetivo místico fina l del m ovim ien­
to— , hubo de quedar siempre en poder del in fie l; así ta m ­
bién, en nuestra Independencia, a pesar de las trágicas lu ­
chas empeñadas por la Libertad — objetivo central, m ís t i­
camente ambicionado también, por nuestras m ultitudes



UNIVERSIDAD CENTRAL 4
* 4 1 7

oprimidas—  ésta hubo de quedar, apenas conquistada, aho­
gada en las duras mallas de la inmutable e inmutada rea­
lidad social, como si este hecho quisiese efectivamente com­
probar que también de la libertad puede decirse lo que de 
la igualdad a firm a Hauriou, (1 ), esto es, que no es sino 
un " in f in ito  m atem ático", algo a lo que siempre se tiende, 
pero que no se alcanza jamás.

4

( I ) Véase Ob. c it.— Pág. 40.



C APITU LO  II '

EL ECUADOR COMO FORMA RELIGIOSA: IGLESIA

Ensayo de una investigación s istem ático-form al

( F o r m a )

A  primera vista puede parecer extraño que tratem os 
de realizar una investigación del con junto  social ecuato­
riano, a través de un velo de iglesia, justam ente bajo la 
forma de Iglesia. Mas, como quiera que dentro de toda rea­
lidad social es posible aprehender a ésta, desde diversas ca­
tegorías formales, se infiere la lic itud del examen a través 
de la forma religiosa; ya que ésta, como las demás form as 
sociales, contienen y abarcan la misma realidad social, que, 
a pesar de ser una en sí, aparece diversa, es verdad, en 
cuanto contenido de cada una de las form as sociales. Si, 
como en la primera parte de este estudio se ha a firm ado, 
cada forma social es un "s is tem a" de relaciones, y si, de 
otro lado, éstas engendran siempre procesos que constitu ­
yen un elemento sociológico constante, hemos de poder 
comprender por qué, dada la constancia de los procesos, la 
forma social y las relaciones, en cambio, son siempre ele­
mentos variables.

Así, pues, también en la realidad ecuatoriana es po­
sible aplicar estos principios, toda vez que por su validez 
científica generalmente aceptada, pretenden servir para la 
apreciación e investigación metódicas de cualquiera rea li­
dad social. En tal v irtud es, en consecuencia, no sólo per- 
m il ¡do, sino técnicamente prescrito el estudio de nuestra



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 1 9

realidad, ora considerándola, desde el plano de las relacio­
nes religiosas, como el contenido de la forma social, comun­
mente conocida bajo el nombre de Iglesia; ora, en el plano 
de las relaciones jurídico-políticas, en cuanto contenido de 
la forma estatal; ora, finalmente, desde el plano de las re­
laciones culturales, en su calidad de contenido de la fo r­
ma nacional.

La realidad social, no cabe duda, es múltiple, variada, 
desordenada y tumultuosa, no menos que la realidad de 
la naturaleza; y del mismo modo que, merced a los concep­
tos científicos condensados en leyes naturales, en especial 
la de causalidad, se hace posible poner orden y compren­
der la naturaleza, en cuanto objeto de investigación; así 
también, gracias a las categorías conceptuales desprendi­
das de las leyes sociales, es hacedero aprehender una reali­
dad empírica humana, como un orden unitario  cerrado y 
autónomo. Y, puesto que al verificarse tal operación la rea­
lidad se nos áparece únicamente a través de las formas so­
ciales, entre las cuales descuellan la Iglesia, el Estado y la 
Nación, bien está que, al investigar la realidad ecuatoria­
na, desde una posición, ya no empírico-descriptiva, sino ana- 
lítico-form al, lo hagamos a través de sus formas y, precisa­
mente, en el orden indicado: Iglesia, Estado, Nación.

Si el proceso o procesos sociales de relación son un ele­
mento invariable, quiere decir que la diversidad de las 
formas sociales, sólo puede ser claramente percibida, ora 
si se atiende a la forma una vez dada en la realidad social, 
ora a las relaciones generatrices de cada una de las for­
mas. Pero si recordamos, en este momento, que las for­
mas, en defin itiva , se resuelven en las relaciones, parece 
lógico in fe rir  que, por lo tanto, son las relaciones en sí mis­
mas las que pueden proporcionarnos el criterio diferencial 
formal. Las relaciones, objetivas en sí mismas, se resuel­
ven, en la subjetividad de los individuos que entran en ellas, 
por lo que, en ú ltim o término, puede decirse que una rela­
ción social entraña la idea de subjetividad. Ahora bien, si 
la relación implica tam bién subjetividad, quiere decir que 
hay que tom ar en cuenta su representación psíquica sub­
jetiva, la cual gozará de muy diversa validez, según "el sen­
tim iento  de su diversa duración" (1) .

(1) Véase: Simmel.— Ob. eit.— Tomo II.— Pag. 110.



ANALES DE LA

*

Podría, ahora, establecerse, tomadas las relaciones 
sistemáticamente, esto es, como formas sociales, una rela­
ción entre ese "sentim iento d e  la diversa duración y la 
d is t a n c ia  (representación psíquica de la distancia a le que 
se encuentra ubicado el sujeto respecto de una fo rm a dada, 
pudiendo entonces afirmarse que a mayor distancia (a una 
representación psíquica de mayor d istancia) entendien­
do esto como una débil representación psíquica de la fo r­
ma misma—  corresponde un sentido de menor duración y 
viceversa. En esto justamente y no en n inguna v in cu la ­
ción biológica, que sin duda obra tam bién—  radica toda la 
fuerza de las relaciones fam iliares, que han sido y son te­
nidas siempre como las más próximas y las más perdura­
bles.

Precisamente por esto, el haber in fund ido  en los m ie m ­
bros de la comunidad religiosa el sentim iento de que las re­
laciones que les ligan son tan duraderas que traspasan los 
límites de esta vida, por lo que casi se las puede llam ar eter­
nas, constituye, sin duda alguna, el m érito  de todas las 
iglesias, en especial de la católica, y el secreto resorte de 
su poderío ingente.

Lo esencial de la form a religiosa, consiste, pues, en 
que despierta en el ánimo de quienes se encuentran a ella 
subordinados, el sentim iento de una duración perpetua; y 
ya que, por otro aspecto, toda religión, por natura leza, 
tiende a poner en juego y pone de hecho toda la p ro funda 
emocionalidad de las gentes, dedúcese cúán decisiva ha­
brá de ser la representación que éstas se hagan de aquella.

Ha de verse ya con toda claridad, por lo que llevamos 
dicho, que el sentido en que tomamos en este párra fo  el 
concepto de iglesia, es un sentido puram ente sociológico y, 
dentro de este campo, considerándola como form a históri- 
co-social precisa. Desde una tal posición ana lítica , sólo dos 
grandes períodos históricos cuentan para el caso de un exa­
men de la realidad social ecuatoriana en cuanto com un i­
dad de hombres enlazados por un mismo sistema de creen­
cias y sentimientos religiosos: un período, que pudiéramos 
llamar prim itivo, que corresponde a todo el mundo ind íge­
na precolombino, y otro, correspondiente a todo el mundo 
posterior a la conquista española, que acaso estaría bien 
denominarlo secundario. Cada uno de estos períodos, a u n ­
que esencialmente admite la reducción a ciertas cualida-



UNIVERSIDAD CENTRAL 421

des comunes superiores, logra caracterizarse de modo d i­
verso en un plano de consideraciones histérico-sociales. El 
primer período es período de religión prim itiva, diríamos 
natural, lo que se manifiesta de una manera patética en el 
hecho de que el sistema religioso es fundamentalmente úni­
co, la comunidad de los fieles aparece articulada de modo 
unitario  y, en súma, no surgen en su seno gérmenes nega­
tivos y de destrucción (disidentes, herejes, e tc .); el segun­
do periodo, en cambio, señálase porque su sistema religio­
so aparece diversificado, la comunidad carece de la a rticu ­
lación unificada, y laten en su entraña los factores negati­
vos, dotados de mayor o menor poder disolvente.

Esta sinopsis, por otra parte, no sólo puede referirse 
al caso concretamente analizado, sino que tiene validez in­
cluso en un campo general, comprensivo de todas las fo r­
mas religiosas. Podría afirmarse, casi de un modo categó­
rico, que toda comunidad religiosa ha de pasar por los dos 
momentos apuntados, así como que un pueblo dado no pue­
de menos que hallarse bajo una de las dos constelaciones 
histórico-sociales, inherentes al desenvolvimiento efectivo 
de toda religión.

Necesitamos, en este momento, hacer dos aclaracio­
nes a propósito de los dos períodos señalados para nuestra 
comunidad religiosa, tan to  para precisar lo antecedente­
mente expuesto como para precavernos de posibles objecio­
nes. Respecto al prim er período, cabe hacer notar que ya 
al tiempo de la venida de los españoles, incluso antes de 
su contacto con el mundo indígena, empezaban en éste a 
germ inar los elementos disolventes, patentizándose este he­
cho justamente en un quebrantam iento de la unidad moral 
del Imperio (quiebra del m ito solar, probablemente para 
dar paso a nuevas divinidades y a nuevos modos de reli­
gión; en el terreno de los hechos, guerras intestinas, suble­
vaciones), el cual, como se ha dejado sentado en el ante­
rior .capítulo, estaba entonces en el momento critico del 
tránsito a un nuevo status cultura l, que no se hubiera mani­
festado menos en política que en religión.

Por lo que atañe al segundo período, es igualmente 
preciso advertir que la disolución experimentada por la 
Comunidad Religiosa ecuatoriana es tanto más poderosa e 
inevitable cuanto que, sobre los factores objetivos disolven­
tes, por sí mismos aparecidos en el seno de la realidad re-



ANALES DE LA
.122       ___________________

liqiosa precolombino, se han superpuesto factores no me- 
nos disolventes, derivados de la realidad religiosa del con- 
quistador, cuyo mundo, por su cuenta, venia tam bién pa­
deciendo ya desde atrás una innegable crisis de índole re-

ligiosa.
Por último, situándonos de nuevo en un plano gene­

ral, hemos de corroborar nuestros asertos, indicando que, 
como una consecuencia de toda conquista, cuando el m u n ­
do religioso del conquistador — al que tra ta  de subordinar 
al conquistado—  no se halla unificado, casi siempre se ob­
serva que el único punto real en el que se in terfie ren  uno 
y otro es solamente el de las ceremonias y prácticas r i tu a ­
les, de las que se hacen mutuos empréstitos, hecho que, co­
mo toda interferencia, provoca, en el campo esencial de la 
viva religión, una disminución sensible de su recóndita 
fuerza primordial.

'La esencia de la religión se exprese con igual p len i­
tud, aunque con lenguaje d iferente y en grado diverso de 
evolución, en dos formas sociológicas: según la prim era, la 
comunidad religiosa significa, al mismo tiempo, com u n i­
dad en otros intereses esenciales; según la otra, la relig ión 
está libre de toda solidaridad con cuanto no sea re lig ió n " 
(1 ). Son estas palabras del ilustre sociólogo alemán, que 
encierran una verdad incuestionable, las que nos sirven de 
moao admirable para comprender las características espe­
ciales que asume la comunidad religiosa ecuatoriana, se­
gún que la contemplemos dentro del prim er período h istó­
rico o dentro del segundo.

Efectivamente, si examinamos la realidad histórico- 
empírica de la comunidad ecuatoriana, en el período pre­
colombino, considerándola como Iglesia, nos ha de ser po­
sible descubrir ciertos rasgos que, al mismo tiem po que la

<1) Véase: Simmel.— Ob. cit.— Tomo II.— Pág. 133,



UNIVERSIDAD CENTRAL 423

acreditan como forma religiosa unificada y plena, nos la 
presentan con aquel carácter apuntado por Simmel.

Parece que no hay necesidad de minucioso análisis 
para darnos cuenta de que el Imperio Incaico resulta ser, 
tanto como esto, una auténtica iglesia, puesto que el mito 
solar, fundamento ú ltim o de la dinastía imperial y, por lo 
mismo, justificación de su poder autocràtico, era también 
y sin duda con más vigor, piedra angular del edificio reli­
gioso incaico (1) .  Parece, además, que el culto solar era 
por entonces la religión más uniformemente practicada y 
creída por los pueblos de casi todo el continente, al menos 
de esta parte de él, lo que nos induce a ra tif ica r aquella 
afirm ación de que el hemisferio sudamericano pre-colom- 
bino puede ser comprendido, - desde esta posición, como 
subordinado a un mismo gran círculo de cultura (2).

Ahora bien, en casos como éste, la religión, en verdad, 
es el elemento cu ltura l que preside y subordina a todos los 
demás, por lo cual precisamente hasta las funciones más 
triviales han de revestirse de un aire religioso (3) .  Es co­
mo si la forma religiosa, la iglesia, fuese la verdadera ú lt i ­
ma instancia a la que, más o menos, hay que referirlo to­
do. Y no se crea que para el robustecimiento de ideas se­
mejantes contribuya eficazmente propósito alguno de m i­
ras ultraterrenales, pues que el miembro de tales comunida­
des religiosas quiere, por paradógico que ello pueda ser, 
hacer de la religión algo mundano y temporal, y, por ende, 
de u tilidad  real e inmediata. En comunidades religiosas así

( 1 ) Es forzoso -que nos refiramos ejemplarmente al imperio, como momen­
to histórico inmediatamente anterior a la conquista, ora porque en él se aprecia me­
jor el objeto de nuestra investigación, ora porque, de otro lado, también nuestras
tribus aborígenes pre-incaicas, por ejemplo, hallábanse religiosamente articuladas 
de modo semejante,' sin que exista otra diferencia que la que va de un grado a otro 
dentro de una misma escala. En cuanto a la efectividad y a la extensión del mito 
del sol, al tiempo de la conquista española, existe ya abundante y uniforme lite­
ratura.— Véase: González Suárez, Los Cronistas de Indias, Jijón, Latcham, Valdez 
de la Torre, Capdevila, Bonilla y San M artín, Jaramillo Alvarado, etc.

12) V. Schmidf.— Ob. cit.— Pág. 306.

(3 i Como prueba de ello, basta recordar que todas las actividades, hasta
las más triviales, precisamente la siembra y la cosecha, eran consideradas al mismo 
tiempo como una obligación sagrada, una fiesta y un rito religioso.



ANALES DE LA
424  ------------------ ---------------------------------------------- -

articuladas apenas si escapa a la órbita de la re l'9 'on a l­
gún aspecto de la vida del individuo. La com unidad total 
aparece regulada sub ordine religioso, haciéndose palpable 
este carácter ya en la índole sagrada de los preceptos ju r í­
dicos (Sumner M a ín e ); ya en el reconocimiento de la d i­
vinidad de origen pretendida por el jefe, razón por la cual 
se le presta incondicionodo vasallaje, yo, en fin , en el sen­
timiento, más que conciencia, experimentado por los ind i­
viduos, de que su calidad esencial es la de ser m iembros de
la comunidad religiosa.

Dentro de la comunidad religiosa incaica, si la hemos 
de considerar a justo t í tu lo  como form a sociológica espe­
cial, habrán de darse estas características, que la conver­
tirán en comunidad to ta lita r ia  de intereses. Y, al efecto, 
basta recordar los datos de hecho que hemos dejado señala­
dos en el capítulo anterior. No puede negarse, en realidad, 
que la comunidad indígena estaba, como todos los pueblos 
en los que predomina el te jido religioso (H a u r io u ) ,  so­
metida a una regulación ju ríd ica  sagrada, que hacía nece­
saria la consideración de las rebeliones como verdadero 
atentado contra los dioses. En este sentido habla con razón 
Teodoro W o lf cuando dice: "Su religión y gobierno (los de 
los incas) eran el Islam de Am érica, y ellos eran más que 
el profeta Mahoma, pues eran descendientes de D io s /e ra n  
dioses-hombres; desobedecer y ofender a ellos, era ofender 
a la deidad misma".

1 ampoco puede negarse que el Inca, a la manera del 
Faraón egipcio, convicto o no de su origen divino, pero, en 
todo caso, aparecido con este prestigio ante sus súbdrtos, 
se convierte sin más, por un proceso sociológico ¡n fa ltab le  
en^casi todos los pueblos, en el verdadero "centro  a r t ic u la ­
do" del reino (1) ,  en una especie de "s ím bolo  co lectivo", 
si no válido per se, válido por lo que representa (2) .  "N o  
sólo era el Inca, dice, por eso, con s ingular exactitud  De 
Greef, el órgano supremo de la dirección po lítica  general 
de le comunidad, sino que tam bién asumía en su persona 
la actividad voluntaria  y d irectriz  de cada una de las fun -

9

(1) Véase: .Frank.— "América Hispana".— Pág. 33. 

12) Véase: Simmel.—  Ob. cit.— Tomo II.— Pág. 121.



UNIVERSIDAD CENTRAL

dones especiales de la vida colectiva; presidía a la circula­
ción, a la distribución, al reparto, al consumo y a la pro­
ducción de todas las utilidades económicas, regulaba las re­
laciones familiares, la enseñanza profesional, artística y 
c ientífica ; era la encarnación de la moral religiosa, el gran 
justiciero, el jefe m ilita r; como el Sol, su antepasado, gober­
naba ilum inaba y fecundaba la sociedad entera" (1).

La religión, que, como lo atestigua la historia, es un 
correlato del sistema económico dominante, es materia de 
una función, no sólo principal, sino también omnicompren- 
siva, dentro de las comunidades de este tipo, razón por la 
que su forma sociológica correspondiente implica, según 
frase de Simmel, "com unidad en otros intereses esenciales" 
( 2 ) .

Finalmente, no es posible negar que los súbditos del 
imperio tenían impreso en su ánimo con gran vivacidad el 
sentimiento de su calidad de hijos o vasallos del Sol, por 
encima de cualquier otro; y que su capacidad para los sa­
crific ios (ora en altares propios, ora en extraños), así co­
mo su aguerrida beligerancia, eran debidas a la actuación 
constante de aquella mística creencia. Y como puede su­
ceder, — aun cuando, es verdad, ello sería abandonar nues­
tra posición contem plativa—  que no falten quienes, esta­
bleciendo juicios de valor, traten de condenar la religión 
indígena, tachándola de falsa, cruel y prim itiva, nos ade­
lantamos a expresar que la prim itiv idad no entraña, so­
ciológicamente hablando, una marcada inferioridad, pues, 
como Tarde sienta, "toda la diferencia entre la om­
nipotencia de las religiones bárbaras y la de las religiones 
civilizadas, es que la de las primeras se ejerce por el culto, 
equivalente form alis ta  de la moral en su época, y la de las
segundas por la moral, equivaliente espiritualista del cul­
to "  (3) .

Así, pues, lo dicho es suficiente para que afirmemos, 
sin vacilar, que la comunidad religiosa indígena, contem-

(1) Vcase: De Greef, ob. cit.— Tomo II.— Pag. 65.
(2) A un tal excesivo desarrollo de la religión, se debe sin duda el que la

economía comunal peruana, tuviese en cuenta, de modo predilecto las necesidádes
del sacerdocio y del culto, al asignar una parte de las tierras al Sol.

•13) Véase: Tarde, ob. cit.— Pag. 323.



ANALES DE LA

piada a través de un vélo de Iglesia, ofrécese como fo im a  
histérico-real, de contenido empírico determinado, de don­
de se deduce que, en relación a ella, es perfectamente líc i­
to hablar de iglesia, no menos y no más que respecto de to ­
das las demás.

Ahora bien, si la función sociológica especial de toda
iglesia es mantener la unidad de fines religiosos, los mis­
mos que concretamente pueden variar al in fin ito , desde la 
protección para su caza, que impreca el salvaje nómada, 
hasta la eterna salvación del alma, que constituye la esen­
cia de la problemática religiosa del cristiano c iv ilizado  de 
nuestro tiempo, ha de aparecer ya de suyo con perfecta c la ­
ridad que la forma religiosa ecuatoriana pre-colombina, 
que cumplía fie lmente su función, realizaba además en sí 
de modo pleno su especial tipo sociológico de iglesia, en 
cuanto forma social determinada.

Y si, pues, determinadas creencias y prácticas, pro­
pias de aquella forma religiosa, parecen persistir, y real­
mente superviven, no sólo porque, siguiendo un princ ip io  
sociológico verídico pueda afirmarse que laten en los estra­
tos más hondos de la psicología mestiza de nuestros con­
temporáneos algunas reminiscencias de tales emociones 
místicas, sino principalm ente porque existen, en ab rum a­
dora mayoría, representantes vivos de aquella antigua co­
munidad religiosa — pues, por mucho que consideremos a ' 
nuestros actuales indios diferentes de sus antepasados del 
tiempo de la conquista, apenas si, sociológicamente, les se­
para esa supuesta d iferencia— , no abolida del todo toda­
vía, cabe indudablemente apuntar la desapasionada obser­
vación de la posibilidad sociológica de una oculta perviven-
cia del contenido religioso de aquella form a social pre-co- 
lombina.

Creemos necesario comenzar este parágrafo  haciendo 
ciertas consideraciones no extrañas al tópico en cuestión. La 
Iglesia Católica, como toda iglesia, examinada del puro pun­
to de vista sociológico, no deja de experim entar el cu m p li­
miento de aquel princip io conocido: Tras del período de 
unificación, en el que la comunidad religiosa es un todo ar-



UNIVERSIDAD CENTRAL 427

ticulado, sobreviene un período de disolución, con la con­
secuente crisis religiosa, que ora puede ser defin itiva, ora 
meramente de transición. Puede decirse que dicha Iglesia 
ha pasado ya por entrambos períodos y es posible que re- 
comience el proceso. Y como por ser católica abarca y ha 
abarcado a gran parte de la humanidad, resulta que sus 
vicisitudes, sus crisis y la alternativa de los dos períodos 
en ella, han sido realmente sucesos de trascendencia casi 
universal.

El primer período de la Iglesia Católica fue bastante 
prolongado, pudiendo afirmarse que llegó hasta la época 
de las últimas Cruzadas; su segundo período se pone cla­
ramente de manifiesto ya desde el Renacimiento italiano 
y, más tarde, por fin  en la Reforma, pero su iniciación pue­
de- perfectamente remontarse a fecha tan temprana como 
el año 1300.

Y fué justamente durante el Siglo XV, el siglo en que 
el español llegó a América, cuando, por obra de los prelu­
dios de la Reforma, la un ita ria  articulación de la iglesia ca­
tólica se halló ya inobjetablemente quebrantada, (todo es­
te proceso lo hemos examinado en la primera parte), con­
firmándose esto de la manera más dramática, por el hecho, 
insólito hasta entonces, de que los mismos fieles hijos de ella 
desoyesen tranquilam ente la voz de su Pastor, el Papa, auto­
ridad m áxima y eje central de la iglesia. Así, pues, el espa­
ñol; como hombre de su tiempo, como hijo de ese mundo, hu­
bo de llegar con su religiosidad interior despedazada, trage­
dia que, por interés de ocultarla, le inducía a poner el acen­
to sobre las meras signaturas, pobres de vitalidad. Y si, juz­
gando por las apariencias, podría objetarse afirmando que 
fué precisamente España pueblo que, en aquella hora de 
disolución, conservó intacta su religiosidad, podríamos nos­
otros, en cambio, replicar que, examinando el fondo de los 
hechos y de las cosas, vemos que el pueblo español, no me­
nos que los otros, experimentó también el quebrantamien­
to religioso y la heterodoxia, con la diferencia de que, gra­
cias a su caracterización psicológica especial, logró ocultar 
la vaciedad de espíritu tras el ritualismo formalista de las 
ceremonias y compensar su heterodoxia, precisamente per­
siguiéndola en los demás pueblos (1 ).

( I )  Véase: Fouillee.— Ob. cit.— Pág. 202.



ANALES DE LA

Pero en fin, no es el español corno puieblo el que nos 
interesa en este momento, sino la iglesia, tra ída  por el es­
pañol es cierto, como iglesia, esto es, como form a re lig io ­
so - social del conquistador. La Iglesia católica, al ser ex­
tendida a América, fuerza es decirlo, su fiió  una innegable 
relajación. No se crea que con esto aludimos al superfic ia l 
fenómeno de la vida disipada de ciertos elementos eclesiás­
ticos, ni a las intrigas y renc illas ’ frecuentemente desarro­
lladas entre las autoridades y los SLibalternos de las com u­
nidades religiosas, ni menos a las frágiles condescenden­
cias dé los mismos jerarcas episcopales para con virreyes, 
gobernadores, oidores, etc. Ponemos el acento, m irando el 
problema escuetamente, tan sólo sobre la transform ación  
sufrida en suelo americano por la iglesia, como form a so­
ciológica, es decir sobre la deformación esencial, que en 
cuanto organización social espiritual hubo de experim en­
tar de manera inevitable.

Creemos tener algunos fundam entos para a f irm a r lo 
expuesto. Ante todo, conviene recordar la d iferencia  de 
posiciones espirituales de la iglesia; una y la misma según 
la ortodoxia canónica, ora se la contemple en Europa, ora 
en el nuevo continente. M ientras en Europa, tras de haber 
intentado vanamente ejercer una potestad suprema sobre 
la humanidad, se resignó al f in  a guardar una posición me­
nos católica es verdad, pero al menos independiente de las 
influencias de poder temporal, subsistiendo, en consecuen­
cia, como forma social autonóm ica; en las nuevas tierras, 
gracias al patronato concedido por el Papa a la m onar­
quía española, la iglesia católica se colocó de pronto bajo 
el tutelaje del poder civil, siquiera sea en cuanto se refería 
a su organización, ya que en cuanto a los dogmas, preten­
día conservarse intacta. Y aun cuando es verdad que, en 
justificación de tales hechos, h istóricamente innegables, 
podría decirse que sólo valiéndose de un medio semejante 
era posible que la Iglesia extendiese su acción hasta estos 
pueblos, por lo que vo luntariam ente hubo de establecer esa 
delegación de poderes, no es menos cierto que el procedi­
miento en sí considerado im plica, si no una patente con­
tradicción a las doctrinas teóricamente defendidas con 
tanto ardor por la misma Iglesia, una adm irab le  capacidad 
de adaptación a las circunstancias mudables de la historia, 
tornándose de esta manera, menos en una institución es-



UNIVERSIDAD CENTRAL 120

p ¡r itua l, religiosa y eterna, que en un organismo político, 
temporal y vacilante. Acaso por lo que se acaba de expre­
sar, pueda tener razón N itt i,  cuando dice: "Si la Iglesia 
de Roma no puede mudar cuánto se refiere a las bases re­
ligiosas de su constitución, al haber de tener una in fluen­
cia y obrar en los más lejanos países y en contacto con las 
formas políticas más diversas, no puede tener unidad de 
conducta, sino que actúa diversamente, en su interés polí­
tico, con arreglo a las circunstancias" (1).

Todavía más, podemos convenir en que la diferencia 
de posiciones de la Iglesia en América, no tenga una tras­
cendencia efectiva en el plano meramente histórico. Pero 
en el terreno sociológico las cosas toman siempre un valor 
muy distinto. El que una forma social, cualquiera que ésta 
sea — y con mayor razón si se trata de una Iglesia—  con 
una función especialmente adscrita a ella, intransferible y 
válida en tanto en cuanto es desempeñada por la respecti­
va forma, invada el ám bito sociológico de formas entera­
mente extrañas o perm ita la invasión del suyo propio (agra­
vándose el hecho si la otra forma es el Estado), es algo 
que, sociológicamente, demuestra de por sí la relajación de 
la forma social dada.

Desde otro aspecto, débese también advertir que la 
transform ación de la Iglesia, en América no sólo se refirió 
a la forma, es decir a la organización eclesiástica en cuan­
to contextura form al, sino además, al contenido doctrina­
rio, pues, fuera de uno que otro punto sobradamente co­
nocido para ser discutible, los más de ellos no dejaron de 
presentar cierto m atiz  de inseguridad, tanto más cuanto 
que ni los predicadores eran lo suficientemente versados pa­
ra de fin ir su doctrina, ni los oyentes se hallaban preparados 
para comprenderla, ni por lo mismo, creerla; y, puesto que, 
como sucede en toda conquista, la religión del conquista­
dor no pudo verse libre de cierta contaminación, a causa 
del contacto con la del vencido, sobre todo en lo que res­
pecta a las prácticas, — lo que podría probarse con sólo 
recordar las ceremonias religiosas que se realizaban du­
rante la colonia, muchas de las cuales todavía perduran—

(1) Véase: N it t i .— Ob. cit.— Tomo II.— Pog. 285.



430 ANALES DE LA

aquella transformación, no por desapercibida menos cier­
ta, constituyó en la realidad, un fenómeno más extendido 
y de más hondos alcances de lo que puede creerse com un­
mente.

Por fin, el vicio orig inario  con que nacía la Iglesia en 
América, su dependencia en teoría más o menos lim itada, 
y en la práctica ilim itada del poder m onárquico civ il, aca­
rreaba como fa ta l prolongación el hecho censurable de su 
entera supeditación a las autoridades temporales, cuya in­
gerencia incluso en negocios de carácter espiritua l no po­
día evitarse, y es probable que ni siquiera se hacía lo posi­
ble para evitarlo. El consorcio entre las dos potestades co­
loniales era, pues, fe liz  y dentro de él, o la iglesia se con­
vertía en instrumento del poder civil, o éste en a liado de 
aquella, con la particu laridad de que casi siempre la Igle­
sia, olvidando su función específica, — lo que constituyó 
en todas partes su lado flaco—  sirvió como un organismo 
de conquista y dominación del indio, realmente admirable.

Las doctrinas de la Iglesia siempre tendieron a la con­
secución de posiciones ventajosas prácticas, y así, la doc­
trina de su supremacía respecto del poder tem poral, luego 
reemplazada por la separación de órbitas, — aunque, co­
mo vemos, en América se pasó a la del pa trona to—  se tra ­
ducía, en el terreno de la realidad, en un tenaz propósito 
de mantener ciertos privilegios, ciertas inmunidades, den­
tro del Estado, entre las cuales, es preciso recordarlo, so­
bresalían la inm unidad de las personas (exención de ju r is ­
dicción civil) y la inm unidad de los bienes (exención de 
impuestos); no había de, pues, fa lta r le  a la Iglesia de la 
colonia esta envidiable posición, aunque, para m antener­
la, tuviese que abandonarse, en los demás aspectos, en m a­
nos de la autoridad civil (1 ).

Y como quiera que la existencia de estas p re rrogati­
vas, fueros jurisdiccionales e inmunidades es un rasqo de

(1 ) No hoy que olvidar, empero, que incluso el mismo poder civil de enton­
ces ero un poder de orígenes y fundomentoción teocráticos, rozón por la cual ape­
nas si le parecía duro o la iglesio soportar su hegemonía. Después de todo, el ma­
yor anhelo de la monarquía española no ero otro que el de convertirse en el brazo
secular de lo .glesio, o, mejor talvez, en la representante del señorío temporal de 
la cristiandad entera,



UNIVERSIDAD CENTRAL 43 1

feudalidad, ora inminente, ora perviviente, ora en fin  la­
tente, parece pues, que hay una cierta razón para llamar 
a nuestro régimen feudaloide de la colonia, una féudali-
dad eclesiástica.

Todo cuanto ha sido expuesto nos permite ver sin am­
bigüedades la realidad de la transformación sobrevenida a 
la Iglesia, una vez trasplantada a América. Es posible que 
algunos rasgos no estén fielmente trazados; es posible, tam ­
bién, que otros hayan sido omitidos, pero en todo caso que­
da como un hecho indubitable la transformación en refe­
rencia, tanto más grave cuanto que, en el mismo mundo 
europeo, la iglesia hallábase bajo la negativa influencia de 
la Reforma protestante. Y es sugestivo observar, cómo la 
historia le depara a América el singular destino de recibir en 
sus playas, tanto a los hijos de la católica España, represen­
tantes de una iglesia en ese entonces combatiente y comba­
tida, pero desarticulada, como a los de la vieja Inglaterra, 
nuevos fieles de una nueva iglesia, que se presentaba en el 
mundo con el extraño prestigio de ser una iglesia fiel a la 
moral de Cristo.

Pero una iglesia como la católica, que llega a un nue­
vo pueblo en circunstancias tan críticas, y que, luego, en el 
nuevo ambiente ve que se agravan, parece la menos apro­
piada para realizar una conversión de los infieles, es decir, 
para prevalecer sobre la forma religioso-social de los abo­
rígenes. Y esto es exactamente lo que los testimonios de 
la historia y los de la realidad actual, más convincentes to­
davía, nos revelan. La religión católica, ante los ojos de 
los indios, tanto  ante los presentes como a los de sus an­
tepasados de hace cuatro siglos, se concretó y se concreta 
en unas cuantas fórm ulas tangibles; y, lejos de ser creída 
para ser practicada, fué y es practicada, supersticiosamente 
desde luego, sin ser creída, ni menos admirada. Pero., co­
mo ya lo ha dicho Tarde, "m uerta  o viva", una religión que 
se impone, "no comienza por ser practicada, sino por ser 
creída'*' (1 ).

Así, pues, entendemos estar autorizados para deducir 
la siguiente conclusión: Si contemplamos la realidad histó-

(1) . Véase: Tarde.— Ob. cit.— Pag. 234.
u



ANALES DE LA

rico-empírica ecuatoriana, en cuanto contenido de una fo r­
ma religioso-social, o sea como iglesia, en su segundo pe­
ríodo, se advierte que dicha realidad y, parejamente, 
la forma social correspondiente, aparecen desarticuladas, 
sin que pueda hablarse de unidad y v ita lidad, ni rem ota­
mente. Y, sin duda, ello no expresa todavía la verdadera 
situación, porque, después de todo, no se tra ta  solamente 
de la existencia de un cisma, o una separación de dos igle­
sias — lo que, acaso, s ign ificaría  más bien un beneficio, 
pues la dualidad produciría la tensión y toda tensión, más 
si es religiosa, es salvadora, princ ipa lm ente para los mis­
mos elementos que la sostienen— , sino de la im posib ilidad 
sociológica de comprender aquella realidad como conten i­
do unificado de una form a social en p lenitud, tal como lo­
gramos hacerlo, por ejemplo, en el caso de la com unidad 
indígena prim itiva.

Indudablemente, podría decirse que esa a rticu lac ión  
unitaria, propia de las comunidades religiosas prim itivas, 
no es dable en el caso de una religión c iv ilizada, menos 
aún si atraviesa el segundo período de su desenvolvim ien­
to como iglesia, lo cual encierra, en de fin it iva , un fondo de 
verdad, pues no cabe duda de que las relaciones religiosas 
— en las que puede descomponerse la respectiva fo rm a so­
cial—  no tienen igual caracterización en uno y otro caso, 
aunque esencialmente pueden ser reducibles a un mismo 
carácter fundam ental. No es de olvidarse, empero, que, 
ora se trate de una comunidad religiosa prim aria , cuya fo r­
ma sociológica implica, según se ha expuesto, com unidad 
en otros intereses; ora se tra te  de una form a religiosa más 
avanzada, en la que no tenga cabida nada de cuanto no 
sea religión, sólo un ú ltim o  dilema fundam enta l cabe p la n ­
tearse: o la forma religiosa, en cuanto fo rm a  sociológica, 
es válida intrínsecamente, se mantiene en equilibrio , es de- • 
cir, vale como "sistema social", o, sencillamente, presén­
tase como una forma sociológica desequilibrada, esto es, 
como un sistema social en decadencia.

Y, desgraciadamente, en este plano, menos todavía 
que a iravés de las consideraciones precedentes, es posible 
a firm a r que la iglesia católica — form a re.ligiosa capita l en 
el segundo período de nuestra h istoria—  tenga la su fic ien­
te validez intrínseca, para caracterizarse sociológicamente 
como forma ó sistema social invulnerable. Y como pudie-



UNIVERSIDAD CENTRAL 433

ra ser que se nos pida la razón estrictamente sociológica 
de tan decisiva afirm ación, — supuesto que, en un momen­
to dado de la investigación es imprescindible desentender­
se de todo contenido religioso-doctrinario, momento que ha 
llegado justamente— , nos adelantamos a satisfacer la de­
manda, indicando como justificación racional de aquel 
aserto la conclusión general a la que nos ha conducido el 
breve examen anterior, o sea que, en la medida en que lo 
prueban los datos y hechos de la historia, la iglesia cató li­
ca, no obstante — o acaso precisamente por eso—  ser una 
forma sociológica más alta y progresiva, cuya esencia teó­
ricamente debiera consistir en "estar libre de toda solida­
ridad con cuanto no sea religión", en la realidad ha actua­
do como si quisiese descender en categoría sociológica, im­
plicando comunidad en muchos otros intereses no religio­
sos, lo que ha determinado en él la esa tendencia a la rea­
lización de funciones ajenas a su naturaleza y, al mismo 
tiempo, al mal desempeño de la suya peculiar.

O este es el « fa tu m  inevitable de toda religión c iv iliza­
da y progresiva, al que no ha podido escapar la católica, o, 
simplemente, la iglesia católica — forma social comprensi­
va de la religión del mismo nombre—  se ha apartado no­
tablemente, no ya sólo de sus fundamentos morales y doc­
trinarios, como religión misma, sino, sociológicamente, de 
la esfera que le correspondía y que le corresponde. Mas, en 
cualquier caso, queda constante la desnaturalización; y si 
se recuerda, en este instante, cuanto se ha dicho acerca de 
las consecuencias que acarrea la deformación de una for­
ma social — y lo dijimos a propósito de la nación—  apenas 
si quedará duda del peligro que entraña la constelación ba­
jo la cual se encuentra la iglesia ecuatoriana.

Ahora bien, de ningún modo ha de creerse que el se­
gundo período haya term inado con el régimen colonial, 
porque, así como m ateria lm ente subsistió y subsiste, por 
encima de la independencia, la estructuración económica 
de la sociedad ecuatoriana colonial, así también subsistió 
y subsiste la ordenación religiosa de la misma. En econo­
mía y religión, elementos por otro lado harto condiciona­
dos entre sí, el Ecuador substancialmente no ha variado 
desde cuando fué provincia colonial hasta nuestros días.

Históricamente, es cierto, se han producido algunas 
variaciones, notables muchas de ellas. Bastaría recordar,



434
ANALES DE LA

por lo que se refiere a la posición espiritual y ju ríd ica  de la 
iglesia católica, la sustitución del régimen Patronato por 
el del Concordato (García Moreno, 1862 - 1863) ,  mas, so­
ciológicamente, la situación real y objetiva no ha cam bia ­
do pues, ora bajo el Patronato, ora bajo el Concordato, 
ora, en fin, bajo el régimen de separación, (ú lt im am ente  
tenemos la vigencia del AAodus V ivendi) la iglesia no se 
ha detenido en su incontenible proceso de desnatura liza ­
ción, sea convirtiéndose en un organismo po lítico  estatal, 
sea convirtiendo al Estado en un organismo subalterno res­
pecto de ella, sea, por ú ltim o, transformándose ella misma 
en un anti-Estado, en grupo o com unidad po lítica  en decla­
rada oposición al Estado al que lo combate con saña, re­
novando así, en pequeño, y con caracteres más tra g icó m i­
cos que decididamente trágicos, la lucha medioeval de los 
dos Poderes.

La "un idad de fines religiosos", cuyo m anten im ien to  
constituye la función específica de toda iglesia no puede 
ser alcanzada y sostenida, sino a costa de la absoluta re­
nuncia de las empresas temporales, de donde se deduce que 
cuando una iglesia abandona o suplanta su función propia, 
por hábilmente que lo haga, atácase a sí misma, producién­
dose entonces, como efecto de una ley sociológica pro­
funda, una m ultip lic idad  casi in f in ita  de fines, en aparien ­
cia religiosos, aunque en el fondo de otros órdenes, los cua­
les, al igual de lo que sucede en otros campos de la a c t i­
vidad humana, se atropellan y engendran un caótico m un- 
dô , presidido por la contradicción.

No parece sino que la realidad religiosa de la com u­
nidad ecuatoriana, en su segundo período, vista desde un 
ángulo formal, esto es, en cuanto contenido em pírico-his­
tórico de la forma sociológica que se denomina iglesia, s ir­
viese para corroborar lo que antecede, pues han surgido y 
surgen dentro de ella aspiraciones y tendencias, menos au ­
téntica que ambiguamente religiosas, que irrum pen contra 
toda posible unificación formal, porque, por natura leza, 
tienden a la disolución. Desde un paganismo cafo lic izante ! 
como el que domina entre los indios, hasta el cato lic ism o 
teatral izado de los sectores dominantes de la sociedad, pa- 

! 'he por el m ix tif icado  cristianismo de las clases medias, 
tan propenso a la exacerbación fanática , todas son corrien­
tes contradictorias, que lejos de tender a dar unidad moral 

0



UNIVERSIDAD CENTRAL 435

al mundo ecuatoriano, fac ilitando así la creación de una 
alta cultura, marchan aceleradamente a aniquilarlo, como 
si ya no fuese de suyo suficiente la presencia de otros mu­
chos factores negativos.

Así, pues, en estricto sentido, no podría decirse que 
exista una iglesia, en cuanto forma histórico-social en ple­
nitud, correspondiente a la segunda etapa, por mucho que 
el afán interesado de ciertos elementos quiera hacernos ver 
lo contrario. Pero, como quiera que siempre es metódica­
mente necesario examinar la realidad religiosa de un pue­
blo, sub specie Aeclessiae, que es precisamente lo que he­
mos hecho, y como quiera que, por otro lado, ese ángulo 
analítico-form al contemplativo sólo podíamos hallarlo den­
tro de la iglesia católica, no puede menos de ponerse en 
evidencia que, a pesar de todas las imperfecciones y lim ita ­
ciones sociológicas, aquella iglesia puede valer como una 
forma social de hecho u tilizab le  para un conocimiento sís- 
tem ático-form al de la realidad ecuatoriana. Por lo que, en 
ú ltim o término, cabría afirmarse que la iglesia católica 
ecuatoriana es una forma, internamente descompuesta es 
cierto, pero que guarda al menos la apariencia de una fo r­
ma social. Y como puede admitirse que, en una esfera so­
ciológica, las formas sociales ejercen cierta función com­
plementaria, incluso cuando ya no cuentan como tales, he 
aquí que nos creemos respaldados por este principio gene­
ral para insistir sobre lo aseverado.

Por ú ltim o, parece líc ito plantearse una cuestión que 
alcanza im portancia enorme porque mira hacia el fu turo: 
¿Cuál va a ser nuestro sistema religioso-social del porvenir? 
Claro que no queremos sino enunciarla, pues toda respuesta 
pecaría de apresurada. Además, de intento rehuimos res­
ponder, porque podría dudarse de nuestra imparcial obje­
tividad, ya que, sin quererlo, habrían de infiltrarse elemen­
tos puramente subjetivos en una apreciación que, aún de­
biendo ser necesariamente cierta, no lo sería a causa de 
ser anticipada. Sólo nos queda señalar dos hechos como 
premisas valederas para el fu turo  religioso ecuatoriano, y 
sin duda han de decidir en un momento dado del proceso 
sociológico especial: el uno es la imponderable capacidad 
mística del pueblo ecuatoriano, ora se lo considere desde el 
ángulo de su misticismo nativo, ora desde el de su misti­
cismo españolizante; el otro es la no menos ilim itada ca-



ANALES DE LA

pacidad de la iglesia católica para auto-reformarse y pa­
ra dar de sí nuevas iglesias, como si su de fin it iva  y u lt im a  
v ¡rt-ucj  y es, acaso, en este sentido cómo debe entender­
se la eternidad de la iglesia—  consistiese precisamente en 
poder salvarse de ese modo, esto es, reformándose a sí m is­
ma, al tiempo justo en que la obra negativa de la de fo rm a­
ción parece próxima a su término.

Si, pues, en el capítu lo anterior, hemos hablado de una
correspondencia histórica entre nuestro período de la Inde­
pendencia y el período europeo de las cruzadas,' y si, por 
otro lado, hemos reconocido cierta patente y obstinada te n ­
dencia de la actual iglesia hacia su desnatura lización, — en 
este instante tenemos que referirnos, pari passu, a toda la 
América española—  ¿quién dejará de sospechar, s igu ien­
do la metódica de las correspondencias, que. acaso, nues­
tro hemisferio esté no muy lejos de un m ovim iento en algo 
semejante al movim iento de la Reforma europea?

La sospecha en sí, hay que confesarla, no es in fu n d a ­
da, por alucinante que parezca. Podría tratarse de un m o­
vimiento, como la Reforma, en sus fuentes religioso, para 
luego convertirse en un m ovim iento racionalista; podría, 
talvez, alcanzar a institu ir una iglesia, diversa de la actual, 
o reformarla a ésta justamente; podría, en fin , ser-un m ovi­
miento de difusión rápida y fác il, extendiéndose al mismo 
mundo europeo. ¡Son tantas las posibilidades que se c ru ­
zan por la mente! Pero, por lo mismo que no se tra ta  sino 
de meras posibilidades, no nos es perm itido adelantar n in ­
guna. Una cosa, empero, creemos que puede ser ade lan ta ­
da. Cualquiera que fuere el movimiento, — de la rea liza­
ción de éste no dudamos, aunque no podamos decir nada 
concreto sobre su carácter, ni sobre su hora h istórica—  en­
tendemos que no habrá de entrañar la dualidad y el cisma 
para el mundo sudamericano, sino que, más bien, tras la 
trágica dualidad y tros el cisma, cisma en todos los órde­
nes, de nuestra América contemporánea, habrá de darle la
unidad moral indispensable para la realización de su cu l­
tura.



CAPITULO III

EL ECUADOR, COMO FORMA POLITICO - JU R ID IC A:
ESTADO

La realidad empírica es siempre la misma; los hom­
bres son siempre los mismos. Lo que varía no es sino el 
ángulo de investigación c ientífica, ora se trate de exami­
narla como objeto de investigación naturalista, ora como 
objeto de investigación social. Pero incluso dentro del ám­
bito de investigación social, una misma realidad puede ser 
vista y analizada a través de variadas formas, en cuanto 
diverso contenido de cada una de ellas. De este modo, no 
es el contenido en sí el que condiciona exclusivamente a la 
forma, sino, antes bien, la forma la que, conceptualmente, 
condiciona al contenido. En la realidad, empero, según he­
mos manifestado antes, forma y contenido material se 
condicionan mutuamente.

Así, pues, variado el ángulo de observación, queremos 
ana lizar la realidad ecuatoriana, a través de la forma es­
tata l, es decir, como contenido histórico-empírico de la fo r­
ma juríd ico-política. En otras palabras tras de haber exa­
minado a nuestro pueblo en cuanto Iglesia, queremos exa­
m inarlo en cuanto Estado.

Sociológicamente, el Estado es una forma social, en­
tre otras tantas, cuya esencialidad radica — y ella consti­
tuye la línea diferencial respecto de las otras formas—  en 
ser institu ida por relaciones de carácter jurídico, en las que 
puede conceptualmente resolverse. Si, como dejamos dicho 
en páginas anteriores, cada forma social es un conjunto 
sistemático de determinadas relaciones ¡nterhumanas, hay



ANALES DE LA

que reconocer, sin embargo, que todas las formas tienen 
también un elemento sociológico de carácter constante: 
los procesos relaciónales. Así, podemos a fu m a r, una vez 
más, que mientras se considere sólo bajo el aspecto de los 
procesos, las formas, sociales nos han de o fiecer una sor­
prendente identidad de caracteres; y que tan pronto como 
las contemplemos en las relaciones generatrices que las ins­
tituyen, lo que vale decir, en cuanto tales, nos ha de apa­
recer, en cambio, la diversidad correspondiente a cada una
de ellas.

Dentro de este orden de ideas, el Estado, en cuanto 
forma juríd ico-política, no es, pues, otra cosa que el mis­
mo conjunto sistemático de relaciones juríd icas, o sea, la 
ordenación juríd ica dada. Nos equivocaríamos, empero, 
creyendo que la ú ltim a instancia son las relaciones ju r íd i­
cas en cuanto tales, ya que éstas, a su vez, sólo se explican 
en función de las relaciones económicas, como su regula­
ción externa y superestructurada y, por ende, en estricto 
sentido, se resuelven en tales relaciones económicas. Pre­
cisamente, el aporte c ientífico  fundam enta l con que ha 
contribuido la dirección marxista, para una correcta elabo­
ración de una teoría del Estado, es éste: el haber logrado, 
mediante un proceso dialéctico severo, resolver el com plejo 
juríd ico-político que representa el Estado en sus ú ltim os y 
fundamentales elementos. Y, justamente, una de las d ife ­
rencias más palpitantes entre lo que podríamos llam ar una 
concepción mística del Estado y una concepción racionalis­
ta del mismo, es la que va del individuo que ve en el dere­
cho el exclusivo y puro contenido de la form a estatal, sin 
requerir u lterior fundam entación, al que, concibiendo al 
Estado como el mismo ordenamiento juríd ico, en cuanto 
aplicado a una materia dada — por lo que no encuentra 
diferencia esencial entre Estado y Derecho— , no descubre 
más contenido efectivo del Estado que la m ateria de las re­
laciones económicas (S tam m ler).

El que esta distinción entre relaciones juríd icas y rela­
ciones económicas sólo pueda ser percibida de un modo c la ­
ro conceptualmente, mas no en 1.a realidad, es sin duda el 
motivo poderoso que ha obrado sobre la mente hum ana pa­
ra inducirla  a no ver más que el derecho como real conte­
nido del Estado, de un Estado que, por otra parte, era algo 
mas o algo menos que el derecho.



UNIVERSIDAD CENTRAL

/

Desde otro aspecto, conviene recordar que algunas re­
laciones, como las religiosas por ejemplo, — acaso porque 
ponen en juego los factores emotivos—  pueden aspirar, y 
realmente llegan a justificarse por sí mismas, siquiera sea 
en apariencia; en tanto que otras, supongamos las ju ríd i­
cas, ni siquiera pueden aspirar a tal auto-explicación. Po­
dría decirse, con buena razón, que esto, todo lo más que pue­
de probar es solamente que las primeras saben ocultar, dis­
frazar mejor sus verdaderos fundamentos reales, siempre 
los mismos en todo orden de fenómenos. Convenido, d ir ía ­
mos nosotros, añadiendo que si un mundo religioso es al 
menos concebible en función de otros elementos que no 
sean los de la realidad material, un mundo jurídico, a la 
inversa, sólo en función de elementos materiales puede ser 
concebido y concebible.

Ahora bien, de lo expuesto se desprende que, si con­
ceptualmente el Estado es siempre uno, puesto que no es en 
esencia otra cosa que la idealización jurídica del sistema 
económico dominante, sea cual fuere, no cabe negar que, 
desde un punto de vista histórico, el Estado ha revestido 
una gran cantidad de configuraciones. Y, puesto que, por 
el momento no queremos encerrarnos exclusivamente en 
un ám bito lógico-conceptual, ni debemos, porque entonces 
trascenderíamos del campo sociológico — que es realista- 
sistemático, según las direcciones acogidas— , a un campo 
filosófico - social, es forzoso que debamos examinar el Esta­
do bajo una de esas configuraciones concretas, la misma 
que, para el caso que nos ocupa, es la configuración demo­
crático - racionalista del Estado, que tiene su correlato jus­
tamente en la teoría democrático-racionalista del mismo. 
No se debe olvidar, empero, que esta teoría, si bien se orig i­
nó sobre la base de una configuración estatal determinada, 
por lo que tiene de configuración histórica, es, a más de 
esto, una explicación racional del Estado — y, más todavía, 
una de las dos únicas que fundamentalmente caben— , en 
cuya virtud, en cuanto tal, trasciende también a un ámbito 
conceptual super-histórico.

Ha de recordarse, en este punto, cómo, por lo que res­
pecta al Ecuador, la im plantación de la forma estatal de­
mocrática fué una consecuencia, según se pudo ver, de 
aquella obra de la Independencia; pero acaso convenga 
también recordar que las condiciones objetivas materiales,



440
ANALES DE LA

dadas al tiempo de aquel-ios sucesos, eran inequívocamente 
las mismas que lo habían sido durante el período colonial, 
como siguen siéndolo en la actualidad. Por ú ltim o, es p ru­
dente no olvidar que esta forma po lít ico-ju ríd ica  había sur­
gido en el mundo europeo sobre condiciones históricas d i­
versas, precisamente en una época en que nuevas rea lida­
des habían acabado, o les fa ltaba poco para él lo, de a n i­
qu ilar las condiciones materiales de la feudalidad europea, 
hecho éste que implicaba una profunda transform ación, pa­
tentizada en todos los órdenes de la sociedad, a través de 
diversos fenómenos históricos; correspondiéndole precisa­
mente al sector juríd ico-po lítico  la aparic ión de la nueva 
fórmula estatal, teóricamente sustentada sobre bases ra­
cionalistas, no ya sobre la autoridad de los dogmas, desme­
nuzada entonces a la luz de una crítica  implacable.

Pero, en fin, la verdad es que aquella fo rm a ju ríd ico- 
estatal fué trasladada a Am érica, incluso a nuestro pueblo; 
y, a pesar de que sufrió también, como la iglesia, una sen­
sible deformación en cuanto form a sociológica, no pudo 
menos de subsistir, como subsiste todavía. De esta m ane­
ra, lo que nos compete propiamente por ahora es e xa m in a r­
la en cuanto forma comprensiva de la realidad histórica 
del Ecuador republicano. Ello no obstante, vamos tam bién 
a hacer extensivo un tal examen a la prim era etapa, la 
aborigen.

Y, como para proceder al análisis propuesto, es nece­
sario servirnos de una categoría conceptual fundam enta l, 
en la que pueda verse un elemento capita l de la fo rm a po­
lítico-juríd ica, juzgamos acertado dar ese valor a la no­
ción de "pueblo" - sujeto del poder, noción que, como se 
pudo ver claramente en la primrea parte de este ensayo, es, 
en buena lógica, inexcusable para la construcción c ie n t í f i ­
ca y correcta de una teoría democrática del Estado. Así, 
pues, es a través de esta categoría cómo vamos a observar la 
realidad empírica de la vida política-ecuatoriana.

Si hemos convenido en asignar al imperio incaico (nue­
vamente creemos necesario referirnos a esta etapa de l-m un­
do precolombino, por ser la inm ediatam ente anterior) el



UNIVERSIDAD CENTRAL 441

rol sociológico de Iglesia, más que el de Estado, apenas si 
parece haber una razón metódica para tra tarlo  en este ca­
pítulo. Sin embargo, a mayor abundamiento, podemos ha­
cer ciertas consideraciones al respecto, a fin  de esclarecer 
la cuestión de modo terminante.

Sería absurdo pretender encontrar dentro de la reali­
dad místico - política del Incanato nada que pueda ser ele­
vado a la categoría de contenido efectivo de una noción ju ­
rídica de pueblo. Sin duda, cronistas, historiadores y co­
mentaristas nos han hablado del pueblo incaico, de los 
pueblos aborígenes, e incluso nosotros mismos hemos em­
pleado tales términos, sin darles, es cierto, ninguna acep­
ción de carácter político - jurídico. Mas, en estos casos, ha 
de comprenderse con facilidad que el único sentido posible 
del térm ino citado es el sentido biológico - genético o natu­
ralista (pueblo n a tu ra l).

Como quiera que se tra taba de una Iglesia, de una co­
munidad mística de creyentes y, por lo menos hasta la in­
vasión española, de una Iglesia en plenitud y articulada, se­
ría vano descubrir en ella los rasgos específicos de una so­
ciedad política, no siquiera embrionaria, menos avanzada 
y progresiva. En un sentido lato es cierto, se puede hablar 
de Estado, entendiendo por tal, cualquier sistema de convi­
vencia que im plíc itam ente presuponga la "dom inación" de 
una m inoría sobre una mayoría. Pero si queremos enten­
der restringidamente la noción de Estado, y, sobre todo, 
dentro de las necesarias lim itaciones metodológicas que han 
de acompañarle, si lo contemplamos a través de la forma 
progresiva que ha revestido en el ámbito de la civilización 
europea, es evidente que, refiriéndonos a la realidad abo­
rigen, no se puede técnicamente hablar de la existencia de 
una forma juríd ico-política  diferenciada, ya que la forma 
religiosa, la Iglesia, era la supraordinadora y, en todo caso, 
la ú ltim am ente decisiva.

En gran parte, puede aseverarse que dentro de la po­
sición en que nos hallamos colocados, es fácil descubrir 
ciertas analogías entre las formas místico-religiosas y po­
líticas.de los pueblos orientales (Asia, Oceanía, etc.) y 
las de la América precolombina. Ahora bien, si con rela­
ción a aquellas ha a firm ado Hauriou, según se ha visto, la 
inexistencia de caracteres racionales - estatales y, por en­
de, el predominio de los caracteres místicos y mitológicos,



ANALES DE i a

quiere decir que estonios en pos i b i I i ci o d de sentor, parí 
passu, semejantes afirmaciones, con respecto a nuestro 
mundo de formas culturales precolombinas, supuesta aque­
lla analogía, que podría probarse fác ilm ente  con sólo una 
labor descriptiva, que por el momento no nos incumbe rea­
lizar ( 1 ).

Podría hacerse motivo de objeción contra nuestras 
afirmaciones el que en la realidad haya existido un gobier­
no, autocràtico es cierto, pero presidido por una f ig u ra  real, 
que es la del Inca. Y si, pues, puede decirse, un Estado, por 
absolutista y autocràtico que sea, no deja de serlo, si exis­
te un órgano de la autoridad que entiende rea lizar gestión 
gubernativa, acaso sea líc ito  ap licar la noción de Estado al 
Imperio de los Incas. No negamos que pueda suceder así; 
en verdad, no cabe d iscutir que en la realidad po lítica  exis­
tía  un autócrata que tenía en sus manos el poder. Pero ello 
no tiene valor sociológicamente, porque, desde este punto 
de vista, la figura  del inca era menos un órgano de la au­
toridad que, según se ha dicho, un "s ím bolo colectivo". Y 
exactamente, cuando en los pueblos los Reyes son tomados 
como símbolos colectivos, se está más cerca de una orga­
nización eclesiástica que de una organización estatal.

Hay que tener en cuenta que en comunidades de esta 
clase, según principios generales, el Rey o M onarca, es de­
cir, la figura  Real en la que, simbólicamente, encarna la 
fuerza impersonal del grupo, ocupa una situación no muy 
envidiable, a causa del gran número de obligaciones y res-

' 1 i Hemos dejado yo sentado — dice el autor en referencia—  (v. págns. 
¿-65 - 2 6 6 1 que a excepción de las Repúblicas fenicias, el Estado asi comprendido 
no habió sido realizado sino por la raza aria, que Egipto, Asiria y Caldea no ha­
bían conocido sino Gobiernos religiosos y feudales. Pero es necesario notar también 
la coincidencia que existe entre la aparición del Estado y ciertos perfeccionamien­
tos del idioma. La del Estado antiguo coincide con la , del alfabeto fenicio, mien­
tras que los gobiernos egipcio y osirio no habían tenido a disposición más que el 
alfabeto ideográfico complicado e incómodo. La aparición del Estado moderno coin­
cide con el descubrimiento de. la imprenta. La de las constituciones democráticas 
con la aparición de la prensa diaria. Existe evidentemente un lazo entre la organi­
zación estatal y la escritura, el Estado supone el escriba". Cualquiera que pueda 
ser Ja verdad contenida en esta afirmación, no podemos menos de preguntarnos: 
¿no es posible que exista uno relación entre la ausencia de escritura en el imperio 
incaico y la falta de un auténtico régimen estatal?



UNIVERSIDAD CENTRAL W3

ponsabilidades que le incumben, no por el hecho de tener 
el poder en sus manos, sino por representar a la divinidad 
con la que, por otra parte, se siente emparentado; llegan­
do esto a veces a extremos tales — claro está que cuanto 
más prim itivas son las comunidades— , que la Monarquía 
o Jefatura acaba por hacerse insoportable para el que la 
desempeña (1 ).

Pero como quiera que al observar el mundo indígena 
descubrimos en él la permanencia de determinados rasgos 
que prueban la obligación sagrada del inca de atender a 
ciertas funciones, casi, diríamos, paternales o providencia­
les, como, por ejemplo, la de satisfacer las necesidades de 
todos sus súbditos, no parece improcedente deducir que, 
pues es propio de quien ejerce o cree ejercer una autoridad 
providencial velar protectoramente por el bienestar de sus 
súbditos, en la comunidad incaica regía una organización 
de índole religiosa y eclesiástica.

No cabe pasar adelante, sin embargo, sin hacer una 
corta consideración, de carácter jurídico, acerca de la índo­
le general de la legislación indígena precolombina. Como 
se sabe, ella era notablemente precisa, minuciosa y deta­
llada alcanzando con igual in flex ib ilidad  a las cosas y a 
los hombres, y revelando en todas sus disposiciones un es­
p ír itu  colectivista francam ente mantenido. En contra de 
tal sistema de leyes se han hecho valer unas cuantas acu­
saciones, de preferencia aquella que, dirigiéndose precisa­
mente contra la tendencia fundam ental de la legislación in­
caica, tacha a ésta de mecanizada, haciéndola aparecer 
como que coartaba la libertad del individuo y transform a­
ba a los hombres en "autóm atas".

Sería perfectamente inútil volver a exponer en este 
punto algunas argumentaciones que ya en el primer capí­
tulo de esta segunda parte adujimos con clara convicción. 
Así, pues, nos reduciremos por el momento al examen del 
punto esencial de la cuestión. Naturalmente, la legislación

l I i "En Nine o Savaje Island, isla coralífera del Océano Pacífico — nos 
dice a este propósito instructivamente Freud— , la monarquía se ha extinguido prác­
ticamente, pues nadie se mostraba dispuesto a asumir las funciones reales, carga­
das de responsabilidades y peligros".—  (V. Tótem y Tabú.— Pag. 73 K



444
ANALES DE LA

aborigen descendía a regular hasta los quehaceres más pe­
queños de la actividad humana, penetraba puede decirse 
con la frase usual, en los hogares y en las vidas de los súb­
ditos con singular exactitud y no descuidaba ni los actos 
más ordinarios de la existencia, hasta el extrem o de que, 
según refieren las crónicas, nadie podía moverse librem en­
te de un lugar a otro del Imperio.

Pero, a propósito de todo esto, es im prescindible traer
a cuento y recordar la diferencia que cabe señalarse entre 
libertad y libertad, esto es, libertad natura l, de un lado, y 
libertad política o civil, de otro. Hay que entender por l i­
bertad política aquella que, justam ente por poner freno a 
la libertad natural, hace posible la existencia de un orden 
jurídico, de lo cual puede inferirse que la una es con tra ­
puesta a la otra, más todavía, que la una niega a la otra, 
por lo que con grande acierto dice Kelsen: "Desde el pun­
to de vista de la naturaleza, y en un sentido p rim it ivo , l i­
bertad significa la negación de las leyes sociales, y desde 
el punto de vista de la sociedad, la negación de las leyes 
naturales" (1) .

Ahora bien, no vamos a decir que en el Im perio exis­
tía la libertad en sentido político-social, pero, al menos, es 
innegable que se había comenzado a poner freno y l im ita r  
la libertad natural, y a la verdad no sin éxito. Por otra par­
te, no cabe que hubiera podido existir libertad po lítica  en 
una comunidad que era una Iglesia, antes que un Estado, 
ya que esta libertad supone necesariamente un pueblo, por 
restringido que realmente sea, pueblo que, hay que confe­
sarlo, estaba lejos todavía de aparecer en el Imperio de 
los Incas. Claro está que, por lo mismo, la ordenación ju- 
rídico-política del Imperio, rud im entaria  aún es cierto, se 
caracterizaba en mayor grado, precisamente a causa del 
carácter eclesiástico de la comunidad, por su m istic ism o 
que por su racionalismo; empero, no se puede menos que 
reconocer, al mismo tiempo, que aparecían en ella algunos 
destellos, apreciables ya, del elemento racional del hombre.

Asi, pues, en este sentido, no sólo no es un defecto el 
que la legislación indígena haya tenido aquellos caracte­

(1) V. "Esencia y valor de la democracia".— Pag. 17).



UNIVERSIDAD CENTRAL 44 5

res y se haya hallado animada de una tendencia colectivis­
ta, sino, antes bien, una virtud. Porque ello, después de to­
do, nos está revelando dos hechos interesantes y dignos de* 
subrayarse: en primer lugar, el que su colectivismo, a cau­
sa de ser debido justamente al complejo místico predomi­
nante, implicaba también, ya de por sí, cierta limitación 
a la libertad natural, no tanto jurídica, es verdad, cuanto 
religiosa, pero no menos eficaz; ya que, como puede recor­
darse, las limitaciones religiosas, impuestas por todas las 
iglesias, obran admirablemente sobre sus miembros; y, en 
segundo lugar el que su contingente racional, que no pue­
de discutirse, aun cuando sea débil, habría llevado a buen 
térm ino la tarea de erigir un orden político de libertad, so­
bre una base de la negación de una ley natural, a la que 
había empezado a sojuzgar.

Y, puesto que toda libertad natural, abandonada a sí 
propia, obra destructivamente del punto de vista social, no 
cabe duda que ponerla coto es impedir que una implacable 
concurrencia determine la desaparición de la misma so­
ciedad o que convierta a ésta en una "arena a la que mu­
chos combatientes, los más numerosos, deben descender 
desnudos a enfrentarse con adversarios armados de los pies 
a la cabeza.-. v . . "  (1) ,  como nos dice Letourneau. Y el
mismo añade estas enfáticas palabras, con las que cerra­
remos este párrafo : "La  selección no es, como parecen 
creerlo ciertos devotos del darwinismo, una divinidad sen­
tim enta l, animada de las más nobles intenciones; es sim­
plemente el resultado de la lucha para v iv ir en un medio 
dado, cualquiera que sea. A  menudo ella es regresiva, y, 
en una c iv ilización mercantil, la victoria será casi siempre, 
no del más digno, no del mejor dotado moral e intelectual­
mente, sino del más ávido, muy a menudo del más rico" (2).

Precisamente, la legislación colectivista del incanato 
tendía a im pedir que su civilización se transformase en 
mercantil. Y ha de reconocerse que, al menos juzgándola 
como adecuada a aquella etapa prim itiva, resu-ltó benefi­
ciosa.

(1) Véase: Ob. cit.— Pág. 538.
(2) Véase: Ob. cit.— Pág. 538.



4 4 0
ANALES DE LA

♦

Volviendo los ojos a la realidad colonial, para estu­
diarla desde el mismo punto de vista, nos encontramos con 
algunos aspectos importantes que es necesario analizar.

Por una parte, conviene recordar que la fo rm a de Es­
tado entonces predominante en Europa y, consecuentemen­
te, aplicada a España, era autocrática, pues según el espí­
ritu encerrado en la concepción teórica correspondiente, 
que era la concepción patrim on ia l del Estado, el Rey, que 
tenía el poder por gracia divina, era señor absoluto y le­
gislaba de manera más o menos a rb itra ria . No es necesa­
rio insistir en esta parte sobre el asunto mencionado, por­
que ya en el Capítu lo tercero de la prim era parte fué t ra ­
tado.

De otra parte, ha de hacerse mención del carácter ju ­
rídico auténtico que nuestros países a lcanzaron a tener en 
su calidad de colonias españolas. A le jandro  V I, Papa, ha­
bía hecho cesión a los Reyes católicos de todo el te rr ito r io  
americano, descubierto y conquistado hasta 1493 y de to ­
do el que se descubriere y conquistare en adelante, de jan­
do a salvo las posesiones de los Príncipes cristianos que se 
encontraren. De acuerdo con el c rite rio  ju ríd ico-ca tó lico  
dominante, al que combatiera ya entonces un español jus­
tamente, el Padre Francisco de Vitoria," con su lema "P a­
pa Non Est Orbis Dominus", la cesión era justa, ya que se 
consideraba al Pontífice como representante de Dios, dueño 
y señor del Orbe. Esta donación fué hecha sub condifrione: 
la conversión de los indígenas. La bula Pontific ia  fué te ­
nida como un verdadero t í tu lo  ju r íd ico  que, unido al he­
cho de la " jus ta  guerra", que por causa de los infieles ha­
bía llevado a las tierras de Am érica  la M onarqu ía , respal­
daba y aseguraba la ocupación vio lenta — pues no era 
otra cosa lo que había sucedido—  de los países am erica­
nos por parte de los españoles. Y si, pues, según el espíritu  
de la donación, ésta era en favor, no del reino de España, 
sino de la fa m ilia  real, de la M onarqu ía , del Rey mismo, lo 
que por otro lado estaba de acuerdo con aquella concep­
ción del Estado, ya puede inferirse la condición ju ríd ica  que 
iban a tener las colonias americanas.



UNIVERSIDAD CENTRAL 447

No se crea, sin embargo, que en aquellos mismos tiem­
pos no surgiesen impugnadores, no sólo de este sistema de 
donación, sino del hecho mismo de la conquista y del sub­
secuente establecimiento del poderío español en América. 
Pero todo fué en vano. Fué en vano que el Licenciado Fal- 
cón, en su "Representación hecha ante el Rey, etc.", cen­
surase duramente a la Monarquía, demostrándole convin­
centemente que ningún títu lo  le favorecía para justificar 
su señorío en el Nuevo Continente, ni el de la concesión del

£ m § f
Papa, ni el de la justa guerra. Por lo que no tuvo reparos
en concluir que "  aunque su Majestad es señor de las
tierras del Reino de Castilla, por haberlas conquistado y ga­
nado con justa guerra (por la cual adquieren los príncipes 
señorío en todos los bienes raíces) no lo es de las tierras 
destos reinos, pues no los hubo por justa guerra, y, por con­
siguiente, se sigue que no puede dar las tierras dellos" (1 ). 
Y fué en vano, también, que, antes todavía, ya el mismo 
Fray Bartolomé de Las Casas, que si había clamado menos 
contra los "derechos" que contra los "hechos", como dice 
Levillier (2) ,  fué, sin duda, ora porque tuvo insuficiente 
preparación jurídica, ora porque los "hechos" hubieron de 
impresionarle más, sentase las siguientes conclusiones que, 
a decir verdad, no han debido sonar bien a los oídos del M o­
narca: "Estas eran — dice Capdevila—  sus conclusiones: 
I a— Que cuantos cooperaron a la prisión y muerte del le­
g ítim o Inca A tahua lpa  cometieron gravísimos pecados mor­
tales; 2a— Que era obligación principalísima restituir el 
reino a los legítimos sucesores del Inca asesinado, so pena 
de condenación eterna, "pues cada uno es obligado a guar­
dar jus tic ia " si no quiere condenarse; 3a— Quevdebían res­
titu irse íntegramente los cargamentos de oro que A tahua l­
pa dió por su rescate y las demás riquezas que mal se hu­
bieron; como tam bién los bienes procedentes de todos los 
robos y daños que hicieron aquellos pervertidos hombres, 
"sin fé y sin verdad"; 4 a— Que debían restituirse todos los 
tributos impuestos por el conquistador "hasta el último 
grano de m a íz "; 5a— Que, asimismo, habíanse de restituir

(1; Véase: "Coleccióri Urteaga - Romero.— Tomo II.— Pag. 139.

(2) Véase: "Revista de las Españas".— Pag. 12.



ANALES DE LA

las tierras con todas sus mejoras; las villas y demás luga­
res- 6a Que la Iglesia misma ni pudo ni podía tom ar diez­
mos a los ladrones de las tierras y cosas robadas; debiendo 
por consiguiente indemnizarse a los indios por las tierras 
ocupadas con templos y conventos; 7a— Que así tam bién 
el Rey de España y los súbditos españoles debían devolver 
las minas detentadas contra la vo luntad de los Incas e in­
dios particulares; 8a— Que idéntica restitución justiciera 
debía hacerse de todos los tesoros sacados de las sepultu­
ras, "hasta un maravedí".

En suma, el español se define como poseedor injusto, 
y así nada de lo que posee es suyo, como no sea su pecado 
m orta l"  (1 ).

Con razón añade entusiasmado el mismo Capdevila : 
"Todo enseñaba y predicaba el santo paladín, seguro aca­
so, como se dice en las Escrituras, de que si él no hablara, 
las piedras se levantarían para h a b la r"  (2) .

Así, pues, esto no obstante, los dominios americanos 
fueron considerados juríd icam ente como de propiedad par­
ticu la r de la casa reinante, y todo parecía converger a con­
solidar este carácter, ora la concepción del Estado, ora las 
condiciones jurídicas de la bula del Papa. Y, en el mejor 
de los casos, aunque estas provincias hubiesen sido s itua­
das al mismo nivel ju ríd ico  que la metrópoli, nada habrían 
ganado desde el punto de vista po lít ico -ju ríd ico , porque 
también España misma, la España de entonces, es decir, el 
pueblo español, era juríd icam ente un objeto, mas no un 
sujeto de poder.

A  la luz de estos criterios, compréndese sin d if ic u lta d  
la ausencia de una realidad política  en el régimen colonial, 
que pueda servir de base para la configurac ión  de una no­
ción po lít ico  - ju ríd ica  de "p u e b lo "; y, si bien es cierto  que 
podría lícitamente hacerse extensiva a las colonias la ca li­
dad juríd ica de objeto de dom in io ", propia del pueblo me­
tropolitano, hay que convenir en que tal carácter, si ju r í ­
dico es verdad, entraña, empero, la negación de toda sub- 
jeti vi dad juríd ica en los súbditos, la que, en consecuencia,

(1 I Véase Ob. c it.— Pág. 76.

(2) Véase Ob. c it.— Pág. 76.



UNIVERSIDAD CENTRAL 44 0

recae sólo sobre el Monarca, ipso-jure convertido en autó­
crata.

La organización de la realidad colonial, es cierto, se 
caracteriza como organización política antes que como 
eclesiástica; pero todavía flota, por así decirlo, un vago alien­
to místico, que se traduce en la creencia ingenua de las ma­
sas en la divinidad de origen, si no ya de la persona misma 
del monarca, de la autoridad encarnada en él. Tal creen­
cia, como no puede menos de esperarse, da sus resultados 
en la teoría y en la práctica del Derecho público, uno de los 
cuales, acaso el decisivo, es precisamente impedir que tales 
masas se transformen, no diremos en un pueblo, pero ni si­
quiera en m ultitud , en el sentido aritmético de Tomás de 
Aquino, Suárez y demás tratadistas políticos del escolasti­
cismo medioeval.

Y si las masas, en América como en España, en la M e­
trópoli como en las Colonias, alimentaban con fervor la fé 
en la omnipotencia del César español, diferenciándose ape­
nas en que las unas veían en él, además, un posible defen­
sor de la Iglesia Católica, y para las otras aparecía como 
un nuevo mito, puede deducirse, por una parte, cuán lejos 
se encontraban aquellas masas de transformarse en ele­
mento subjetivo de un Estado, en un auténtico pueblo y, 
por otra, cuán sagrada ha debido aparecer ante sus ojos la 
autoridad real, ora la ejerciese personalmente el Rey, co­
mo en España, ora la delegase parcialmente en las poco es­
crupulosas manos de gobernadores y virreyes, como en 
América.

Pero si sólo como elemento objetivo del Estado, esto 
es, como objeto es concebible un "pueblo" dentro de la rea­
lidad política de entonces, quiere decir que esta noción, 
puesto que su contenido real viene a confundirse con el con­
tenido real del pueblo, en sentido natural, ya que no hay 
nadie que se exima del deber juríd ico de sometimiento a la 
autoridad, se extiende siempre hasta límites conceptuales 
y reales más amplios que de los del concepto jurídico de 
"pueblo" en sentido subjetivo; mas, como quiera que lo 

. gana en extensión, pierde en comprensión, resulta que el 
individuo, en su calidad de miembro del pueblo en cuanto 
objeto de dominio, no puede caer sino dentro de un status 
pasivo, o sea, de prestaciones al Estado, habida cuenta de 
los cuatro status jurídicos posibles en los que, según Jellínek,



ANALES DE LA
450       Z

puede hallarse situado el individuo respecto del Estado. Es­
tos cuatro status: pasivo, negativo, positivo y activo, ago­
tan las posibles situaciones en que puede hallarse el ind i­
viduo por relación al Estado. Prestaciones al Estado, liber­
tad frente al Estado,’ exigencias al Estado, prestaciones pa­
ra el Estado: Tales son los puntos de vista bajo los cuales 
puede considerarse la situación pública del individuo. Es­
tos cuatro status forman una línea ascendente: Prim era­
mente, el individuo, prestando obediencia al Estado, care­
ce de personalidad; después se le reconoce una esfera au­
tónoma de libertad; más tarde el Estado se obliga a realizar 
ciertas prestaciones a favor- del ind iv iduo; por f in , lo vo lun­
tad individual partic ipa en el ejercicio del poder estatal de 
dominación, o incluso queda reconocido como t i tu la r  del 
fmperiurrt estatal". Tal es la doctrina expuesta por el ¡lus­
tre profesor, a la que queremos únicam ente hacer cierta 
aclaración: De ningún modo puede creerse que deba existir 
necesariamente una cronológica sucesión entre los cuatro 
status, ni que, dentro de un Estado dado, sólo uno de ellos 
ha de aparecer. Cierto que, en líneas generales, no puede 
menos de reconocerse un avance evolutivo, un progreso, 
desde el primero al cuarto status; cierto, por otro aspecto 
que en cualquier Estado concreto un determ inado tipo  ha 
de predominar; pero ni sigue en cada caso dado el mismo 
ritm o evolutivo, genéricamente trazado, el progreso ju r íd i­
co dé un pueblo, ni dejan, de otro lado, de coordinarse en 
él, bien que en grados diferentes, los cuatro status señala­
dos (1 ).

Y lo que tenemos que conclu ir de todo esto es que el 
status pasivo, único determ inante en la realidad y en la teo­
ría políticas del régimen colonial, e incluso del m ismo ré­
gimen metropolitano, si es verdad que no es incom patib le  
con la existencia de un Estado poderoso y dominador, y an­
tes bien parece ser su correlato, es, en cambio, inconc ilia ­
ble con un régimen po lít ico-juríd ico  que ha de g a ra n tiza r 
la personalidad humana y, sobre todo, la libertad, ju r íd i­
camente comprendida.

i7 como pudiera suceder que se quisiera objetarnos,-

11 ) Véase Kelsen, cita de Jellinak.— Pág. 502.



UNIVERSIDAD CENTRAL 451

presentándonos, a modo de situación contradictoria la exis­
tencia, desarrollo e importancia de las instituciones muni­
cipales, en una época brillantes en la península, que fueron 
trasladadas a sus colonias, queremos anticiparnos a mani­
festar que vale la objeción, siempre que se la reduzca a los 
límites y proporciones inherentes. Es decir, siempre que se 
tenga en cuenta cómo los Ayuntamientos tenían sus cabil­
dos abiertos y cuáles, de entre los pobladores eran sus miem­
bros de derecho, porque no ha de olvidarse que sólo deter­
minados individuos formaban parte de aquellas asambleas, 
casi siempre los más acomodados, y, desde luego "sólo quie­
nes mantienen caballos pueden desempeñar los cargos mu­
nicipales*7 (1) ,  según el decir de Mayer. Y siempre 
que se tenga en cuenta, también, por lo que respecta a 
América, que, a más de estas restricciones originarias del 
Cabildo, hubieron de establecerse limitaciones absolutas 
para la población indígena, que apenas pudo contar con un 
Alcalde Mayor, como intermediario entre ella y sus do­
minadores. Todo esto, sin siquiera mencionar el s ignifica­
tivo hecho de que, al tiempo de ser trasladado a las colo­
nias, "el tipo del m unicip io castellano del siglo X V I, en el 
que la antigua asamblea general de vecinos o consejo abier­
to, que constituía cierto self - governement local, ya había 
perdido su importancia por el intervencionismo real" (2).  
distaba mucho de ser un organismo jurídico capaz de opo­
nerse a los excesos del poder central.

Pero indudablemente, toda vez que se trata de estu­
diar la realidad político - social de entonces, en cuanto con­
tenido de una forma juríd ico - estatal, es innegable que, en 
ú ltim a instancia no podemos menos de detenernos a exa­
m inar por un momento el sistema juríd ico vigente, la legis- 
ación colonial, sobre la cual, por otra parte, se ha derro­

chado una lite ratura  elogiosa, haciéndola aparecer como
una obra maestra de legislación, plena de equidad y jus- 
ticia. *

Ha solido afirmarse con rara unanimidad que la le­
gislación de Indias, en cuanto legislación colonial, no ha si-

(1) Véase Mayer.— "'Historia de las Instituciones de España'".— Pag. 73.
(2) Vcase Colecc. de Doc. ined. para la Historio. . . . Tomo V III .— Pag. I 16.



ANALES DE LA

do superada antes ni después, y, si bien algunos atacan el 
efectivo incum plim iento de ella en el terreno de los he­
chos, no dejan empero de reconocerla valida cuando se la 
considera en sí misma. Pero, ¿era en verdad como se a f i r ­
ma? Ante todo, creemos conveniente hacer la observación 
de que el verdadero espíritu que esencialmente hallábase 
¡nfundído en la legislación colonial no era en realidad un 
espíritu proteccionista, que implicase la existencia de be­
nevolente y paternal consideración para el indio, sino, más 
bien, un espíritu romanista (ya es bien conocido el in f lu jo  
del derecho Romano sobre el Español) y opresor, d iríam os 
esclavista, que, partiendo del crite rio  de la desigualdad 
natural existente entre conquistadores y conquistados, y ba­
sándose en ella, no hizo otra cosa que lega lizarla  y darle 
carácter civil, produciendo de este modo unG legislación 
cuya primordial tendencia era, después de todo, la de re­
gular la propiedad de los nuevos señores, el reparto, d is tr i­
bución, permuta, etc., de los bienes adquiridos por la con­
quista, entre los cuales, doloroso es decirlo, ha llaba lugar 
preeminente el indio, que si no era declarado expresamen­
te esclavo, nada le fa ltaba  para serlo, aparte de que no sólo 
la esclavitud quoad nomer¡ es form a de opresión.

A  todo esto débese, sin duda, el que, a pesar de no 
haberse caracterizado tampoco el régimen precolom bino 
como un régimen de libertad, ni mucho menos, aparece el 
régimen colonial como un sistema juríd ico  opresivo, que, 
si ya en teoría impuso al indio determ inadas lim itaciones 
jurídicas odiosas, aunque aparentando dejarle c ierta  esfe­
ra autónoma estrechísima, abandonó en la práctica al nue­
vo súbdito o vasallo a las arbitrariedades y voluntariosas 
decisiones de quienes ni querían tra ta r  m ejor al indio, ni, 
desde luego, sentíanse m oralm ente inclinados a hacerlo. 
Evidentemente, bajo el señorío del Inca había existido la 
opresión, ni hay cómo negarlo; sin duda, además, no pue­
de desconocerse que el espíritu de la legislación incaica no 
era más hum anitario  que el de la posterior. Pero no cabe 
negar igualmente que la legislación indígena, — y con esto 
no pretendemos establecer n ingún sistema de com paracio­
nes entre la una y la o tra— , precisamente a causa de ser 
una legislación prim itiva , no pretendía valer como una le­
gislación que se justificase racionalmente, razón por la 
cual sus preceptos aducían siempre, exp líc ita  o im p líc ita ­



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 5 3

mente, ‘ motivos religiosos como finalidades justificativas; 
en tanto que la legislación romanista de la colonia, a la in­
versa, pretendía justificarse como obra provista de fines 
racionales. Y lo que más ha contribuido, acaso, a desvir­
tuarla y ha de haber contribuido, ya desde entonces, a vol­
verla inexorablemente dura es, sin duda alguna, este he­
cho de que mientras pretendía valer como legislación ra­
cional y, por ende, hallarse teleológicamente coordinada, 
en verdad escamoteaba los fines racionales, sin siquiera te­
ner, como la indígena, la compensación de aducir motivos 
justificantes extraídos de la mística (1) .

Y si por añadidura recordamos que una legislación es 
o no mística, en defin itiva, y vale únicamente en cuanto re­
presentación psíquica coactiva que obra y actúa de uno de 
esos modos sobre los sometidos a ella; y que, por otro lado, 
sólo como obra m ítica podían representarse nuestros abo­
rígenes — ya que su status cu ltura l no daba para más— , 
resulta que, en no pudiendo verificarse plenamente tal re­
presentación, por la fic tic ia  racionalización del sistema le­
gal, éste habrá acabado, en f in  de cuentas, por aparecer 
ante sus súbditos como una obra mítica, pero in jus tif i­
cable — ya que, en este campo, sólo los motivos místicos 
son capaces de in fund ir, al jus tif ica r una legislación, un 
sentimiento de plena adhesión a ella— , y, en consecuencia, 
insoportable; lo que habrá engendrado en el súbdito un ab­
soluto a le jam iento sociológico del sistema legal del vence­
dor, que si no ha podido ser expresado por el indio de una 
manera term inante, no ha dejado de serlo, mal o bien, por 
medio de ésa que podríamos llam ar resistencia pasiva del 
indio a la c iv ilización occidental. Y si toda resistencia, pa­
siva o no, implica ya un sentido de lucha, por recóndito que 
sea, puede parecer fundada la suposición de que en el in­
dio hay, por lo menos, una firm e tendencia a no destruirse, 
ni a perm itir que se le destruya totalmente.

Pero la lógica consecuencia de todo lo antedicho hu-

(1 ) El indio podía comprender y ver con agrado que el sol tuviese una 
gran parte de la tierra, por ejemplo; pero no podía comprender, y, en todo caso, no 
veía con agrado que de esas mismas tierras se declarase dueño y señor un hombre, 
A o B, que respaldaba sus dominios con un papel escrito y firmado por otro al que 
Mamaban Virrey, Gobernador o Rey.



ANALES DE LA
1.5 4 ----------- -------- ---------- ---------- -------------------------------------

biera debido ser lo de que el indio, representándose lo legis­
lación como un yugo insoportable, se decidiese al f in  a com ­
batirla e incluso o deshacerla; sin embargo vemos que sal- 
vo alaunos levantamientos aislados que se efectuaron en los 
primeros tiempos del coloniaje y que, por cierto, hablan ad­
mirablemente en favor de quienes partic iparon en ellos, el 
indio, no obstante toda representación, hubo de someterse 
al sistema juríd ico impuesto. Pata ello no hay otra razón 
que la última rafio de toda conquista y, en d e fin it iva , de 
toda convivencia en la que unos dom inan y otros obedecen; 
la compulsión, física o moral, la fuerza. El representarse la 
legislación vigente como in justificab le , y, a pesar de ello, 
no poder realmente destronarla, porque, después de todo, 
apareció como una obra m ito lógica, constitu ía  con eviden­
cio una fa ta lidad para el indígena; y, sin duda, el más hon­
do sentido de la opresión colonial, — como, por o tro  lado, 
de toda opresión—  estaba y está en eso.

Nos interesa ahora poner de relieve un hecho que en­
trañaba y entraña una contradicción y hasta un absurdo. 
Las limitaciones juríd icas a las que hemos a ludido, tales 
como el servicio personal, las encomiendas, el yanaconaz- 
go y los mitas, forma secundaria del servicio personal, a ta ­
caban esencialmente a la personalidad y a la libertad, de­
jándole reducido al indio a la categoría de un siervo irred i­
mible. Pero el conquistador que en su sistema legal consu-. 
maba estos atentados, ero  precisamente el m ismo que en 
sus prédicas religiosas enseñábale que entre los hombres 
no existían diferencias y que él, indígena y todo, va lía  ta n ­
to para Cristo como cualquier español. ¿Cómo podía el in­
dio conciliar estos antagonismos?

Podría decirse,*naturalmente, en vía defensiva, que to ­
da legislación colonial no puede menos de establecer dos 
categorías jurídicas de hombres: la de los procedentes de 
la metrópoli que van a radicarse en el te rr ito r io  conqu ista­
do y sus descendientes y la de los nativos de éste, con los 
suyos. Y que, por lo mismo, no cabe pedir a la España del 
siglo XVI ,  respecto de los aborígenes que entonces pobla­
ban América, una legislación más equ ita tiva  ni concebida 
en mejores condiciones, tan to  más si se tiene en cuenta la 
diferencia decisiva que existía entre unos y otros. Objeción 
digna de respeto y que no es posible no ad m itir , pero, a cam ­
bio de que se nos responda a esta in terrogante ; ¿es que



UNIVERSIDAD CENTRAL 45 5

puede hablarse, en ú ltim a instancia, dentro de nuestra le­
gislación colonial, de dos situaciones jurídicas para los hom­
bres, o, más bien, de dos categorías disímiles, la de los 
hombres - propietarios y la de los hombres - bienes?

Y no se crea que exageramos. Porque, si para com­
probar este aserto hubiésemos de acudir a relatar hechos, 
los tendríamos de sobra. Al efecto, sólo queremos referir­
nos a un aspecto de los muchos que integran la vida juríd i- 
co-política de un pueblo. Nadie ignora que una de las se­
ñales inequívocas"que denuncia la suficiencia o insuficien­
cia jurídica de un sistema vigente es la eficacia o inefica­
cia de la administración de justicia y, diríamos, hasta el 
procedimiento que se emplea en administrarla. Pues bien, 
mientras, como se sabe, bajo el régimen indiano precolom­
bino — y que se nos perdone el parangón—  "la  administra­
ción de justicia era g ra tu ita ", (1 ), y, ni hay para qué de­
cirlo, eficaz y equitativam ente realizada, en el p’eríodo pos­
terior ya podía el indio echar de menos su pasado, porque 
no solamente que la adm inistración de justicia era deficien­
te, sino que sencillamente resultaba en la práctica dene­
gada. "O tro  si — decía sin ficciones Diego Ramírez en una 
carta d irig ida a Carlos V —  sepa V. M. que los encomen­
deros en el grado de la apelación, no embargante que se 
ejecuta según y como V. M. lo tiene mandado, fastidian y 
molestan con todo rigor a los indios y como es gente igno­
rante. pobre y desfavorecida y que carece de nuestro estilo 
recibe gran vejación y gastos con letrados y procuradores 
para seguir en la audiencia real las causas de ¡as apelacio­
nes; y el inconveniente grande que es que al tiempo que 
se relatan los procesos no hay quien hable en su fa v o r ‘de 
ellos, y como los encomenderos son personas prósperas y 
favorecidas, etc." "N o  embargante que se ejecuta según 
y como V. M. lo tiene* mandado", es decir, claro, a pesar 
de ceñirse a la ley, o, acaso, precisamente por ello, de don­
de se deduce que, a más de las fallas que la aplicación efec­
tiva de la ley sobre la realidad ponía al desnudo, se daba 
también una insuficiencia intrínseca del sistema mismo,

( I )  Vcasc: Urtcaga.— "Antiguo Perú, e tc."— Pag. 76.



I5(J
ANALES DE LA

que se patentizaba, naturalmente, en su contacto con los

hechos reales. . ,
Pero si la justicia legal no es sino un débil trasunto

de aquella justicia inmanente en el acaecer h istó iico, por lo 
que es justamente la historia la forma tangib<e de su rea­
lización, y si, en defin itiva , los fallos que ésta pronuncia 
son los ú ltim am ente inapelables, puede decirse ya por an­
ticipado que el correspondiente al con flic to  surgido con 
motivo de la conquista española y de su dom inación t r i ­
centenaria, no ha de ser, por cierto, desfavorable a Amé-
rica.

Y de nada vale, por cierto, que se nos diga que las fa ­
llas del sistema legal de la colonia se ha llaban compensa­
das con el interés demostrado por los M onarcas en d ic ta r 
leyes equitativas y humanas, ni menos con el a fán  de con­
versión, insistentemente expresado en las disposiciones per­
tinentes, porque, dentro de la posición en que estamos co­
locados, no nos compete averiguar ni primeras ni segundas 
intenciones de los dadores de la ley, ni tampoco nos corres­
ponde suplir vacíos jurídicos con hipotéticas ventajas re­
ligiosas y ultramundanas.

Y ha de tenerse en cuenta, por ú ltim o, que para nada 
hemos recurrido a la tarea de remarcar el contraste o fre c i­
do, entonces, entre ideología y realidad, es decir, entre la 
legislación teórica y los casos concretos a los que hubo de 
aplicarse, ora porque tal contraste es inexcusable en todo 
caso, ora porque una investigación po lít ico -ju ríd ica  como 
la que hemos realizado sólo im propiam ente hubiera podi­
do ocuparse de analizar casos concretos y particulares.

Así, pues, en conclusión, podemos decir sin ambajes 
que el régimen colonial, en cuanto realidad histórica vista 
a través del criterio form al po lítico-juríd ico, se nos presen­
ta como un cuadro pleno de in justic ias y contradicciones 
y como una etapa de la historia ecuatoriana imposible de 
ser recordada sin que al mismo tiem po se la repruebe. Es 
posible que se hayan dado casos aislados que excepcional­
mente contradigan lo genérico de la a firm ac ión ; es inne­
gable, también, que se dejaron oír voces, de los mismos es­
pañoles, condenatorias del sistema y de la práctica co lon ia­
les usados en Am érica; es digno de g ra titu d  y de recuerdo, 
en fin, el que hombres como Las Casas pronunciasen sen­
tenciosamente juicios en favor de nuestros aborígenes. A



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 5 7

pesar de ello, queda siempre en pie la objetividad dura del 
sistema global, que, cumplido o no literalmente, era menos 
una regulación juríd ica para españoles y americanos que 
un sistema de reparto, distribución, y hasta consumo, de 
las tierras y de los hombres recién dominados y subyugados.

Es, asimismo, improcedente que se aduzca como una 
atenuante el hecho de que bajo la dominación anterior, 
tampoco el súbdito del inca gozaba de mayores privilegios, 
ni ocupaba una situación jurídica más favorable, ora por­
que, incluso en caso de admitirse esto, no se podría leal­
mente considerar como una razón justificativa de la opre­
sión de un sistema legal el que un determinado pueblo hu­
biese vivido antes bajo igual o mayor opresión, porque en­
tonces nunca se justificaría  ún régimen de libertad; ora, 
también, porque, según se ha demostrado hasta más allá 
de la réplica, el caso de la comunidad indígena era substan­
cialmente diverso al del sistema colonial. Y todavía más. 
Es curioso observar cómo ya desde los primeros días del co­
loniaje, algunos de entre los conquistadores no pudieron 
menos de darse cuenta de cuánto desorden se debía al nue­
vo régimen y no-dejaron de subrayarlo sin temor. Así, por 
ejemplo, el "parecer" de autor anónimo, "acerca de la per­
petuidad y buen gobierno de los indios del Perú", en el que 
se expresa: "O tra  diferencia hay de lo que eran a lo que 
son, la cual es que, estando debajo del poder de los Ingas, 
eran regidos y gobernados con inviolables y concertadas le­
yes, porque tenían tan excelente orden y leyes, que hay muy 
pocas repúblicas que con tanto acierto y orden sean regi­
das y gobernadas, porque los ingas tenían cuenta muy par­
ticu la r con todos los que tenían debajo de su imperio y no 
se casaban ni nacía nadie de quien no tuviesen noti­
cia, y sobre cada mil indios tenían un señor que les 
gobernaba, y sobre cada mil otro, y sobre cada ciento 
otro, y sobre cada diez y cada cinco habían también el su­
yo, el cual orden y concierto y policía agora les fa lta " .  . . . 
(1) .  ’

En suma, pues, insistimos una vez más, el régimen co­
lonial, dicho mejor su legislación romanista eliminadas to-

( I )  Vcase: Urtcaga.— "Antiguo Perú".— Pag. 160. También Pag. 66.



ANALES DE LA
45 S        —

das las prescripciones de carácter sentimental, en las que 
de preferencia se fi jan  sus fervientes elogiadores, se redu­
ce técnicamente considerada, a ser una legislación acerca 
de la p ro p ie d a d  de los españoles y sus descendientes, sobre 
las tierras y los hombres americanos. Con lo que, en ú l t i ­
mo término, hemos descubierto la tram a fundam enta l y a 
la vez el principio explicativo de la sociedad colonial y, por 
ende, de su sistema juríd ico de regulación. Por ello, encon­
tramos un fondo de verdad en las palabras de Valdez de
la Torre, quien, a este propósito, se expresa así: "  El
desconocimiento clamoroso de la personalidad indígena, la 
corrupción de las autoridades, la explotación religiosa, la 
inferioridad intelectual de los oprim idos; en resumen, la his­
toria de la PROPIEDAD durante el coloniaje, es una lucha 
perpetua entre el oprimido, p in tado como un sér incapaz 
de afectos y lleno de vicios, y el opresor, d is frazado con el 
t ítu lo  de adalid de la c iv ilización, en cuyo nombre ta la  pue­
blos, destruye instituciones y monumentos y perpetúa por 
desgracia hasta el presente, por atavismo, la opresión y el 
despojo como medios de conseguir el bienestar tan  desea­
do" (1) .  "La historia de la propiedad durante el co lon ia ­
je"', dice acertadamente el autor; y term inarem os nosotros, 
añadiendo que, en cuanto a realidad m ateria l, no hay más 
historia que ésa.

Podría creerse, juzgando a prima facie, que la adop­
ción que se hizo, a raíz de la Independencia, de la fo rm a 
de Estado democrático - racionalista hubiese sido el corre­
lato de alguna transformación operada en la realidad m a­
terial, o que, por lo menos, hubiese ya logrado hasta el pre­
sente crear algunos elementos que hagan posible el surg i­
miento de condiciones favorables y propicias a una tal trans­
formación. Empero, tenemos que contestar que, si bien en 
cuanio a lo segundo puede hablarse de una cierta tenden-

(1) Véase: Ob. cit.— Págns. 49 - 50.



UNIVERSIDAD CENTRAL 459

cía encaminada a ello; en cuanto a lo primero, todo nos au­
toriza a a firm ar que la transformación formal de las ins­
tituciones juríd ico - políticas, según hemos procurado ya 
ponerlo de relieve, dejó intocada y en su carácter colonial 
la realidad material de aquel entonces.

Lógicamente, pues, el nuevo elemento formal que se 
introducía en la realidad americana, como quiera que él 
por esencia correspondía a una realidad, no sólo divergen­
te, sino hasta contrapuesta, tenía que sufrir una deforma­
ción no menos notable que la que, en caso parecido, sufrió 
también otra form a: la Iglesia. Y que, en verdad, el tipo 
de Estado democrático - racionalista, al ser implantado en 
nuestro país, hubo de padecer limitaciones y hasta contra­
dicciones, muchas de ellas importantes, nos lo prueba con­
cluyentemente el hecho de que hasta ahora no ha podido 
salir del marco de esas deformidades. De manera capital, 
sucedió que el carácter esencialmente originario del tipo 
de Estado democrático, el ser un producto del racionalismo 
político - jurídico, fué obscurecido y pronto suplantado por 
su antité tico  m atiz, el místico - religioso, como no podía 
menos de suceder en un medio social en el que predomina­
ba la mística.

No diremos que ya por sí mismo, antes de todo tras­
plante, el Estado democrático no hubiese experimentado 
una cierta desvirtualización, pero sin duda ella se agravó 
al hacer de ese Estado el sistema juríd ico - político de una 
realidad, cuyas masas de población, hecha abstracción de 
su dualidad étnica, caracterizábanse por su tendencia ha­
cia la mística.

En términos generales, cabría .también afirmarse que 
un tal proceso de desnaturalización parece ser inherente a 
toda forma social en general. Así, pues, del mismo modo 
que la nación, cuyo m atiz  orig inario  era también raciona­
lista, llegó a convertirse en una entidad de índole místico- 
religiosa, así el estado democrático, singularmente en sue­
lo americano (digamos ecuatoriano), hubo de trocarse en 
una figura igualmente mística y casi providencialista.

Y, puesto que la mística, una vez dada, crece podero­
samente, a la manera orgánica, y trata de invadirlo todo, 
no contentándose únicamente con realizar un proceso de- 
form ativo desuna forma social, sino* incluso resolviéndolas 
todas en aquella que, en un momento dado, expresa con



ANALES DE LA
  -  *

fidelidad esas tendencias, puédese decir, sin miedo a equi­
vocarse, que se ha podido ver en nuestio país, y se ve toda­
vía, cómo las irrefrenables fuerzas elementales de las m a­
sas sufren de una invencible propensión a sup lantar al Es­
tado, a destruirlo en cuanto tal, in tentando e rig ir en su lu ­
gar, como una entidad única y omnicomprensiva, cual una 
organización teocrático - temporal y, sin embargo, impere­
cedera, a la Iglesia. Todo el gran secreto y el ú lt im o  au­
téntico' resorte de la aversión sentida contra el Estado por 
nuestras masas, lo que les ha llevado y lleva a com batir lo  
con razón o sin ella, y a sacrificarse estérilmente en m o ti­
nes y revueltas, radican esencialmente en ello. Pero, a cau­
sa de esto mismo, no es desacertado a f irm a r que la enemis­
tad desaparece, trocándose en franca adhesión cuando 
el Estado parece estar en manos de gente subord ina­
da, o por lo menos adicta a la Iglesia; lo cual nos in ­
duce, por consiguiente, a suponer que si llegare el caso, 
utópico es verdad, de que los dos poderes, espiritua l y tem ­
poral, se concentrasen en una sola mano, siempre que fue ­
ra la del prelado católico desde luego, las masas ecua to ria ­
nas (ya veremos cual es el contenido real de este vocablo) 
creerían haberse convertido en un nuevo Israel y se a lbo­
rozarían inusitadamente.

El proceso, por otra parte, es siempre el mismo en sus­
tancia. Así, mientras en el mundo europeo, el Estado ha ¡do 
paulatinamente subordinándose — y, precisamente en estos 
tiempos se puede ver con singular v ivacidad—  a la nación, 
forma social que, aunque orig inariam ente  racionalista, ha 
acabado por transformarse en m ítica  y en m ística, aquí, 
entre nosotros, el Estado se ha subordinado tam bién  fre ­
cuentemente, ya que no a la nación, fo rm a todavía mal 
desarrollada, a la Iglesia, única forma, por im perfecta que 
sea que logra y ha logrado abarcar como su contenido to ­
do el reino prim ario de las fuerzas irreprim ibles de nuestro 
misticismo y nuestra gana". Así, pues, nuestro Estado, por 
democrático y racionalista que debió serlo por esencia, só­
lo ha podido gozar de ascendiente sobre las masas a él 
subordinadas, siempre que consumó su desnatura lización, 
o disolviéndose en la Iglesia ^García M oreno), o su je tán­
dose a ella en el fondo (los dos Flores, Caamoño, Cordero, 
e tc .), o, por lo menos, aliándose con ella y, por ende, s ir­



UNIVERSIDAD CENTRAL •461

viendo a sus intereses (Rocafuerte, Roca, Vein tim illa , e in­
cluso el mismo U rb ina).

Todo el primer siglo de vida estatal — y apenas hemos
comenzado el segundo—  ha sido, pues, en estricto sentido, 
de vida más o menos eclesiástico - religiosa, y la misma de­
mocracia, nacida al calor de la razón, ha visto cómo su fo r­
ma antitética, la autocracia teocrática, la ha suplantado 
hábilmente, dándonos así un Estado dogmatizante, en el 
que el poder ha estado en manos de un núcleo de gente ar­
mada (el Ejército), puesta al servicio de los intereses de la 
Iglesia y de una despiadada minoría criolla sedicente aris­
tocrática. Y la inverosímil desnaturalización del Estado ha 
dado,..por cierto, sus efectos, no menos reprobables que ca­
lamitosos. La historia nos revela cómo, a través del siglo 
entero, la libertad y la razón fueron casi constantemente 
atropelladas, en nombre de un Estado cuya fundamentación 
teórica estaba precisamente en ellas. La historia nos cuen­
ta, también, cómo la ineptitud declarada de los gobernan­
tes (salvo geniales excepciones) ha hecho que se estacio­
ne más todavía una form a estatal ya desde su trasplante 
paralizada, obstaculizando de este modo toda posible ac­
ción benéfica de ella; y nos cuenta, aderqás, cómo la im­
pudicia de los mismos les ha perm itido envilecer a su pue­
blo, sumiéndole en una incomparable abyección, acaso só­
lo por un instinto de sórdida especulación mercantil, y sin 
siquiera correr el riesgo de acometer la empresa de trans­
formarse en césares. La historia nos descubre, finalmente, 
y en nuestros propios días con singular patetismo (1 ), có­
mo ha sido y es lo de menos para un gobernante echar a 
rodar doctrinas, ideas, partidos políticos, libre discusión y 
todo, tra tando de invocar, en apoyo de enfermizos y des­
preciables desmanes gubernativos, las ciegas e irraciona­
les afecciones de hipotéticas masas, tanto más agresivas, 
cuanto más inverecundas, y todo esto precisamente en un 
Estado que no puede subsistir sin doctrinas, sin partidos y, 
de modo esencial, sin libre discusión.

(1 ) Refiérese esto, de modo principo!, al gobierno de Velosco Ibarra, tan 
buen intelectual como mal gobernante del Ecuador. Lo que no quita, empero, que 
también puedo aplicarse a cuantos regímenes le han sucedido en el Poder.



ANALES DE LA

Pero en lo historia ha solido suceder con gran frecuen­
cia que a llí donde parecía que iba a esta llar el caos e in i­
ciarse una etapa de disolución de fin it iva , surge y comien­
za el proceso de liberación de un pueblo, en form a de una 
nueva síntesis dialéctico-racional que desbarate, superán­
dolas, las anteriores contradicciones de su contextura so­
cial. V nuestro momento parece no ser otro exactamente
que éste.

Pero, después de todo, si, encuadrándonos en el m ar­
co de la investigación emprendida, queremos estudiar la 
realidad histórico - política (em pírica) del Ecuador repu­
blicano, como contenido de la form a ju ríd ico  - estatal, to ­
da vez que la noción fundam enta l de la fo rm a estatal ra­
cionalista que nos rige, es la de pueblo (sentido subjetivo) 
como ya antes se ha manifestado, se verá cuan procedente 
y necesario es hacer el examen de dicha noción en cuanto 
comprensiva de algún contenido tom ado de nuestra rea­
lidad.

Sin duda, es una cosa vu lgar oír hablar de "p ueb lo " 
ecuatoriano, y no menos por boca de los que aparentan de­
fenderlo como por la de quienes en realidad lo oprim en; 
sin duda, no .hay autor político de nuestro país que 
no vacile en dar sentido subjetivo a la noción ju ríd i- . 
co - política de un "pueblo'' ecuatoriano; pero, ¿es ésta 
la verdad? ¿Puede líc itam ente hablarse de un pueblo ecua­
toriano, atribuyendo a esta expresión el sentido subjetivo 
que le es inherente, de acuerdo con la teoría racionalis ta  del 
Estado? ¿O en cambio, sólo puede hablarse de un pueblo, 
en sentido biológico - genético, como realidad em pírica, es 
decir, en cuanto comunidad natura l y, por lo mismo, sólo 
es lícito referirse al pueblo como "o b je to " de poder, ele­
mento objetivo del Estado? Si recordamos, a este propósi­
to, el cuadro de ideas antes emitidas, necesariamente te­
nemos que empezar por pronunciarnos en contra de la exis­
tencia real de un pueblo ecuatoriano, entendiéndole en sen­
tido subjetivo, o, a lo sumo, declarar que el efectivo conte­
nido de un tal concepto, igualmente que en las antiguas de­
mocracias griegas o dentro del Estado romano, aparece res­
tringido, pero tan notablemente que, a buen seguro, po­
dría preferirse para nuestro Estado la ca lif icac ión  de aris­
tocrático a la de democrático.



103
UNIVERSIDAD CENTRAL ------- ----------

E fe c t iva m e n te ,  h u b o  un t ie m p o  (desde ios c o m ie n z o s  
de la R epúb lica  has ta  1861 ) en que la n o c io n  de p u e b lo  so­
lo e n te n d ía  re fe r irse  al pequeño  g ru p o  de p o b la c ió n  f o r m a ­
do por te r ra te n ie n te s  o ren t is tas , que no a lc a n z a b a  a ser 
acaso, ni la d é c im a  p a r te  de la p o b la c ió n  to ta l .^  lo d o  el 
resto de e lla  p e rm a n e c ía  al m a rg e n  del proceso p o l í t ic o  - j u ­
r íd ico  y, de m o do  p a r t ic u la r ,  las tres  c u a r ta s  partes , la p o ­
b la c ió n  in d íg e n a , ig n o ra b a n  in c lu so  el n o m b re  del Estado. 
Que es i r r is o r io  h a b la r  de Estado d e m o c rá t ic o  con re fe re n ­
c ia  a esta época es a lg o  que se desprende  fá c i lm e n te ,  p o r  
la razón  expues ta , a p a r te  de to d a  o t ra ;  pero  que  g o b e rn a n ­
tes fa l to s  de e sc rú p u lo  o con sobra de ig n o ra n c ia  se p e r m i ­
t iesen usar hasta  el abuso  de los vocab los  p u e b lo  y l i ­
b e r ta d "  es, no sólo ir r iso r io ,  s ino  ta m b ié n  in e x p l ic a b le .

Luego, desde 1861 hasta nuestros días se ha a m p lia ­
do, es cierto, el contenido real del "pueb lo " - sujeto de po­
der, pero todavía no es posible lealmente hab lar de una 
aplicación, siquiera relativa, del Estado democrático. Por­
que, por encima de todo, digámoslo de una vez, toda ex­
tensión de aquel concepto, en tan to  que se m antenga la d i­
visión en dos categorías del pueblo natura l, la de los seño­
res criollos y la de los indios dominados, ha de resultar por. 
fuerza intrascendente. No han ganado mucho las cosas a 
pesar de las reformas, y, desde cierto punto de vista, has­
ta puede decirse que con la concesión de la capacidad po­
lítica a la m ujer han empeorado; pues su aporte a la fo r ­
mación del orden estatal, a causa de hallarse deter­
minado con exclusividad por los factores m ístico - re li­
giosos, antes que tender a rea lizar el Estado dem ocrá­
tico, racionalista por esencia, contribuye fa ta lm ente  a 
adulterarlo, casi diríamos que haciendo del ins titu to  ju r í ­
dico - político una mera questio fac ti. El Estado dem ocrá­
tico encuentra su figu ra  an tité tica  en la m ística, siempre 
engendradora de autocracias. Si, pues, la población fem e­
nina ecuatoriana, al partic ipar en el proceso de fo rm ac ión  
del Estado, lo hace m ísticam ente y entiende hacer tarea re­
ligiosa, todo ello de acuerdo con la tendencia ecuatoriana 
a desestatizar el Estado y transform arlo  en Iglesia, quiere 
decir que en puridad lo desnatura liza; y que, por ende, si 
el Estado democrático ha de su fr ir  al menos una lim ita c ió n  
a pasar de la teoría a la realidad, ésa será por m ucho t ie m ­
po aun la relativa a la mujer. No nos declaramos adver-



ANALES DE LA
4G4     "

sos en principio a s l i  partic ipación en el orden estatal, ni, 
lógicamente, podríamos hacerlo, porque un bien entendido 
y amplio concepto juríd ico - político de pueblo la supone; 
pero sí creemos con toda sinceridad que antes de que la 
mujer haga al Estado, débese empezai poique el Estado ha­
ga a la mujer.

Pero, en fin , esta es una cuestión de regulación con­
creta. Lo esencial es que el Estado ecuatoriano, visto a 
través de la época republicana, ha m antenido y m antiene 
incluso ahora, agudizada y llevada al extreme, la con tra ­
posición entré teoría y realidad, dando así la impresión, que 
nadie querrá controvertir, de que, poco menos que bajo el 
régimen colonial, el pueblo es todavía en la realidad un ele­
mento objetivo del Estado. C laro está que tam bién  en to ­
da democracia existe una oposición inconciliab le  entre las 
dos nociones de pueblo, así como entre las dos realidades, 
ya que, como lo dice Kelsen, ' el pueblo, como con jun to  de 
los titu lares de estos derechos (po lít icos), representa, aún 
en una democracia radical, sólo un pequeño sector de la to ­
ta lidad de los sometidos a la ordenación política, o sea del 
pueblo como objeto de poder" ( 1 ) ;  pero es que, entre nos­
otros, esa oposición es exagerada, tan to  así que casi puede 
decirse que sólo vale el pueblo, en su sentido de objeto de 
poder.

Si el pueblo - sujete queda m in im izado  casi hasta des­
aparecer y sólo subsiste el pueblo - objeto, que por otra par­
te es la realidad ineludible de toda organización política , 
con el que se confunde, por ello, prácticam ente el pueblo 
real, es éste el momento de dar cabida en la investigación 
a la particular de la noción de masa, noción m odernam en­
te puesta en boga y de particu la r uso en nuestra vida po lí­
tica. Desde^que Ortega y Gasset habló en un libro suyo, 
justamente La rebelión de las masas", del despertar de 
éstas en la hora presente, casi no hay au tor o t ra ta ­
dista, político o demagogo, que no pronuncie a cada 
paso aquel vocaulo, apareciendo o queriendo aparecer co­
mo que asume una especie de "negofriorum gestio" de la m a­
sa. Pero, en estrictez ¿qué son las masas?, ¿hasta q u é  pun­

( I )  Véase: Kelsen.—  Ob. cit.— Pag. 33.



UNIVERSIDAD CENTRAL 40 5

to existen? Ante todo, cabe discrim inar entre "masa7-' y 
"m asa", esto es, masa en sentido psicológico - social (do­
tada de intencionalidad política) y masa en sentido bioló­
gico - orgánico (desprovista de tal intencionalidad). A 
renglón seguido, observaremos que, rigurosamente hablan­
do, no hay tales masas, ni masa (en el primer sentido), si­
no sólo un "espíritu  de masa", que se apodera de algunos 
individuos, incluso capacitados, surge en determinadas épo­
cas de la historia y no consiste esencialmente en otra co­
sa que en hacer que aquellos individuos que lo albergan, 
obren, piensen, actúen, vivan, en una palabra, como si 
siempre estuvieran determinados por una m ultitud, es de­
cir, haciéndose la ilusión de que tras de ellos, junto a ellos, 
o sobre ellos, hay algunos hombres, muchos hombres, una 
masa, pues, siempre pendiente,de sus actuaciones, estimu­
lándolas por lo mismo, y siempre lista — lo que es más im ­
portante—  a aplaudir o denigrar sus palabras y sus obras. 
Así, pues, en no existiendo realmente tales masas, sino en 
la mente, diríamos mejor, en el sentimiento de quienes las 
invocan, podemos concluir que lo que existe, en todo caso, 
son los hombres - masa, pero no las masas o la masa y que, 
por lo mismo, toda cuestión de psicología de las masas es, 
más bien, cuestión de psicología individual del hombre - 
masa.

Psicoanalíticamente, es Freud, sin duda, quien mejor 
ha analizado el fenómeno de las masas; y si entendemos 
en su más hondo sentido sus afirmaciones, o sea, que "la  
identificación es la forma prim itiva  del enlace afectivo a 
un objeto (o su je to ) '',  (1 ) y que esta identificación, "ge­
neral y recíproca", es, en defin itiva, el elemento condicio­
nal de toda masa, se puede advertir inmediatamente que 
podemos valernos de ellas para llegar a la conclusión de 
que aquello que se opera en realidad no es otra cosa que la 
identificación del individuo con la imagen del caudillo, 
puesta como "ideal del yo", frente .a  todo miembro de la 
presunta masa, es decir, según nuestra interpretación, fren­
te a todo hombre - masa. Ha de aclararse, empero, que 
sólo la imagen del caudillo, no el caudillo mismo, por lo

(1) Véase: "Psicología de las masas y análisis del yo".— Pag. 57.



ANALES DE LA
46G______________________ ________________________ ________—-ZÍ

que puede decirse que, pues la imagen del caud illo  im p li­
ca necesariamente la representación de la masa, en u ltim o 
término, es esta misma representación la que actúa sobre 
el hombre, como el verdadero objeto de su enlace afectivo.

De este modo, la coerción no va del caud illo  a la m a­
sa, sino más bien de la masa al caudillo, de donde se de­
duce, también, que es la masa la que hace al caud illo  y no 
a la inversa. Pero todavía hay algo más interesante: pues­
to que la identificación antes mencionada se opera igua l­
mente en todos los individuos, nada se opone a que pueda 
verse en cada uno de los sujetos un caud illo  en potencia. 
El que uno solo de entre ellos alcance efectivam ente  tal ca­
tegoría es evidentemente una cosa necesaria, pero no im ­
plica en modo alguno cualidades superiores en aquel que 
lo ha logrado. Tanto así que no raras veces acontece que 
éste no sea precisamente un indiv iduo excepcional, y hasta 
nos atreveríamos a a firm a r que no cabe concebirse que lo 
sea, pues el caudillo ha de surgir, según la frase vu lgar, del 
montón anónimo de la masa. Y ahora podremos com pren­
der por qué expresa una verdad profunda aquella  a f irm a ­
ción de que todo genuino caudillo  es un improvisado.

De lo dicho se desprende que, si, pues, la imagen del 
caudillo es la que aparece ante los hombres de la masa, 
cuando un hombre empírico dado se inviste, por así decirlo, 
de ese carácter, de n inguna manera la iden tif icac ión  se 
concreta también to ta lm ente  a ese individuo, perdurando 
todavía la imagen abstracta jun to  a la f ig u ra  real; y, co­
mo quiera que aquella no puede ser llenada jamás por n in ­
gún hombre concreto, por lo que sigue siempre a lentando 
al hombre - masa, resulta que en todos los casos, ju n to  a la 
decidida afección mística del sujeto a la persona del cau­
dillo  — que es lo que se patentiza  en la exte rio ridad— , la­
te siempre en su más honda subconciencia una oculta 
tendencia de aversión a él, que en determ inadas c ircuns­
tancias puede incluso llegar a convertirse en declarada opo­
sición, como se ha visto frecuentem ente en la historia. Es­
ta extraña duplic idad psíquica suele manifestarse tam bién, 
por parte del caudillo, en un complicado juego psicológico 
de igual naturaleza. La esencia de su carácter de caudillo  
radica, indudablemente, en que es producto de la masa, y 
es o c i o  que no puede concebírselo sino en función de ésta, 

eio el mismo hecho que lo engendra, esto es, su e le v a c ió n



UNIVERSIDAD CENTRAL 467

al rango de caudillo es, si bien se mira, un obscuro intento 
de alejarse de la masa, de abandonarla y dejar de ser un 
hombre - masa, ya que todo caudilla je puede considerarse 
como una inconsciente tentativa de evasión de la masa, si 
es verdad que toda masa implica por esencia la anoni-
midad.

Pero, en fin, trasladándonos a un plano más concre­
to, admitamos la real existencia de las masas, dotadas de 
intencionalidad política, y lleguemos a conceder que, como 
quiere Ortega, esta sea su hora. ¿Podría decirse igual cosa 
respecto de nuestro país? Si el criterio que nos permite 
d istinguir la existencia o no existencia de las masas en sen­
tido psicológico - social es el de la intencionalidad po lít i­
ca, es decir, el intento actual de los grupos humanos de in­
tervenir en la vida política, de asumir una actitud prepon­
derante dentro del Estado, pero sin pasar del estado de ma­
sas, bien claro aparece que nuestras masas, si las hay, no 
son característicamente tales, pudiendo más bien decirse 
que, antes que masas, son una grey, si se recuerda que el 
m atiz dominante en todas las manifestaciones sociales de 
nuestro pueblo es el m atiz  místico - religioso.

Sabemos bien que puede argüirse diciendo que toda 
masa, incluso del país más civilizado, siempre se mueve al 
impulso de factores místicos y emocionales y que, como ya 
lo hace notar el mismo Freud, refiriéndose a Le Bon- (1),  
no puede negarse que sus rasgos característicos más im­
portantes son " la  inhibición colectiva de la función inte­
lectual y la intensificación de la a fectiv idad"; mas, nos­
otros consideramos que se puede perfectamente diferenciar 
entre el predominio de los elementos místicos sobre Jos 
racionales, que es lo que sucede en toda masa, y el predo­
minio del elemento religioso sobre todos los demás, dentro 
del campo de la misma mística, como sucede en nuestro 
país. Y una cosa es creer en el poderío de las fuerzas emo­
tivas y místicas en todos los campos de la actividad huma­
na, y otra, muy diferente, creer en el poderío excluyente de 
los elementos religiosos dentro del sector de la política.

Y, para decirlo todo de una vez, expresaremos que e§a

< m Véase: Ob. cit.— Pag. 23.



468
ANALES DE LA

fa lta  de intencionalidad política que no perm ite que apa­
rezcan nuestras masas consiste precisamente en que la 
grey no se apasiona místicamente por el negocio po lítico  - 
estatal, sino en cuanto conexo con el negocio católico, o, 
mejor dicho, en cuanto implexo en él. Si todavía persiste 
en nuestra Q^ey católica ese espíritu de las Cruzadas, ¿có­
mo poder hablar de emoción política? Esto por lo que se 
refiere a un aspecto cualita tivo. Si m iramos las cosas ba­
jo el que llamaríamos cuantita tivo , hay que convenir en 
que nuestras masas son lo bastante exiguas para poder 
asumir actitudes decisivas en la vida del Estado, pues, des­
contando pequeños grupos, num éricam ente leves, y que 
mal pueden tener la arrogancia de una masa, no sabemos 
donde pueda estar el materia l hum ano que componga aque­
llas masas. Y no hay que o lv idar que en este caso el nú­
mero tiene una importancia capita l. Así, pues, el que a l­
gunos escritores de nuestro país hablen de masas y crean 
realmente en su existencia es indudablemente un error, pe­
ro un error fácilmente rebatible; en cambio, que ciertos po­
líticos invoquen a las masas en respaldo de sus desaciertos 
y atropellos es, no sólo una ligereza conceptual sino, p rin ­
cipalmente, una farsa demagógica.

Para encontrar en nuestra realidad algo que con jus­
ticia pueda llamarse masa, si bien ya dentro del segundo 
sentido, como una pura agrupación humana, descartada 
toda intencionalidad política, tenemos que d ir ig ir  nuestras 
miradas a un terreno diríamos, casi extrapolítico, al m un­
do indígena, a aquella inmensa masa humana que, siéndo­
lo en el sentido biológico - orgánico, está tan lejos de serlo 
en el otro, precisamente porque su intencionalidad p o lít i­
ca se reduce a cero. Como los esclavos en la antigüedad, 
como los siervos en el medioevo feudal, estas masas ecua- 
torianas, las únicas realmente existentes, yacen allí, en sór­
dida ignorancia, tremendamente aisladas de la vida esta­
tal y, sin embargo, — o, acaso, precisamente por ello—  tre ­
mendamente oprimidas.

i ahora señalemos una paradoja, que fuera dem asia­
do incomprensible, por extraña, si no fuese palpable. En 
tanto que aquellas supuestas masas políticas, invocadas 
por nuestros demagogos con tanta  insistencia como falsía, 
no pasan de ser una mentida realidad, las masas indígenas, 
cuya existencia es tan evidente como su miseria, jamás son



UNIVERSIDAD CENTRAL 460

mentadas por aquellos pseudo-demócratas, como si temie­
sen que, poniendo al desnudo esta doloroso realidad social, 
hubiese de derrumbarse estrepitosamente el tambaleante 

' pedestal de su popularidad.
Pero también los esclavos, los siervos y hasta los pa­

rias tuvieron su hora de liberación. Masas, en el sentido 
biológico - naturalista, han existido siempre y en todas par­
tes; pero, precisamente cuando surge en ellas aquel sentido 
de intencionalidad política, que se traduce en un espíritu 
de reacción, de insurrección, de "rebelión", pues, entonces, 
puede decirse que están a punto de transformarse en ma­
sas políticas y, luego, de conquistar su libertad por mano 
propia.

Es Hans Kelsen, al que hemos citado más de una vez 
en este ensayo, quien nos dice: "La democracia, necesaria 
e inevitablemente, requiere un Estado de partidos" (1).  
La ¡dea fundam ental que late en esta afirmación es, pues, 
la de que, siendo teóricamente el orden jurídico - estatal 
(la llamada "vo luntad colectiva") la expresión unánime 
del conjunto de los sometidos a él, y no pudiendo serlo, en 
la realidad, principalm ente ' po r 'la  razón de que práctica­
mente los ciudadanos se encuentran divididos y clasifica­
dos atendiendo a variadísimos criterios: credos políticos, 
confesiones religiosas, etc., — lo que les hace divergir en 
sus apreciaciones y juicios acerca del Estado mismo— , ha 
de concebirse éste, esto es, aquel ordenamiento ju r í­
dico positivo, como la expresión o el resultado de una 
transacción, de un compromiso verificado entre los gru­
pos existentes dentro del Estado, los que, por repre­
sentar un momento dialéctico - dinámico de la teoría 
del Estado, conceptualmente no necesitan ser sino dos, a 
más de que, tam bién en la realidad, sólo a dos pueden re­
ducirse todos los grupos actualmente activos. Tales gru-

(1) Véase: Ob. cit.— Pag. 37



ANALES DE LA

pos, justamente son los llamados partidos políticos, que, 
aun cuando a veces, y en determinados países, suelen m u l­
tiplicarse y aparecer profusamente, en ú lt im o  té rm ino  sólo 
una de las dos actitudes fundamentales cabe que observen 
respecto del Estado, o la de sostenerlo con el apoyo de sus 
fuerzas, o la de oponérsele, por juzgarlo  inadecuado.

El mecanismo político que hace posible este equilibrio , 
del que depende en de fin itiva  la vida toda del Estado, es el 
"princ ip io  de la m ayoría", sobre el que se fundam enta , ta n ­
to en su formación como en sus actividades, el Parlam en­
to o Congreso. Sabemos de sobra que un ú lt im o  análisis 
puede demostrarnos lo artific ioso del p rinc ip io  de las m a­
yorías, sobre todo si se lo considera de un modo litera l, co­
mo que su función cardinal es la de hacer que tr iu n fe  la 
opinión del mayor número sobre los menos, y sabemos, asi­
mismo, que quien quisiera ha lla r una razón fundam enta l 
justifica tiva del principio en sí tropezaría  con el inconve­
niente de que nada autoriza a creer — ni la filosofía , ni me­
nos la experiencia—  que la verdad, o algo equivalente, es­
té siempre del lado de los más, como tam poco de los me­
nos. Así, por ejemplo, el mismo Simmel, cuando dice: "P a ­
rece absurdo que un hombre se someta a una opin ión que 
considera falsa, simplemente porque otros la consideran 
verdadera, otros que, según la esencia misma de la vo ta ­
ción, tienen individualm ente los mismos derechos y el m is­
mo valor que él" (1 ).

No nos haremos eco, por ahora, de las posibles c r í t i ­
cas, ni queremos asumir la defensiva en cuestión tan de­
batida; pero, en todo caso, creemos conveniente hacer c ier­
tas observaciones, que contribu irán, si no a esclarecerla de­
finitivamente, al menos a poner de relieve uno que otro o l­
vidado aspecto de ella. Es digno de advertirse, en prim er 
término, la inconveniencia de tom ar las cosas tan  al pie de 
la letra que, en el caso que nos ocupa, por ejemplo, se en­
tienda el princip io de la mayoría como un princ ip io  al que 
se deba exam inar sólo en la realidad de su aplicación, es 
decir, en cada caso concreto, en cada decisión, tras de la 
cual haya de buscarse siempre el juego a ritm é tico  de la

<U Véase: "Sociología".— Tomo I.— Pag. 210.



UNIVERSIDAD CENTRAL 471

mitad más uno. De donde podría efectivamente deducirse, 
con sobra de razón, que "la  decisión por mayoría" no es 
sino una "trascendencia de la simple violencia hecha a uno 
por muchos" ( 1 ). Pero no es este el caso. Porque el "p r in ­
cipio de m ayoría" no es solamente un procedimiento mate­
mático que, aun cuando se patentice en el instante de la 
votación, en él tenga valor únicamente; sino, de modo prin­
cipal, un proceso que se desarrolla a través de las largas ho­
ras de debates y agitaciones internas del Parlamento, cuyo 
remate, es cierto, está constituido por la votación fina l, pe­
ro sin que en modo alguno se agote en ella todo el proceso 
íntegro, ni, por ende, el posible significado del principio en 
referencia.

En segundo lugar — y esto se desprende de lo mismo 
que acabamos de exponer—  débese remarcar el hecho de 
que la índole particu lar del principio de mayoría, así como 
el de la "lucha de clases", en la historia, es la de la tir ¡n- 
manemente en el proceso parlamentario, siendo apenas el 
requisito de la votación por mayoría una medida útil para 
dar carácter formal a una resolución, pero que no contie­
ne todo el juego dialéctico de las fuerzas políticas que han 
intervenido para elaborarla, por lo que puede darse el ca­
so, nada extraño en una democracia, de una decisión par­
lamentaria, aprobada form alm ente por la m itad más uno, 
pero que en realidad es perjudicial a los intereses de esa 
mayoría, la que, constreñida hábilmente, de modo positi­
vo o negativo, por la minoría, se ha visto obligada a dar su 
aprobación, que, en consecuencia, implica un tr iun fo  po­
lítico del grupo m inoritario.

Y si nos parece líc ito establecer un parangón entre el 
principio de la "lucha de clases" y el principio de la mayo- 
Yía es porque del mismo modo que el primero no es algo 
que-se descubra en la realización de todo hecho histórico 
concreto, sino un momento conceptual ineludible dentro 
de una interpretación m ateria lista  de la historia, así tam ­
bién el segundo es menos la operación aritmética que se 
pone en juego en el instante de la votación que un verdade­
ro momento conceptual de la teoría democrática, dentro de

• I * Vcasc: "Sociología".— Tomo I.— Pag. 211.



ANALES DE LA

una interpretación exacta. Que es precisamente lo mismo 
que nos da a entender Kelsen en las siguientes palabras: 
"En yn análisis fundado sobre la realidad social, el sentido 
del principio de la mayoría no consiste en q u t tr iu n fe  Iq 
voluntad del mayor numero, sino en acepioi la ideo de que 
bajo la acción de este principio, los individuos integrantes 
de la comunidad social se dividen en dos grupos fundam en­
tales'7 (1).

Así, pues, en resumen, cabe sostener que es inconce­
bible un Estado de tipo democrático sin el p rinc ip io  de la 
mayoría y, por ende, sin la existencia de dos partidos po­
líticos, cuya función esencial es exactam ente la de hacer 
posible tal Estado; y, como quiera que en la realidad de 
nuestro tiempo se hallan precisados con c laridad los intere­
ses contrapuestos de las diversas clases sociales, resulta que 
aquellos partidos, en ú ltim a instancia, no debieran ser lógi­
camente otros que el de los explotados y el de sus exp lo ta ­
dores. Y por acaso se quisiera a rgum entar en contra, ha­
blándonos de ideales e intereses colectivos, de la com un i­
dad, anticiparemos, a modo de respuesta, lo que vuelve a 
expresar el mismo Kelsen: "Por lo demás, el ideal de un 
interés colectivo superior a los intereses de grupo y, por 
consiguiente, "supra-partid is ta", esto es, la so lidaridad de 
intereses de todos los miembros de la co lectiv idad sin dis­
tinción de confesión, clases, etc., viene a ser una ilusión 
metafísica o, mejor dicho, "m e ta p o lít ica " , que suele deno­
minarse con term inología bastante confusa com unidad or­
gánica o articu lación orgánica de ella y contraponerse al 
llamado ' Estado de partidos", esto es, a la dem ocracia me­
cánica" (2 ).

Ahora bien, una investigación c ien tíf ico  - social de la, 
realidad ecuatoriana en cuanto contenido de una fo rm a es­
tatal de tipo democrático, forzosamente ha de detenerse 
un breve instante en la consideración de punto tan im por­
tante y decisivo. En consecuencia, debemos rea liza r tal 
examen, no tonto  para ver si en nuestro Estado se ha lle­
vado a la práctica con fide lidad la teoría del "Estado de

M ) Véase: "Esencia y valor de la Democracia".— Pag. S4.

<2l Véase: "Esencia y valor de la Democracia".— Pág. 42.



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 7 3

Partidos" — suposición que hay que descartarla, habida 
cuenta de que probablemente hasta la fecha ningún Esta­
do real ha logrado hacerlo— , cuanto por observar si, im ­
perfecta y todo, al menos ha podido darse en nuestra de­
mocracia una lucha política que pueda considerarse como 
lucha de partidos.

Si el principio racionalista de la libre discusión y, por 
ende, de la adherencia racional del individuo a un credo 
político es, en defin itiva, el ú ltim o fundamento decisivo de 
una filosofía de los partidos políticos, que justifique su exis­
tencia real en una colectividad dada, de acuerdo con la teo­
ría democrática, ya se puede adelantar la afirmación, por 
lo que a nuestro país se refiere, de que en él no se han da­
do, ni acaso posiblemente se dan en nuestro mismo tiem ­
po, partidos políticos genuinos. Y esto — obsérvese bien—  
menos porque fa lten principios, programas, y, desde luego, 
caudillos, que por la razón, más profunda, de que fa lta  la 
razón, esto es, porque el principio explicativo e in fo rm ati­
vo de las agrupaciones y conglomerados ecuatorianos que 
suelen denominarse partidos políticos no es en modo algu­
no el de la libre discusión racional, sino, más bien, el de la 
coacción dogmática.

Es por esto sin duda por lo que en el fondo de nues­
tras agrupaciones partidistas, tengan las doctrinas que tu ­
vieren y alimenten las ideologías más contrarias, palpita y 
ha palpitado siempre un mismo principio elemental, el de 
la ciega e instintiva adhesión al grupo dado. Y así, vemos, 
por ejemplo, cómo hasta el partido liberal, que esencial­
mente supone la vivencia del principio de la libre y racio­
nal discusión, reposa en la práctica, contradictoriamente, 
sobre el instinto cuasi religioso de sus sedicentes miembros, 
de donde legítimamente puede inferirse, con estrictez, que 
tanto el conservatismo como el liberalismo ecuatorianos, 
uno y otro, aun cuando se denominen a sí mismos partidos 
políticos, sectas y sólo sectas merecen ser llamados, enten­
diendo por tal, cualquier bando cuyo elemento capital sea 
el fanatismo de sus prosélitos. Que el conservadorismo 
ecuatoriano sea una pura secta, no tiene nada de extraño, 
ya que, como todo conservatismo — y el nuestro más que 
todos, por cierto—  no es sino un brazo secular de la Igle­
sia católica, la misma que entre nosotros se resuelve en un 
enrevesado juego de elementos místicos de exagerado fa-



471
ANALES DE LA

natismo; pero que, hasta el liberalismo, un partido  teóri­
camente laico, e incluso antagónico a los dogmas, haya de 
presentársenos en la realidad corno una bandería mística 
posesa de un afán sectario, es sólo comprensible recordan­
do cuanto se ha dicho sobre las "masas ecuatorianas". Si 
exceptuamos ol socialismo es precisamente poique el redu­
cido número de componentes con que hasta aquí cuenta, 
es la mejor garantía de que el sistema se está o rgan izan ­
do sobre el principio racional, por lo que no podemos me­
nos de considerarlo como el prim er partido po lít ico  ecua­
toriano que merezca verdaderamente ser llam ado con tal
nombre.

Bien sabemos que puede objetársenos diciendo que, 
pues es un fenómeno repetidamente m anifies to  en todos los 
países del mundo, no cabe suponer una organ izac ión  par­
tid ista si no es sobre la base de la afección em otiva y sen­
timental de los afiliados y que es, en consecuencia, absur­
do que hagamos una crítica  semejante de los partidos ecua­
torianos. Pero, un error, por mucho que sea proclam ado 
y hasta se vea a menudo comprobado, no se convalida por 
ello únicamente. Y el que se haya tenido hasta aquí co­
mo evidente que los partidos políticos reposan sobre la ins­
tancia de la entrega emotiva del sujeto es, na tura lm ente , 
un error, que puede probarnos cuando más la fa c il id a d  con 
que los hombres suelen a lte rar la esencia de las cosas, a 
poco que éstas se vuelvan comunes.

En un plano histórico concteto, es cierto, son m uy po-
inclüso europeos, que pueden ostentar los 

caracteres de una democracia efectiva, pero, evidentem en­
te, el que algunos estén más cerca que otros de rea lizarla , 
prueba que es posible un avance en esa dirección. La ho­
ra en la política mundial parece ser la de la quiebra de los 
partidos políticos y la de la avalancha de "c ie rtos masas"/ 
con pretensiones de erigirse en partido único; empero, cuan­
do tal sucede, podemos asegu/ar, ya sin más, que lo que 
se arma no es un partido político, sino una secta o grey.

e este modo, no es extraño que las falanges hispanas, 
las legiones fascistas ita lianas o las de la A lem an ia  nazis­
ta, pongamos por caso, se caractericen más por el ardor is- 
am itico de sus marchas y de sus programas que por la pon­

deración racionalista de sus empresas. Y, secta o grey, en 
e^tos casos, lo que importa y lo que decide es aquella exal-



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 7 5

tación de esas masas, que si a veces puede elevarlas hasta 
planos de alta conducta moral, hasta lo heroico, otras — y, 
por desgracia, esto es más frecuente—  suele también ha­
cerlas descender hasta un grado increíble de desmoraliza­
ción (1 ).

Este sentido de fanatismo sectario, profundo y esen­
cial, que hemos hallado en nuestras agrupaciones políticas 
con intencionalidad partidista, es el que ños explica mu­
chos fenómenos de la vida política ecuatoriana: el fanatis­
mo clerical de los unos y el anticlericalismo fanático de los 
otros; la detestación de la cosa pública, cuando se está aba­
jo, en nombre del pueblo soberano (táctica conservadora 
especialmente) y la detestación de este mismo pueblo y su 
opresión, cuando se ha logrado el poder; la prédica insisten­
te sobre la conculcación de las libertades públicas y su ve­
hemente defensa, desde las filas de la m ultitud  (táctica 
conservadora tam b ién), cuando se está caído, y la cínica y 
desvergonzada violación de las mismas, desde arriba, cuan­
do se tiene el mando; la reclamación, en fin, de que no se 
hace efectiva la democracia y no se cumple el deber de ga­
rantizar las funciones de los "partidos", siempre que se es­
té fuera del gobierno, sin perju ic io de proseguir por la mis­
ma senda de métodos políticos tan pronto como se pase de 
la oposición al gobierno. Todo lo cual, en suma, se tradu­
ce en que, liberalismo o conservatismo, clericales o anticle­
ricales, en las diversas horas en que les ha tocado actuar 
en el gobierno, no se han dejado guiar por otra mira que 
por la de exterm inar a los demás "partidos", como si se 
tratase de herejes, disidentes, o, sencillamente elementos 
indeseables, redoblando el empeño, claro está, cuando la 
persecución se dirige contra las "ideas disolventes", como 
sucede precisamente en nuestra hora bajo un gobierno des­
pótico y am orfo (2 ) ,  sedicente liberal, conservador en sus 
entronas, pero que de todas maneras constituye una sor­
presa para el pueblo ecuatoriano y es un escarnio de la li­
bertad, nunca como ahora más sarcásticamente parafra­
seada, ni más cómicamente burlada.

(1) Vcase: Freud.— "Psicología de las masas, e tc."— Pag. 19.— Además, Le 
Bon, Fouillée, así como las apuntaciones de Mac Dougall, Trotter, vVallas, etc.

I?.) Esto fue escrito durante la administración de Mosquera Narváez.



Pero precisamente tei autocràtico empeño, siempre 
renovado, de querer transform ar a un Estado democratico, 
que por esencia supone el juego dial éc í i co de los paitidos 
fundamentales, en Estado místico (si puede, en estricto 
sentido, darse esta adjetivación ) de un solo partido, no es 
sino el chisporroteo in term itente que nos denuncia la exis­
tencia de aquella oculta tendencia de las masas a hacer 
del Estado una Iglesia, sin germen alguno de heterodoxia. 
Es por ello por lo que García Moreno, bajo cuyo gobierno 
se estuvo a punto de conseguir esto en teoría y en la reali­
dad. será siempre, y con razón, el modelo de gobernantes 
católico - autocráticos e, indudablemente, del punto de vis­
ta del conservatismo, el hombre más grande que ha pro­
ducido el Ecuador.

ANALES DE LA
4 / ( > ____________________________________________— ----------------------------------- --------

Finalmente, volviendo a un plano general, necesita­
mos hacer un comentario de sumo interés. Si puede a d m i­
tirse que, sociológicamente, el Estado en cuanto fo rm a rea­
liza en teoría una función, el m antener la unidad de fines 
económicos, no siendo, por ello, otra cosa que la regula­
ción formal de una realidad m ateria l, no cabe, en cambio, 
desconocer que, desde un aspecto d ia léctico - m ateria lis ta , 
tal función es llenada siempre sólo sobre la base del p r in ­
cipio inmanente de la " lucha de clases", demostrándose es­
to con mayor claridad en la form a estatal, a causa de que, 
en últim a instancia, se apoye en la fundam entac ión  fá c ti-  
ca de la compulsión física. Lo que acabamos de expresar 
nos permite ver, además, que si por fuerza, la realidad 
económico - social ha de ser tal que nos presente siempre 
la división de la sociedad en dos sectores, el de los d om i­
nadores y el de los dominados, correspondiéndole a cada 
cual una diversa serie de fines económicos, especificados, 
no estática, sino funcionalmente, en buena lógica se dedu­
ce, que la forma estatal es principa lm ente una form ación 
de clase. Y si se recuerda lo que hemos dicho antes acerca 
de la nación, este es el momento en que podemos ver sin 
d ificu ltad, cómo es el Estado justamente el que, en cuanto 
representación psíquica verificada en sus subordinados, re­



UNIVERSIDAD CENTRAL 477

preséntase, de.manera ejemplar bajo una forma dual; o 
como s u b o r d i n a c i ó n ,  para las clases oprimidas, o como d o ­
m i n a c i ó n  para las opresoras. El que éstas no quieran re­
conocer lealmente tal verdad, no prueba nada en contra de 
ella. Esta es, por otra parte, la esencia de la interpretación 
marxista del Estado y de la doctrina política correspondien­
te, con las que, si podemos d ife rir  en ciertos aspectos del 
futuro, nos hallamos, en cambio, plenamente de acuerdo, 
en cuanto al punto de partida.

Pero, entonces, ¿quiere decir que no subrayamos nos­
otros aquella insistente prédica de la autodisolución de! 
Estado, una vez que la abolición de las diferencias de cla­
se lo vuelva superfluo? Hemos enunciado ya anteriormen­
te la respuesta y por el momento no haremos sino reforzar­
la. El Estado es, cierto, principalmente una formación 
de clase, pero no es sólo eso; es un necesario momento 
conceptual - formal de toda explicación racional de la rea­
lidad económica, incluso precisamente de una realidad de 
tipo comunista. Es, pues, una necesidad acudir a tal ex­
plicación y, en consecuencia, a la formulación de una teo­
ría del Estado, por s im plificada y depurada que ella sea; 
y, si un penetrante análisis nos hace ver que en esencia el 
Estado puede reducirse a la escueta noc:ón de ordenamien­
to, no puede menos que afirmarse que como tal persistirá 
en cualquiera sociedad, ya que la abolición misma de las 
clases, si puede s ign ificar libertad, no puede nunca, em­
pero, s ign ificar desorden, que es precisamente la negación 
de toda libertad.

~ El Estado, naturalmente, en una sociedad transform a­
da tendría que encerrar, así como la forma nacional, un 
significado bastante diverso del actual; es posible que en 
una sociedad sin diferencias económicas, el mismo Estado 
racionalista de tipo democrático llegara a desenvolverse 
hasta tal punto que se hiciera efectivamente racionalista y 
plenamente democrático; pues, . aunque en su configura­
ción histórico - concreta, también este Estado ha surgido 
como formación de clase, siempre hay algo en él que vale 
como una ú ltim a instancia de su construcción abstracta y es 
el principio racional. Pero, de todas suertes, parece que, 
aún entonces, será imprescindible, explicar y concebir la 
realidad económico - social bajo el aspecto de su regula­
ción formal, esto es, en cuanto contenido de una forma ju ­



a n Q  ANALES DE LA
4 : í  O  • --------------------------------------------------------- -------- -------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

rídico - estatal, es decir, como Estado, si es. que en verdad 
se tra ta  de realizar una investigación c ien tíf ico  - social.

Podría, empero, en vía discursiva, hacérsenos la si­
guiente objeción, digna por cierto de tenerse en cuenta. Si 
el Estado democrático - racionalista supone, como se ha ex­
presado ya, la a lternativa de los dos partidos políticos fu n ­
damentales, y si éstos, por organizarse dentro de condic io­
nes objetivas como las presentes, lógicamente no deben ser 
sino dos, pero al menos dos, el de los dominados y el de los 
dominadores, ¿cómo, una vez desaparecida esí"a d iferencia, 
podría hablarse de la realización de un Estado de partidos? 
¿No estaríamos, más bien, frente a un Estado de un solo 
partido, esto es, una form a de autocracia?

Lo primero que debemos hacer es recordar que, según 
la doctrina política del marxismo riguroso, tal objeción no 
puede referirse sino a la etapa transito ria  de la "d ic tadu ra  
del proletariado", ya que, desaparecido el Estado en la se­
gunda etapa, la de la libre sociedad comunista, ni cabe ha­
blar de ningún tipo de Estado. C ircunscrita  de este modo 
la objeción a su propio punto, no cabe negar que, a n a liza n ­
do las cosas desde aquella misma posición m arxista , ape­
nas si la objeción puede obtener respuesta, porque, efec­
tivamente, siguiendo siempre la línea del m arxism o estric­
to, sería de todo punto inconcebible que, una vez borradas 
las diferencias de clase, pueden seguir existiendo dos par­
tidos políticos, y no uno solo. Tanto  así que en el caso de 
Rusia justamente, constituya o no en la práchca una a p li­
cación rigurosa del marxismo, el partido com unista no to ­
lera frente a sí ningún otro partido.

Pero es que no se tiene en cuenta que si los partidos 
políticos son por ahora, como no pueden menos de ser, or­
ganizaciones informadas por la contraposición de in tere­
ses, lo que los hace aparecer lógicamente como fo rm ac io ­
nes de clase, es principalm ente porque así lo demandan las 
condiciones materiales de la realidad social; y que, por lo 
mismo, una vez transformadas éstas, si es cierto que ya no 
podrán seguir subsistiendo los partidos en su carácter pre­
sente de órganos de clase, nada impide, en cambio, que 
se los pueda concebir, y puedan para ese entonces e fec ti­
vamente darse en la realidad, como organizaciones de la 
comunidad es cierto, pero informadas por nuevos y d iver­
sos principios, pongamos por caso, por las diferencias pro-



UNIVERSIDAD CENTRAL 479

venientes de la diversas actividades y funciones ind iv idua­
les, con su dualidad fundam ental de intelectuales y ma­
nuales.

Y el desarrollo de esta objeción puede dar lugar al 
planteamiento de una segunda, antinómicamente conteni­
da en la primera, y relativa al principio de la libre discu­
sión, supuesto racional de los partidos políticos, según la 
teoría democrática, en cuanto puede considerársele incom­
patible con aquel aserto de que las organizaciones parti­
distas son formaciones de clase. ¿Cómo es posible — po­
dría decirse—  que, si se conciben los partidos como condi­
cionados por la realidad material -— siendo por lo mismo 
ineludible que el explotado integre su partido y el explota­
dor el suyo— , tal realidad, que es en verdad inexorable, 
pueda perm itir que tenga cabida en las organizaciones par­
tidistas el principio de la libre discusión? A  lo cual hemos 
de responder sencillamente que el mencionado principio 
no debe ser concebido — -una vez más—  como entrañando 
de un modo real la discusión efectiva de cada individuo, si­
no como un supuesto racional, como una necesidad dialéc­
tica, de acuerdo con la que siempre ha de conceptuarse a 
toda sociedad como sujeta a la alternativa constante de 
una doble fuerza — tesis, antítesis—  en la que justamente 
radica la esencia ú ltim a de toda discusión y, luego, de to­
da nueva síntesis.

Una ú ltim a cuestión necesita ser contemplada, y ella 
mira hacia el porvenir de la forma estatal ecuatoriana. 
¿Cuál va a ser la posible dirección de nuestro Estado en 
cuanto forma sociológica? ¿Logrará hacer brotar alguna 
vez ciertos elementos que faciliten el aparecimiento de las 
condiciones materiales necesarias para una transformación 
profunda de la democracia ecuatoriana? La actual con­
tradicción existente entre la forma jurídico - estatal y la 
realidad material por ella regulada necesariamente tendrá 
que ser superada y resuelta. Y si no olvidamos el recíproco 
juego y la mutua condicionalidad que se dan entre mate­
ria y forma, quiere decir que las mutaciones de la una tie­
nen por fuerza que traducirse, a plazo más o menos largo, 
en transformaciones de la otra, pues ninguna de las dos es 
por sí misma inmutable. La actual forma estatal, natural­
mente, tendrá que su fr ir algunas variaciones, si no en 
cuanto a su función sociológica, sí, empero, en cuanto a su



480 ANALES DE LA

conformación exterior y, principalm ente, en cuanto a su 
fundamentación interna; por otro lado, habrá de tra ns fo r­
marse en los elementos circunstanciales que la caracterizan 
como una determinada configuración histórico - concreta, 
mas no en su íntim a esencialidad abstracto - racional; ten­
drá que ir avanzando y guardando, al mismo tiem po, su 
índole esencial y más profunda, que no es otra justam ente 
que la de procurar el reino de la justic ia  y de la libertad por 
medio de la razón; de la justicia, porque, como ya quería 
el mismo Aristóteles, "el arte social debe tener por resul­
tado el más grande de todos los bienes, esto es, la justic ia , 
que no es otra cosa que la misma u til idad  com ún"; y de la 
libertad — que no es sino una form a de jus tic ia— , porque, 
como dice Kelsen, " la  idea de la libertad es y será el cen­
tro eterno y fundam enta l de toda especulación p o lít ica . . 
formando así el contrapunto de toda teoría social y de to ­
da la práctica del Estado" (1 ).

« • * • • 

11) Véase: "Esencia y valor de la Dem ocracia".— Pág. 51.



C A P I T U L O  IV j

EL ECUADOR COMO FORMA CULTU R AL: NACIO N

Cuando se habla de la Nación en cuanto forma cultu-
m

ral, se entiende hablar de un conjunto sistemático de pro­
cesos relacionistas cuya ú ltim a y específica característica 
está constituida por las relaciones entre los hombres, en 
cuanto creadoras y mantenedoras de cultura, esto es, rea­
lizadoras de historia como contenido cultural. Sin tiempo 
ni espacio para detenernos en una exégesis del concepto de 
cultura, sólo anhelamos dedicar breves líneas a la tarea de 
desentrañar y poner de relieve el principio regulativo ideal, 
la idea fundam ental a la luz de la cual conviene examinar 
la cultura, para luego, descubierta y puesta en claro tal 
idea, contemplarla proyectada sobre el vasto campo histó­
rico - empírico de la realidad ecuatoriana.

Si la cu ltura en general, en cuanto fenómeno huma­
no, ha de tener su idea reguladora, quiere decir, por una 
parte, que una tal idea sólo puede ser hallada en un plano 
valorativo, y, de otra, que es posible trazar un lím ite d ife­
rencial entre el concepto de cultura y la idea de cultura, es­
to es, una diferencia más o menos semejante a la que me­
dia entre historia como realidad empírica e historia como 
devenir cu ltura l de la humanidad.

Cuando Oswaldo Spengler nos habla de la diversidad 
orig inaria  de las culturas y de cada una de ellas como de 
un todo cerrado y excéntrico, que brota casi de modo or­
gánico del paisaje respectivo, es evidente que se halla más 
cerca de lo que hemos denominado el concepto, que de la 
¡dea de cultura, precisamente porque para él no hay nin­



482 ANALES DE LA

guna idea regulativa, ni puede haberla, en tratándose del 
devenir cu ltu ra l universal, toda vez que éste es fundam en­
talm ente concebido de modo fragm entario  y siempre par­
cialmente.

Dentro del concepto de cu ltu ra  compréndese toda la­
bor, toda obra, todo hacer de los diversos pueblos, respon­
da o no a la suprema fina lidad  reguladora del incesante 
desenvolvimiento cu ltura l. Ha de entenderse, en consecuen­
cia, por cu ltura, no sólo el con junto  de afanes, aspiraciones 
y obras de una determ inada com unidad, que, por obede­
cer a aquella fina lidad, tienden a la elevación del nivel hu­
mano, al progreso del sér racional, y son, rpor lo mismo, apre­
ciados y juzgados a través del prisma va lo ra tivo  de la idea; 
sino que debe corwzeptuarse como ta l, independientem en­
te del criterio  valorativo, todo cuanto un pueblo ha sido 
capaz de crear, en su penosa jornada sobre la tierra , esté 
o no ello de acuerdo con el supremo fin , o incluso lo con­
tradiga.

¿Cómo llegar, en cambio, a la idea de cultura,? Si la 
cu ltura  es obra del hombre, quiere decir que ella habrá de 
justificarse tan to  más, cuanto más contribuya a elevar la 
d ignidad del sér humano, de la hum anidad en general, 
cuanto más le fac ilite  al individuo, ¡n génere, desenvolver­
se racionalmente y progresar en continua línea de auto  - su­
peración, de acuerdo, una vez más, con el p rinc ip io  d ia léc­
tico fundam ental. Y si el hombre, como sér racional que 
es, sólo puede considerarse en progreso cuanto más racio­
nal sea éste, esto es, cuanto más vaya ensanchándose la 
esfera de la libertad, pues la razón se resuelve en libertad, 
aparece que la suprema idea ju s tif ica t iva  de la c u ltu ­
ra y la que le infunde, por así decirlo, una esencia va­
liosa sólo puede ser la ¡dea de la libertad. En el reino de 
los valores, ciertamente, la libertad no está sola, pero ella 
los supone a todos los demás, sin que, en cambio, pueda 
decirse lo mismo de los otros. Y  como quiera que ej deve­
nir cultural es universal, no tan sólo en el tiem po y en el 
espacio, sino en cuanto a su contenido humano, resulta que 
sólo la idea de libertad queda en pie como la ú lt im am ente  
valiosa y universalmente reguladora de toda cu ltura .

En este sentido, carecería de toda razón quien quisie­
ra hacer extensivas las aplicaciones metódicas de Spengler 
también al campo de la cu ltu ra  como idea, pues el devenir



UNIVERSIDAD CENTRAL 483

histórico universal es, en verdad, universal, y cada cultura 
nacional no es sino un proceso parcial incluso en el proce­
so cultural to ta lita rio . Es verdad que en el plano realista 
no hay inconveniente en considerar a las culturas como or­
ganismos cerrados y, diríamos, autónomos, expresiones his­
tó r ic o -  simbólicas, valiosas todas por sí mismas, bajo un 
método leibniziano - goethiano; mas, en un plano siste­
mático - formal, y bajo un método dialéctico, no pue­
de tener cabida esa consideración sino que todo el pro­
ceso histórico universal ha de ser contemplado un ita ­
riamente como el devenir cultural de la humanidad, preci­
samente porque, racionalmente concebida, también la hu­
manidad no es sino u n a ,  pues el concepto formal en que 
ella se resuelve es un itario : la razón, in abstracto, como 
esencia de todo orden. Así concebido el proceso de la his­
toria universal, cabe, no obstante, hacer una adverten­
cia. Aunque este proceso forma parte del proceso ín­
tegro de la evolución universal, es lícito y convenien­
te diferenciarlo del proceso de la naturaleza, en cuan­
to que éste es un devenir que se cumple por vía evo­
lutiva y aquél, por vía progresiva. Cierto que, puede darse 
la posibilidad de concebir unitariam ente entrambos pro­
cesos, reduciéndolos a un punto superior común; pero, pa­
ra los fines del discernimiento c ientífico  y, sobre todo, pa­
ra los fines prácticos de la ética, se hace de todo punto in­
dispensable considerar a cada cual desde un diverso mo­
mento secundario.

Ahora bien, para quienes existe una contraposición irre­
ductible entre materia y espíritu, puede constitu ir realmen­
te un problema el saber si lo que se realiza, lo que se des­
envuelve, lo que deviene incesantemente, a través de la 
evolución universal, es el espíritu absoluto (hegelianismo) 
o la materia absoluta (m arx ism o); en cuanto a nosotros, 
hemos de declarar que no existe tal problemática, ya que 
concebimos al espíritu nada más que como la fuerza de 
transformación, la tendencia de transformación de Id ma- 
teria, y, por ende, como algo conceptualmente inseparable. 
Así, pues, lo que se desenvuelve, lo que se realiza en el pro­
ceso universal de la evolución es la materia y, conjunta­
mente con ella, su espíritu, esto es, su capacidad de trans­
formación, que, justamente, a medida que va realizándo­
se el devenir, va haciéndose más y más potente y avasalla-



484 ANALES DE LA

dora, llegando, precisamente en la fase progresiva de la 
historia humana, a adqu irir conciencia de sí misma, esto es, 
a encauzarse sub modo teleológico.

Este momento, el más impresionante de todos cuantos 
componen el devenir universal, es el que corresponde al 
despertar de la razón en la hum anidad y, por consiguiente, 
al comienzo del reino de la libertad, pues, entonces, el hom­
bre toma, por así decirlo, entre sus manos, la corriente del 
devenir y la impulsa, siendo impulsado por ella a la vez, ha­
cia la realización de ciertos ideales. Nadie puede decirnos • 
si todo esto, contemplado desde un punto de vista, llam é­
mosle sobrehumano o, en todo caso, extrahum ano, no sea 
sino un capítu lo  del ciego devenir universal, de la evolu­
ción que marcha sin vacilaciones, y que, por lo mismo, to ­
da la suma de aspiraciones, inquietudes, creaciones y des­
trucciones humanas no sea otra cosa que una prueba ind i­
recta de la rigidez in flex ib le  del proceso ciego, comparable 
a la que, en relación con la ley de la gravedad, la daría  el 
aeronauta, que, no obstante elevarse en v ir tud  de dicha 
ley, se jactase de poder contrarrestarla, al hacerlo.

Pero el hombre, vale decir su razón, ha considerado ne­
cesario — y es inexcusable d ia lécticam ente, sin duda— , 
concebir el devenir parcial de su historia, en sentido pro­
gresivo, como obra deliberadamente realizada, como un 
reino regido por la libertad y, consecuentemente, de aspi­
raciones y de fines. Puede ser una ilusión, no hay prueba 
de fin it iva  en contra; y acaso le sucede al hombre, en este 
aspecto, lo que le sucede al niño cuando ve un bastón in­
troducido en el agua: uno y otro juzgan que el z ig-zag y 
las curvas son reales. Mas, si la razón misma del hombre, 
necesita concebir el proceso de la h istoria hum ana como 
cum plido teleológicamente, no como un reino de necesidad 
causal, sino como un reino de libertad, ¿quién ni qué pue­
de argü ir contra ella'5 A l menos, nadie querrá negar que 
puede ser ésta la suprema ^astucia de la razón7/, puesta 
en juego con vistas a su propio desenvolvimiento y perfec- 
ción, y, en cualquier caso, no cabe duda de que este con­
vencimiento racional del hombre de poder ser, cada vez
más, un sujeto de libertad, es lo que jus tif ica  el devenir 
cultural del género humano.

Pero el proceso histórico del género hum ano y el pro­
ceso de la naturaleza pueden contemplarse desde un pun-



UNIVERSIDAD CENTRAL 485

to unitario, en el sentido de que uno y otro se cumplen 
dialécticamente; pues, efectivamente, hay tanta relación 
dialéctica en el proceso que se lleva a cabo de causa a efec­
to, como en el que se lleva a térm ino de medio a fin. Y, 
además, no hay que olvidar que exisfe una fina lidad su­
prema de todo el devenir, de la creación universal, f in a li­
dad siempre alcanzada y, sinembargo, siempre subsistente 
como tal, fina lidad que va envuelta en el devenir mismo y 
que no consiste, como quería Hegel, en otra cosa que en 
el mismo devenir; fina lidad que, siendo en esencia la mis­
ma — y justamente por serlo—  se manifiesta, si se contem­
pla separadamente los dos procesos, de doble modo, bajo 
una doble form a: para el proceso natural, como la incesan­
te e inacabable evolución; para el proceso histórico de la 
humanidad, como el progreso indefinido.

Y cuando hemos señalado el ideal de la libertad co­
mo la fina lidad esencial del devenir cultural y, por consi­
guiente, como su idea justifica tiva , nos hemos referido, no 
a la libertad como ideal inasequible y fijo , como meta inal­
canzable, pero ya trazada; no lo hemos hecho en el senti­
do de Stammler, por ejemplo, pues para Stammler el ideal 
es la "com unidad de hombres librevolentes", pero con li­
bertad interior, es decir, con pureza ética, con virtud moral, 
digamos de una vez, por lo que, con razón, se le ha repro­
chado que su doctrina era sustancialmente la misma que 
la contenida en la moral cristiana; sino a la libertad como 
ideal siempre alcanzado y aspirado siempre, pues es de la 
índole de la libertad, cuya esencia es también dialéctica, 
el constitu ir una meta que por mucho que se la alcance, 
nunca se la alcanza del todo, ya que su reino, como el del 
progreso, es también indefinido. Y si, hipotéticamente, 
imaginamos un instante en que la libertad llegare a reali­
zarse en toda su plenitud, debemos advertir que aquel ins­
tante seria, ipso - fació, el de su anulación, y el proceso ten­
dría que comenzar de nuevo.

Tampoco ha de entenderse, empero, cuando hablamos 
de la libertad, la libertad concreta del hombre empírico, la 
libertad del yo empírico, sino la libertad como noción abs­
tracto - form al, inherente a todo sujeto racional, a todo sér 
pensante. Pues la libertad es de tal naturaleza que no ago­
ta su significado en las sucesivas formas que reviste a lo 
largo de la experiencia histórica, sino que siempre lo man-



ANALES DE LA

tiene inextinguib le por encima de las peripecias de la
historia, y por eso se convierte en ideal humano. La li­
bertad que propugnamos es, pues, la libertad del género
humano todo, no sólo del yo, sino tam bién del tú, es decir, 
de todos; y es por este profundo sentido que encarna la l i­
bertad, por lo que se confunde con la justicia.

Esta libertad total, o esta to ta lidad  de la libertad, t ie ­
ne, además, otro sentido. Quiere decir que abarca todas 
las esferas, siendo, pues, libertad exterior e in terior, liber­
tad en todos los órdenes, libertad om nicomprensiva, ya 
que, si la libertad exterior vale poco o nada sin la libertad 
interior, tampoco tiene valor ésta si no trasciende hacia 
afuera. Tam bién un esclavo podría jactarse de gozar de li­
bertad interna, pero ello no am enguaría  en nada, estamos 
ciertos, lo a flic tivo  de su situación externa. Poco importa, 
por otra parte, que el reino de la libertad no llegue a dom i­
narse nunca en su to ta lidad, ni pueda, ni debo llegar a ser­
lo, pues del conflic to  entre el grado de libertad a lcanzado y 
la aspiración a una mayor y nueva libertad es precisamen­
te de lo que ésta vive; lo que im porta, y lo realmente decisi­
vo, es que el hombre, justam ente por concebirla, no como 
un estadio f i jo  que hay que a lcanzar, sino como un proce­
so en perenne desenvolvimiento, sea capaz de avanzar i l i ­
m itadamente, en lo que consiste el progreso, cuyo f in  es
exactamente el progreso indefin ido.

Pero si el progreso indefin ido puede resolverse en un 
indefin ido proceso de liberación y éste, a su vez, en el m is­
mo proceso racional, en el auto - desenvolvim iento de la 
razón, quiere decir que la razón humana es el centro y la 
esencia de todo el devenir cu ltu ra l. De este modo, se hace 
necesario enfrentarnos con un nuevo problema, pertinen­
te a la cultura, ya, por cierto, im p líc itam ente  resuelto o, 
mejor dicho, anulado, en lo que llevamos expuesto. ¿Cuál 
es el sentido ú ltim o histórico y, por consiguiente, la fu n ­
ción que, históricamente, realiza la cultura? ¿Es una fu n ­
ción al servicio del sér humano empírico, o, a la inversa, es 
una función objetiva, a cuyo servicio han de ponerse todos 
los fines y aspiraciones individuales? Propiamente no pa­
rece lícito plantearse este problema, tras de cuanto hemos 
dicho, pues su p lanteam iento lleva, sin quererlo, im p líc ita  
una idea preconcebida, la idea de que el género humano 
ha de perecer algún día; y todos nuestros razonamientos,



UNIVERSIDAD CENTRAL 487

en cambio, nos conducen a la idea necesaria de la eterni­
dad de la razón, adm itida la cual apenas si es posible ha­
blar de una función histórica de la cultura, (téngase en 
cuenta que en la problemática mencionada se toma lo his­
tórico siempre en sentido em pírico), ya que su sentido, su 
función es por esencia meta - histórica y, lógicamente, tam ­
bién eterna.

Mas, como decimos, suele deslizarse en este proble­
ma la idea del térm iño de la humanidad — que, en cuanto 
mera formación terrestre, puede ser perecedera, no cabe 
duda—  bullente siempre en la mayor parte de los ind iv i­
duos; y, entonces, naturalmente, tiene que suscitarse la 
cuestión, que está contenida de manera esencial en táfl pro­
blema, de saber si, digámoslo en palabras claras, el ind i­
viduo ha de servir a la cu ltura o, al contrario, la cultura 
al hombre empírico; si, en otros términos, la vida ha de sa­
crificarse a la cu ltura o ésta a la vida. Porque, claro, si, 
en defin itiva, todas las conquistas culturales, todo lo que 
se llama cultura, un buen día, no va a poder ser aprove­
chado por ningún sér humano, (y para medir la intensidad 
de esta verdad, basta representarnos lo que, si así fuese, 
pensaría de la cu ltura aquel sujeto que, habiendo llegado 
a ser el ú ltim o habitante del planeta, supiese de un modo 
cierto lo ineluctable de su próximo f in ) ,  ¿qué valor, ni qué 
sentido puede tener (pensemos en ese pavoroso instante del 
ú ltim o hombre) un mundo aparte, un reino objetivo de la 
cultura?

Pero es que esto sucede porque se quiere o se suele 
asignar a la cu ltura  una función netamente histórica, un 
sentido temporal - pragmático, sin recordar que esencial­
mente el devenir cu ltura l halla su sentido en ser un proceso 
indefinido, cuya ú ltim a  fina lidad  racional va envuelta en la 
realización del mismo devenir. Correcta y pulcramente, 
pues, no cabe plantear problema alguno, que se refiera por 
un lado al individuo empírico y, por otro, al plano super - 
empírico del desenvolvimiento cultura l — y esto es precisa­
mente lo que va im plíc ito  en el ya enunciado— ; pues, en­
tre los dos planos no median relaciones de tal naturaleza 
que puedan servir de base para una interrogante como la 
señalada. Si cupiera algún problema, en este aspecto, ten­
dría que ser planteado dentro del mismo ámbito, esto es, 
dentro de uno solo de ellos. Así, por ejemplo, respecto al



punto que realmente quiere enfocar el tópico en cuestión, 
cabría trazar la problemática de la manera siguiente, su­
puesta la necesidad lógica de tal problem a: Si el sentido 
del devenir cultural es un sentido eterno, ¿qué sentido tie­
ne respecto de éste el devenir racional del séi humano, en 
cuánto sér de razón? Pero nuestra moriera de resolver es­
ta cuestión va a ser negándola, precisamente porque, a 
nuestro modo de ver, no hay necesidad lógica para su p lan­
teamiento.

Pues, efectivamente, si el devenir cu ltu ra l se resuelve 
en un proceso dialéctico de liberación y si éste, en su más 
profunda esencia, es, a su vez, un proceso de auto - desen­
volvim iento de la razón, quiere decir que, en ú lt im a  instan­
cia, devenir cu ltura l y desenvolvim iento de la razón son 
una y misma cosa. Y de este modo, la ¡dea de una pugna 
entre el proceso dialéctico de la cu ltu ra  y el proceso racio­
nal del sér pensante (necesariamente ind iv idua l, personal) 
queda perfectamente anulada, m ediante la coordinación 
esencial que acabamos de poner de relieve, según la cual, 
cuituralismo y personalismo vendrían a expresar el mismo 
y ú ltim o sentido eterno del devenir cu ltu ra l, cuya grande­
za sorprendente, que es a la vez la prueba del estupendo po­
der creador de la razón, está precisamente en que, al reali­
zarse a sí mismo, sirve a m aravilla  a la f in a lid a d  ú lt im a  de 
la razón humana, que, a su vez, no es otra que la de, al 
desenvolverse constantemente tam bién, ser un proceso par­
cial, una fase rápida y parcial de aquel mismo devenir cul- 
tural. _ Y

Empero la negativa del problema apuntado, lóg icam en­
te, no puede hacerse extensiva al otro plano, al p lano me­
ramente empírico de la historia. Y así, en efecto, hemos 
de reconocer que, dentro de él, media una antítesis entre 
los fines próximos, inmediatos del ind iv iduo y la cu ltura , 
también en cuanto manifestación em pírica, en la cual, por 
por cierto, el individuo no puede menos (piénsese en có­
mo nuestro ú ltim o habitante de la tierra, puesto a elegir 
entre que perezca con él el género hum ano; o, que, sa c rif i­
cando la cultura, en cuanto empiria, subsista él y, con él, 
a posibilidad de comenzar de nuevo el proceso de la h isto­

ria, gustoso optaría por lo segundo) de sacrif ica r lo em pí­
rico de la cu ltura — lo único que, por otra parte, puede sa­
crificarse—  a lo empírico de su ind iv idua lidad  egoísta, to ­



UNIVERSIDAD CENTRAL 480

da vez que, en este plano, lo que decide por encima de to­
da consideración, son las leyes inexorables de la sangre.

Las consideraciones anteriores sobre la cultura tienen 
que ser necesariamente completadas con un tópico particu­
larmente interesante para los fines de este capítulo. Es pre­
ciso poner de manifiesto que, si bien el devenir cultural de 
la humanidad es un proceso unitario, se cumple, empero, 
históricamente, no sólo a través de los momentos individua­
les, — los seres humanos concretos— , sino, además, a tra ­
vés de momentos sociales — las varias organizaciones, co­
lectividades, etc.— , entre los cuales descuella principal­
mente la forma social que estudiamos, la nación. Más to­
davía, como ya puede al punto comprenderse, según cuan­
to se ha dicho se deduce que, al examinarla sociológica­
mente, esta forma, la Nación, resulta ser aquella que tie­
ne por función típica, peculiar y justificativa la de mante­
ner la "un idad de fines culturales" de una sociedad dada, 
siendo pues su contenido aquello que suele denominarse 
"cu ltu ra  nacional". Así, pues, lo que, tras las disquisicio­
nes generales que hemos desarrollado, nos interesa desta­
car es que, si la Nación en general se halla caracterizada 
sociológicamente por su función cultura l, la Nación ecuato­
riana sólo como forma cultura l merece ser analizada con 
propiedad. Es a la luz de estos principios cómo vamos a con­
tem plar y exam inar el cuadro de nuestra experiencia his­
tórica, en cuanto contenido posible de una posible forma 
cultura l ecuatoriana, de una Nación ecuatoriana.

Lo primero que a cualquier desapasionado e imparcial 
investigador que con mirada severa escrutase nuestra rea­
lidad histórica desde el punto de vista de la cultura, tendría 
que impresionarle, habría de ser irremediablemente el cor­
te vertical y profundo que el fenómeno de la conquista ope­
ra en tal realidad, dividiendo, en éste, como en los otros as­
pectos contemplados, el panorama de la historia ecuatoria­
na en dos grandes períodos, de los cuales el primero ha si­
do ya históricamente superado y el segundo se encuentra 
todavía en pleno desenvolvimiento. En términos cronológi-



400 ANALES DE LA

eos, el primero alcanza hasta 1534 y el segundo iniciase 
en tal fecha.

Y la primera reflexión que un hecho de esta na tu ra ­
leza tiene que despertar forzosamente en la mente de quien 
quiera que lo observe es la de que un contraste como el que 
ofrecen los dos períodos, en cuanto etapas del devenir cu l­
tural ecuatoriano, es, no sólo un contraste de etapas de 
cultura, sino un auténtico contraste de dos círculos de cu l­
tura completamente extraños, tan extraños como pueden 
serlo una cu lturo prim aria, de tipo  to tém ico - pa tr ia rca l, con 
ciertos elementos del tipo agrario  - m atria rca l, y una gran 
cultura de ciudad, perteneciente a un c írcu lo terc iario , más 
todavía, al cuarto círculo de la cu ltu ra  occidental, que es 
la dominante. Este conflicto, del que por desgracia existen 
aún vivas huellas en la contextura social de la realidad em­
pírica presente, es, si no nos engañamos, precisamente el 
que constituye la problemática m áxim a para el progreso 
ecuatoriano y el que nos da la clave de la incom parable 
lentitud con que se verifica el proceso de la cu ltu ra  nacio­
nal (1 ).

Naturalmente, toda cu ltura  histórica — m an ifes ta ­
ción concreta del devenir cu ltu ra l—  puede ser con tem pla­
da, o desde el puro concepto de cu ltura , o desde la idea de 
cultura. Ello no obstante, no cabe negar que entre las va- * 
rias manifestaciones culturales, sobre todo cuando perte­
necen a círculos harto distintos, es posible establecer d ife ­
rencias, si no de género, al menos sí de grado, pudiendo, 
en atención a ellas, a f irm a r que algunas caen más prop ia ­
mente dentro de la categoría de cu ltu ra  como concepto, 
que de cultura como idea, la que, como por otro lado pa­
rece bastante lógico, va desvaneciéndose a medida que va­
mos mirando retrospectivamente la sucesión h istórica de 
los círculos culturales e internándonos en ellos. A que llo  de 
la existencia de viejas culturas desaparecidas, anteriores a 
las culturas históricamente, o siquiera pre - históricamente^

( 1 1 Por demás parece advertir que si todo cuanto se va a exponer tiene 
principalmente oplicación en nuestro país, es, no obstante, mutatis - mutandis, no 
nienos aplicable a la realidad histórica de esta parte sur del Continente, singular­
mente al conjunto de países que formaban el Tahuantínsuyo.



UNIVERSIDAD CENTRAL 401

discernibles (ora en Europa, ora en América, ora en Conti­
nentes desaparecidos) y superiores a éstas, que, por ende, 
no vendrían a ser más que rezagos fortuitos de aquellas, 
parece evidentemente tener más de mito que de verdad y, 
por lo mismo, no poder lícitamente sostenerse.

Sí, no cabe duda. El devenir cultural humano es uni­
tario, es un proceso que va desenvolviéndose de un modo 
gradual; y, a medida que va realizándose por medio de las 
diferentes culturas históricas, va perfeccionándose en gra­
do, precisamente porque su ¡dea regulativa, la idea de li­
bertad, es, cada vez, más alcanzada y, sinembargo, al 
mismo tiempo, crece en am plitud y en intensidad; es de­
cir, va convirtiéndose en un idecrl, cada vez más realizado 
y, por lo mismo, cada vez más conscientemente ambiciona­
do. E incluso en culturas pertenecientes a un mismo círcu­
lo puede observarse que por encima de cualesquiera con­
tingencias históricas inherentes a cada cultura, lo que f lo ­
ta no es un ideal diverso para cada una de ellas — y lógi­
camente si cada cultura fuese un organismo cerrado y con­
cluso, su ideal respectivo tendría que ser diverso— , sino 
un sólo y mismo ideal regulativo del devenir todo de la cul­
tura humana, la aspiración siempre creciente del hombre 
a una libertad siempre creciente también, desde la obscu­
ra — y acaso fa ta l, del punto de vista de la n a tu ra le z a -  
tendencia experimentada por el hombre de las cavernas 
del periodo an tid iluv ia l, hasta la que con fuerza y ya a 
conciencia experimenta el hombre civilizado de nuestros 
propios días.

Cierto que, contempladas las cosas en un plano exclu­
sivamente realista - empírico, puede preguntarse si hay ne­
cesidad de un ideal regulativo para la marcha de cada cul­
tura o si, al contrario, no es más bien lo cierto que toda ma­
nifestación cu ltura l cae uniformemente dentro del concep­
to simple de cultura, siendo, por. lo mismo, lícito el estu­
diarlas como si fuesen organismos independientemente na­
cidos, crecidos y muertos; pero es que no se quiere tener 
en cuenta que, por sobre ese plano, existe un plano valo- 
rativo del que justamente se desprende el ideal de liber­
tad, como la luz que ha de hacer b rilla r y ensombrecer más, 
respectivamente, los puntos luminosos y las manchas obs­
curas — las jornadas de gloria de la libertad y las sombrías



492 ANALES DE LA

de la opresión y el despotismo—  que alternan en el devenir
grandioso de la humanidad.

Pero cierto también, por otro lado, que si se adm ite 
un ideal de libertad, y si se contrasta a su luz la realidad 
histórica de las culturas diversas, no tarda en llegarse a 
un punto en que surgen de modo inevitable las siguientes 
preguntas: ¿Cómo un ideal de libertad, no obstante ser la 
idea jus tif ica tiva  del hacer empírico de toda cu ltura , ha 
logrado tan poco y en tan pequeña escola ser realizado? 
¿Cómo es que existen culturas, como la Egipcia, como la 
misma Incaica, pongamos por caso, que parecen sustentar­
se precisamente sobre la negación del ideal de libertad, so­
bre las cabezas de miles de esclavos o poco menos que es­
to? ¿No existe una palpable contradicción entre el ideal 
cu ltura l y los hechos reales de cada culturar5 A  todo lo cual 
hemos de contestar que, en prim er lugar, un ideal, menos 
todavía el ideal de libertad, no padece quebronto porque 
en determinadas horas del devenir histórico se lo combata 
y se lo niegue, pues también la negación de la libertad es 
necesaria en su plano, como lo es el error en el plano de la 
verdad; y que, por otra parte, tal parece ser la extraña y 
trágica prerrogativa de toda cu ltu ra  (al menos, de las hasta 
aquí realizadas) o sea, el asentarse siempre sobre la h u m i­
llación de una mayoría resignada que sirve de pedestal pa­
ra que se yerga la respectiva cultura.

No obstante, es imposible dejar de reconocer que, 
pese a las dolorosos realidades de todas las cu lturas hasta 
el presente históricamente realizadas, el género hum ano 
ha avanzado siempre en la consecución efectiva de su ideal 
de libertad, a través del proceso histórico que le ha tocado 
recorrer. Y si bien, claro está, n inguna cu ltu ra  hasta aho­
ra ha dejado de ser una cu ltu ra  de clase, form ación de c la ­
se, cultura de los "d iez mil superiores*7, según frase de 
Schneider, nadie puede dejar de ver que, al menos para el 
ruturo, la humanidad va en pos de a lcanzar ta l objetivo, 
haciendo que la "cu ltu ra  nacional" sea en verdad una fo r­
mación colectiva.

Ahora bien, de acuerdo con las nociones aquí expues­
tas, parece poder desprenderse la a firm ación  de que la cu l­
tura incaica, como cu ltura  prim aria , o a lo sumo secunda­
ria, que es, encuadra perfectamente como objeto de una



UNIVERSIDAD CENTRAL

investigación realista (concepto de cu ltu ra ); mas, como 
quiera que dentro del plano en que nos hallamos colocados, 
lo que importa es justamente contrastarla a la luz del ideal 
cultural regulativo, bien se ve que lo que nos incumbe es 
descubrir el grado de realización del ideal, en medio de las 
incontables vicisitudes de las circunstancias históricas.

Evidentemente, si recorremos el cuadro táctico de la 
cultura incásica, no podemos menos de encontrarnos con 
notables creaciones, a cual más interesante, aportes valio­
sos de una raza valiosa al proceso universal del devenir; 
cierto, también, que en los diversos sectores culturales la 
cultura incaica se demuestra como una de las expresiones 
históricas más atractivas, ora por la originalidad de sus 
construcciones, ora por su capacidad de expansión por en­
tre los pueblos colindantes; no menos cierto, además, que, 
por lo que respecta al hemisferio precolombino, dicha cul­
tura puede jactarse de ser la cultura prócera del hombre 
americano; cierto, completamente cierto, por último, que, 
al igual de sus congéneres de México y Egipto, constituyó 
para su tiempo, vale decir, para el hombre que entonces la 
creaba y cultivaba, una apreciable muestra de las posibili­
dades espirituales en él- encerradas. Mas, por encima de 
todo, contemplándola a través del prisma del ideal supre­
mo de todo movimiento cu ltura l, ¿no queda siempre flo ­
tando un gran vacío, el gran vacío que se halla en toda 
cultura, en que, para poder sostener las nuevas creaciones, 
es siempre necesario — puesto que sólo así se ha podido 
conseguir—  el sacrific io de la libertad del mayor número?

También en la cu ltura incaica, como siglos atrás en la 
del viejo Egipto, es posible encontrar la magnificencia de 
audaces creaciones en los diversos campos; en una y otra 
alienta y palp ita  un profundo sentido de grandeza que se 
manifiesta a través de aquellas; pero tenemos derecho a 
preguntar si vale la pena, en uno y otro caso, sumir a miles 
de individuos en la opresión, a trueque de que la historia 
conserve el recuerdo de un nombre execrado o de una épo­
ca nefasta para la libertad humana. ¿Está compensado, 
por ejemplo, si nos referimos a Egipto, el que innumerables 
trabajadores cautivos hayan perecido en la construcción de 
sus pirámides, sólo con que éstas puedan servir de eternos 
testigos del paso de un pueblo por los umbrales de la his­



4:9-1 ANALES DE LA

torio? Y a buen seguro que ninguna persona sensata po­
drá menos que dar una respuesta negativa. No, decid ida­
mente, rotundamente. Ni las grandiosas pirámides de 
Egipto, ni los soberbios monumentos de nuestra pasada cu l­
tura indígena, ni siquiera las supremas manifestaciones a r­
tísticas del supremo sentido de belleza del pueblo griego, 
nada, ni la severa e imponente majestad de una construc­
ción de) pensamiento, como el Derecho Romano, nada es 
capaz de jus tif ica r la miserable esclavitud de un solo hom ­
bre. Por encima de todo, el ideal de libertad prevalece co­
mo la única meta, la única aspiración digna del sér racio­
nal, precisamente porque el proceso de liberación no es, en 
el fondo, sino el mismo proceso d ia léctico de la razón hu­
mana. Y, dígase lo que se quiera, el hombre sólo en cuanto 
sér racional es creador, agente y sujeto de la historia.

Desde el punto de vista de la libertad, la cu ltu ra  in­
caica se nos aparece, como toda otra cu ltu ra  p rim aria  des­
de luego, ubicada dentro de un estadio social rud im enta ­
rio; y si, admitiendo una b ifurcación de la historia entera 
de la humanidad, llegáramos a a f irm a r la existencia de un 
período en que se tiene la in tu ic ión m ística de la libertad 
y de otro en que predomina la consciente aspiración a ella, 
habría que encuadrar decididamente a la cu ltu ra  indígena 
dentro de la primera etapa. *

Si únicamente se tra ta ra  de contem plar el cuadro de 
la cu ltura incaica, desde el aspecto realista - empírico, nos­
otros seríamos los primeros en ponderar en su justo valor 
el hacer cu ltura l de nuestros aborígenes. Llegaríamos a 
a firm ar que es un sistema de construcciones sorprendente 
por su conexión, por su carácter un itario , por la perfecta 
regularidad de las partes y, más que todo,- por la capacidad, 
desenvolvimiento y perfección que le era inherente y que, 
sin duda, se hubiera trocado en realidad, a no m ediar la 
interrupción catastrófica de la invasión española. Pero es 
que por el momento no nos movemos dentro de aquel plano; 
no necesitamos, pues, trazar la descriptiva de dicha c u ltu ­
ra, sino observarla desde el ángulo visual del ideal supremo 
de su devenir, el ideal de libertad. Y al hacer esto, tene­
mos que convenir en que la cu ltu ra  aborigen estaba s itua­
da a alguna distancia de su ideal, siendo poco apreciable 
el grado de realización de éste, y, por ende, no muy grande 
su valor como proceso del devenir universal de la cu ltura.



UNIVERSIDAD CENTRAL 195

Si nos hemos referido singularmente a la etapa cul­
tural incásica de la historia y pre - historia indígena del 
Ecuador es porque la cu ltura ecuatoriana preincaica, po­
dría perfectamente comprenderse con ella dentro de un 
mismo círculo de cultura, de acuerdo con la teoría de los 
"círculos". Y que esto es no sólo posible, sino, más toda­
vía, metódicamente legítimo, ora quiera hablarse de una 
cultura formal, aborigen, anterior a la época incaica, ora 
quiera verse simplemente manifestaciones esporádicas de 
los diversos grupos y tribus del territorio  ecuatoriano, es 
algo que lo hemos comprobado ya en un capítulo anterior 
de este trabajo.

No obstante todo lo dicho, no cabe desconocer que la 
cultura incaica, a causa de su específico m atiz  religioso - 
místico, realizaba al parecer, aunque en esencia era una 
"cu ltu ra  de los diez mil superiores", una coordinación de 
todos los elementos componentes de la colectividad, dando 
la impresión de ser el contenido exacto de una forma na­
cional integral. ¿Puede, empero, hablarse de nación con 
referencia a aquella realidad? ¿Sería líc ito mencionarse 
una "nac ión" quiteña aborigen o siquiera una nación in­
cásica? Evidentemente, todo depende del sentido en que se 
quiera tom ar el vocablo "nac ión". Mas, si recordamos, a 
este propósito, la diferencia .capital y específica entre na­
ción y nacionalidad, tomada de Carlton Hayes y realzada 
por nosotros en el decurso de este Ensayo, sólo de "naciona­
lidad" podría propiamente hablarse en relación con las co­
munidades humanas de aquel tiempo. Y si, por otra par­
te, recordamos también, a mayor abundamiento, que la co­
munidad incaica se caracterizaba principalmente por ser 
una comunidad elemental (en la que predominaban las 
fuerzas primordiales de la vida, una comunidad de sangre, 
en d e fin it iv a ) ;  y que, precisamente, la nomenclatura so­
ciológica para estas comunidades se halla significada y ex­
presada en la voz "nacionalidades", sólo nos quedará por 
añadir, concluyendo con ello, que es improcedente todo in­
tento de ha llar en aquellas realidades del pasado una apli­
cación formal de la categoría histórico - cultural denomina­
da "N ac ió n ".



4 9 0 ANALES DE LA

Que un pueblo tenga "un idad  de c u ltu ra "  no s ig n if i­
ca necesariamente siempre que todos aquellos que lo com­
ponen han de hallarse bajo un mismo estrío cu ltu ra l, sino, 
todo lo más, que un tipo  dado de cu ltu ra  ha de ser el pre­
dom inante sobre toda otra caracterización cu ltu ra l retrasa­
da o fu tu ris ta . De este modo, la restricción que el concep­
to de unidad cu ltu ra l sufre ya con sólo m ira rlo  a través de 
un criterio  dialéctico, esto es, considerando en el momento 
actual, a la "cu ltu ra  nac iona l" en cuanto form ación de c la ­
se, se ve acompañada de esta otra fo rm a de restricción, en 
v irtud  de la cual el tipo  dom inante de cu ltu ra  se encuentra 
siempre lim itada y parcia lm ente esparcido, jun to  o al lado 
de otros tipos, caracteres y elementos cultura les que pue­
den pertenecer a épocas ya superadas o sencillam ente ser 
anticipaciones felices de círculos escogidos, ora en un sec­
tor, ora en otro de la cu ltura, pero que no fo rm an un au­
téntico todo cu ltura l homogéneo, que es lo que a prim era 
vista puede entenderse cuando se habla de una cu ltu ra  na­
cional. Y  lo más común — por extraño y hasta paradógico 
que pueda parecer—  es precisamente que el tipo  dom inan­
te de cultura no siempre im plique, como acaso podría sos­
pecharse, "cu ltu ra  de la m ayoría", sino cu ltu ra  de una m i­
noría, justamente la m inoría  dom inante. En este sentido, 
al hablar de cu ltura  dominante, sólo se quiere expresar 
que una cu ltura dada, por ser el estilo de una m inoría  do­
minante, entraña de modo necesario la idea de subordina­
ción respecto a los otros posibles tipos de cu ltu ra  coexis- 
tentes.

Por esto, de lo que se expone se deduce que la doble 
restricción de contenido a la que hemos hecho alusión, y 
que en puridad podría realmente ser reducida a un solo 
momento, es algo inherente a toda cu ltu ra , ta l como hoy 
en el día aparece en su realización. No obstante, como es 
posible metódicamente contem plarlas aparte — y para este 
instante no queremos fija rnos en la restricción sino desde 
el punto de vista fo rm a l—  sólo detendremos nuestra aten­
ción en el aspecto del conflic to  existente entre el t ipo  do­
m inante de cu ltura  y los elementos correspondientes a 
otros estadios culturales, todo ello na tura lm ente  con refe­
rencia directa al caso concreto de nuestro país.

Lo que sí cabe observarse, ante todo, es que un con­
f l ic to  de tal naturaleza, en la mayoría de los casos, sólo se



UNIVERSIDAD CENTRAL 407

produce entre estadios, diversos es cierto, pero continuos; 
es decir, media entre una minoría dominante que ha al­
canzado un nivel más alto de cultura y una mayoría opri­
mida que sigue siempre rezagada, aunque evidentemente 
su tipo cultural es el mismo que, en un momento anterior 
del proceso evolutivo, pertenecía a la minoría. Esto es fá ­
cilmente comprensible, y, dada la organización económi­
co - social de las colectividades nacionales, puede decirse 
que no hay razón para esperar otra consecuencia. Por lo 
mismo, casi no valdría la pena fijarnos en este punto, co­
mo si fuera algo característico de la "comunidad cu ltu ra l"  
ecuatoriana.

Pero la verdad es que nuestro caso es bastante diverso. 
No se tra ta  simplemente de que la colectividad ecuatoria­
na se encuentre dividida en dos porciones, cada una de las 
cuales posea un tipo cultural diferente, pero entre los cua­
les no exista una solución de continuidad. Sino que, como 
una resultante del tantas veces mencionado fenómeno de 
la conquista, aquella colectividad se halla profundamente 
escindida, correspondiendo a cada porción una capa cu ltu ­
ral independiente, superpuesta la una a la otra, habiendo 
sido hasta la presente notoriamente escasas las formas de 
"m ezcla y de contacto", ora porque el tiempo corrido no ha 
sido aún suficientemente largo, ora principalmente porque 
entre los dos diversos círculos culturales media un abismo 
incalculable que sólo podrá ser superado en el transcurso 
de numerosas series del proceso de evolución cultural.

Es, pues, con referencia a estas nociones cómo quere­
mos observar el panorama de la cultura ecuatoriana, en su 
segundo gran período, o sea, en la etapa subsecuente a la 
conquista española. Esta segunda etapa, es cierto, se en­
cuentra cortada por un hecho histórico importante: la In­
dependencia. Pero si, desde un punto de vista formal, el 
hecho tuvo resonancia, trayendo como consecuencia la im­
plantación de nuevos elementos culturales, dentro del sec­
tor juríd ico - político, en la más profunda contextura ma­
terial de la sociedad ecuatoriana apenas si produjo levísi­
mas repercusiones, sobre todo desde el aspecto cultural.

Ahora bien, si queremos proceder con método lo úni­
co líc ito es que este proceso cultura l que constituye la se­
gunda etapa sea unitariam ente examinado a la luz del 
principio supremo regulador de todo devenir cultural, a la



4 9 8  ANALES DE LA

luz de la ¡dea de libertad. Y atenidos a este crite rio  fu n ­
damental, no encontramos inconveniente en descender a 
la realidad histórica para subdiv id irla  en los dos períodos 
clásicos, el del régimen colonial y el de la república, sin 
que esto pueda im plicar nada más que una d iligencia  me­
tódica de relativa utilidad.

Los datos y conclusiones que, respectivamente, arro­
jan las observaciones verificadas en el cap ítu lo  prim ero y 
el examen form al realizado en los segundo y tercero, nos 
exime de emprender de nuevo en una labor de tal na tu ra ­
leza. Pudiera muy bien suceder que alguno, al tratarse de 
un examen del período histórico colonial empezase por es­
tablecer, como sucede y ha sucedido con gran frecuencia 
una comparación con la etapa histórica anterior, la eta­
pa pre - colombina, con el án im o — acaso prem editado—  
de jus tif ica r así, retrospectivamente diríamos, el estadio 
cu ltura l de la colonia, incurriendo de esta manera en un 
defecto metódico del que d if íc ilm en te  saben librarse, aque­
llos que, por un motivo u otro, tienen que detenerse en el 
estudio de la colonia, muy en especial quienes reciente­
mente se han dado a la tarea de re iv ind icar la validez in­
trínseca del régimen colonial (1) ,  por lo 'qu e  podría lla ­
márseles los restauradores teóricos del coloniaje en A m é ­
rica.

Es evidente que, miradas las cosas en un plano em­
pírico - descriptivo, no hay razón para reprochar que se 
proceda así; antes bien, puede afirm arse que ése es el pro­
cedimiento adecuado para tal empresa, toda vez que de 
lo único que se tra ta  es de observar hechos, señalarlos, com­
pararlos entre sí, confrontarlos unos con otros, pudiendo 
muy bien por ello afirm arse que ta l procedim iento estará 
bien denominado llamándolo procedim iento per compara- 
tionem, el moderno método histórico - comparado justam en­
te, del que se vale la tam bién moderna ciencia de la cu l­
tura.

Pero las cosas suceden de d is tin ta  manera si nos colo­
camos en un plano sociológico - cu ltu ra l, acaso mejor, sis­
temático - form al, porque entonces cua lqu ier fase del pro-

( 1 Alcalá Zamora, Bayle en Espoña; Levillier y otros en América



UNIVERSIDAD CENTRAL 4 9 9

ceso cultural que se trate de estudiar ha de contemplarse 
siempre desde el principio ideal regulador, mediante un 
procedimiento que podríamos llamar de justificación obje­
tiva de la cultura, de acuerdo con el cual no es necesario 
ni conveniente entablar comparaciones, sino que cada pro­
ceso cultural y cada«una de las fases del proceso ha de re­
cib ir su justificación de la suprema ¡dea, a cuya luz es pre­
ciso contrastar todo momento histórico del devenir cu ltu ­
ral.

Esta bifurcación metódico - conceptual no es tenida en 
cuenta por los autores a los que nos hemos referido, razón 
por la que no vacilan en establecer un sistema de compa­
raciones entre dos etapas históricas, caracterizadas d ife­
rencialmente por sus respectivos tipos culturales dominan­
tes, con el f in  de desprender de tal comparación la intere­
sada conclusión de la enorme superioridad de una de ellas 
con relación a la otra, sin caer en la cuenta de que, según 
acabamos de poner de manifiesto, no cabe propiamente en 
este caso u til iza r el método de las comparaciones.

Así, pues, la éra colonial, en cuanto parte del proceso 
cu ltura l ecuatoriano, sólo a la luz de la ¡dea reguladora de 
libertad puede y debe líc itam ente contrastarse. Pero, co­
mo quiera que para una contrastación de esta naturaleza, 
lo primero y más im portante es descender hasta la más se­
creta urdimbre del devenir cu ltura l, hasta la contextura 
fundam ental de la sociedad, que no es sino la trama econó­
mico - social, dedúcese con claridad perfecta que es esta 
realidad la que debe ser contrastada a la luz de aquella 
idea suprema y reguladora de libertad. Quiere esto decir, 
en otros términos, que en toda sociedad se da una corres­
pondencia dialéctica entre el estado objetivo de la econo­
mía social y el status libertatis, vale decir, el status cu ltu­
ral.

Ahora bien, por lo que ya dijimos oportunamente en 
un capítu lo anterior, acerca de las reales condiciones ma­
teriales del sistema económico - social de la colonia, de cu­
ya perduración a través de la República no puede dudarse, 
viénese a parar en la certidumbre de que aquellas condi­
ciones denuncian la vivencia de un sistema económico, no



5 0 0 ANALES DE LA

feudal es cierto, sino, como lo hemos denominado, feudo-
loide, o, quizá mejor, esclavista (1 ).

En algún sentido, es cierto, creemos que podría adm i­
tirse la relativa semejanza entre la organización económi­
ca del medioevo y la de nuestra edad colonial, habida cuen­
ta de que una tal s im ilitud  no autoriza  en modo alguno el 
que se pueda llam ar feudal a nuestro régimen co lon ia l; pu- 
diendo más bien decirse que lo que parece ser más acer­
tado es desdoblarlo, contem plándolo sea desde el punto de 
vista de los señores, sea desde el de los dominados, desdo­
blam iento ana lítico  que por otra parte, es perfectam ente 
procedente, cuando, como en el caso presente, el objeto de 
investigación es una realidad económico - social proyecta­
da por un fenómeno histórico de conquista. Practicado lo 
cual, podemos ver sin mayores d ificu ltades cómo nuestro 
régimen social - económico de la colonia, si, desde la se­
gunda posición parece estar más cerca de un sistema escla­
vizante, desde la primera igualmente, no puede menos de 
descubrírsele como un régimen dentro del cual la perviven- 
cia de determinados elementos de un tipo  asiático de eco­
nomía, mal extin to  aún, acaban por producir en él un h¡- 
bridismo extraño y hacerlo aparecer como el resultado ne­
to de la violencia inherente a la conquista y a la guerra.

Esta desorientación caótica de la realidad m ateria l 
encuentra su correlcto en la incertidum bre ju ríd ica  de la 
legislación colonial, en el sentido de que sus preceptos no 
aciertan con ha lla r las calidades ineludibles humanas en la 
gran masa de aquellos para quienes fueron dictados; in­
certidumbre que al punto truécase en pa lm aria  in justic ia  
y en recóndita contradicción, toda vez que, no obstante un

( 1 Porque evidentemente, si la esencia de una economía feudal se halla 

constituida, como dice Engels, porque " la  propiedad sobre lo producido descansa 
sobre el trabajo propio , a buen seguro que esto no tiene aplicación estricta a la 

realidad económica de la colonia, ora porque " lo  producido por el trabajo prop io", 

er.re nosotros, era y es objeto de propiedad ajena, no quedándole al trabajador 

abnegó u operario nada más que una exigua remuneración que apenas si lle­

na sus necesidades vitales más premiosas; ora, principalmente, porque el aserto de 

Engels, construido sobre una realidad determinada de la historia europea, entien­

d e  más bien referirse a la producción del ortesanado y gremios de las villas y c iu ­

dades medioevales, antes que a la agrícola de los siervos y colonos de los campos.
•J



UNIVERSIDAD CENTRAL 501

¡nconfesado anhelo de conceder prerrogativas jurídicas a 
los sometidos, que se puede adm itir  se encuentra latente 
en el sistema legal mencionado, éste acabó por arrebatár­
selas incluso las parvas que otrora habíanles acompañado.

Tal es Ja acusación capital y en ú ltim a instancia de­
cisiva que imparcialmente puede dirigirse contra la forma 
jurídico - legal de la colonia; y para form ularla , no hay ne­
cesidad de describir caso concreto alguno, ni menos poner­
nos a narrar el cómo y en qué manera tenía su aplicación 
en nuestra realidad colonial la legislación de Indias. La 
acusación, para ser exacta, ha de formularse atendiendo a 
la esencia misma de aquella legislación y descartando todo 
intento de establecer comparaciones, esto es, examinándo­
la en cuanto forma jurídico - legal de una etapa histórica, 
como un momento del devenir cu ltura l, a la luz de la ¡dea 
directriz de libertad.

Y el más hondo sentido de esta acusación contra to­
da la época colonial, bajo el aspecto de proceso cultural, 
estriba en que, como forma juríd ico - legal, entraña una 
contradicción inmanente, en v irtud  de la cual, si es ver­
dad que ora expresa, ora tácitam ente se reconocieron cier­
tas calidades jurídicas subjetivas al indio — por cierto, más, 
por un princip io religioso - moral que por un criterio estric­
tamente ju ríd ico— , tam bién lo es que se crearon institu­
ciones como hechas ad - hoc para echar por tierra y redu­
cir a nada aquella pretensa y vacilante personalidad ju r í­
dica de) conquistado; contradicción, por otra parte, no me­
nos lógica ni más injusta que la misma que incluso en la 
época presente, con form a juríd ica republicano - democráti­
ca y todo, se da tam bién entre la garantía  fundamental de 
la invio labilidad y defensa de la vida del ciudadano, pon­
gamos por caso, y aquel principio, fundam ental también, 
de la libertad de contrato entre patrono y obrero, por obra 
del cual puede perfectamente quedar — y casi siempre que­
da de hecho—  el segundo a merced y en manos del prime­
ro, no ya ipso facto — mejor dicho, ipso jure— , como su­
jeto de derecho en todo igual al otro contratante, sino co­
mo objeto de una regulación juríd ica parcial y opresiva, 
hasta el extremo de que la garantía  de su vida se convier­
ta ya en teoría misma, en su reverso (1 ).

( I ) Esto fué escrito antes de que se expidiera el Código del Trabajo.



,r>02 ANALES DE LA

Díganlo, si nó, a mayor abundam iento, la m ita, el ser­
vicio personal, el yanaconazgo, si nos referimos a la épo­
ca colonial, instituciones que podrán haber sido d u lc if ic a ­
das en la práctica o acaso vueltas más repugnantes, pero 
que no por ello dejaron de involucrar una negación de la 
personalidad ju ríd ica  del sometido; d íganlo  tam bién, si 
queremos referirnos a la época que transcurre, el concer­
taje, viviente hasta hace pocos años en la ley y en la prác­
tica hasta ahora, y los gravámenes y tr ibu tos soportados 
por los indios hasta cerca de la m itad  de la República.

Todo esto, como se ve, aparte de Ips consideraciones 
que pudieran hacerse acerca de la realidad de las ap lica­
ciones de unos y otros de los institu tos mencionados y sin 
siquiera traer a cuento ciertas auténticas prácticas subsis­
tentes hasta ahora en el campo de la experiencia histórica.

Cabe d ir ig ir  a quienes se han constitu ido en defenso­
res del sistema juríd ico  - legal de la colonia la siguiente 
pregunta: ¿debe una investigación objetiva detenerse a 
considerar los criterios subjetivos de carácter moral que pu­
dieron haber determ inado la prescripción de ciertas nor­
mas legales en el ánimo de los soberanos españoles? ¿Es 
líc ito  aducir como razón el que la Reina Isabel, Carlos V 
o Felipe II se hayan sentido impulsados a esta tu ir la per­
sonalidad y libertad del indígena, gracias al "cargo de con­
ciencia" que llevaban sobre sí, debido a la bula pon tif ica l 
que les donara la m itad del mundo recién descubierto? 
¿Qué valor juríd ico tienen para el caso que nos ocupa se­
mejantes referencias a obscuros y siempre dudosos m óvi­
les morales o cristianos? Creemos que debe te rm in a r de­
fin itivam ente  la época de estudiar y observar aquellos he­
chos y aquellas realidades tan sólo desde un punto de vis­
ta biográfico - sentimental, ora rememorando hazañas de 
los conquistadores, ora gloriándose del espíritu "benéfico  y 
tu te la r"  que in form ó la legislación colonial y agradecién­
dolo, para dar paso a una nueva etapa en que el con jun ­
to de aquella caótica realidad em pírica sea enfocado, 
discernido y analizado desde una estricta posición c ie n tí­
fica. Nos hemos pasado más de un siglo de vida repub li­
cana en buscar justificaciones imposibles de la etapa co­
lonial; y, como quiera que no hemos querido confesar sin­
ceramente que una tarea de esa natura leza resultaba q u i­
mérica, por no tener el valor de proclam ar ciertas verda­



UNIVERSIDAD CENTRAL

des, hemos tratado de llenar esos vacíos, o con la historia 
novelada, en la que cada español asume el papel de arcán­
gel flam ígero enviado por el cielo a despojar a nuestros po­
bres indios de su paraíso terrenal, (y es preciso dejar cons­
tancia de que al menos por lo que se refiere al despojo, es­
to ha resultado c ie rto ), o con la poesía d itiràm bica; o, lo 
que es peor todavía, con una literatura socioloide, pobre de 
principios sistemáticos, que, ante la imposibilidad de ha­
llar la verdad, se desborda en "peligrosa fecundidad" por 
las riberas anejas de la retórica o de la erudición docu­
mental.

Cansados estamos de oír que España nos ha dado "su 
sangre, su religión, su id iom a", etc., y que, a trueque de 
esto,'- bien puede justificarse toda la serie de atropellos y 
vejámenes sangrientos de la Conquista y la Colonia. Si­
guiendo esta lógica, cuyas últimas consecuencias la refu­
tan ad absurdum, habría terreno y base para a firm ar que 
toda conquista y dominación de un pueblo fuerte y más ci­
vilizado sobre otro de nivel más bajo es, no sólo un hecho 
glorioso, — que es lo que siempre han proclamado los enemi­
gos de la libertad, como si la gloria estuviese en la opresión 
de un pueblo— , sino un deber. Lo que importa profunda­
mente, esencial e ín tim am ente no es tener tal o cual idio­
ma, sino ser libres y poder cantar esa libertad en cualquier 
lengua. A  menos que se adm ita como verdad inconcusa 
que el "tesoro del id iom a" es algo que se puede y se debe 
adqu irir a costa de la libertad. Con los que tal cosa creen, 
empero, en vano intentaríamos ha llar acuerdo alguno.

Pero no. Ya es tiempo de que la seriedad analítica 
reclame su puesto y haga ver claro a todos nuestros culto­
res del régimen hispano - colonial, que el intento de hallar 
una justificación de aquella época de nuestra historia en 
el mismo ám bito empírico en que se verificó aquella eta­
pa, como un momento de nuestro devenir cultural, es una 
empresa que encierra una contradictio  in adjecto. Porque 
efectivamente, digámoslo una vez por todas, la historia co­
mo proceso empírico no puede justificarse igualmente den­
tro de la misma órb ita ; necesita siempre ser contrastada a 
la luz de un princip io teleologico supremo, de una idea ab­
soluta e inmanente, y sólo desde este momento la historia 
de la humanidad, que como acaecer empírico es un proce­
so bárbaro del mundo de la naturaleza, se transforma en



5 0 1 ANALES DE LA

una marcha ascendente, en un devenir histórico - cu ltu ra l 
de caracteres luminosos, como si aquella idea de la liber­
tad tuviese exactamente la potencialidad de una luz viva.

Mas, como podría darse el caso de que alguien, sin 
salir del ám bito - empírico de observación, nos d ir ig ie ra  el 
singular reproche de que estamos juzgando y condenando 
una época histórica ya caducada, vale decir, una fase su­
perada del proceso cu ltura l, bajo el in f lu jo  de ideales sólo 
modernamente sentidos y, en todo caso, recientemente es­
clarecidos, queremos de una vez saI i ríe al paso indicándole 
que ya en aquellos mismos tiempos tan aciagos hubo una 
voz, entre otras, que, no obstante ser la de un teólogo ca­
tólico, no pudo menos que predicar lo con tra rio  de lo que 
sus contemporáneos y hermanos practicaban y de lo que 
sus monarcas y legisladores estatuían, acaso porque, en 
medio de aquella baraúnda de la colonización americana, 
esa voz era necesaria para fo rm ar el respectivo con trapun­
to histórico.

Fué así cómo el Padre Francisco de V ito r ia , mencio­
nado ya antes, declaró que la conquista y colonización del 
Nuevo M undo eran injustas, por lo que pesaba una inm en­
sa responsabilidad sobre el español, quien, en vez de "co n ­
sagrarse al bienestar y al provecho del hermano in fe rio r 
para redim irlo de su vida descarriada, salvar su a lm a, y de­
jándole su señorío, su libertad y el pleno d is fru te  de sus 
riquezas, elevarlo en la escala hum ana", — como, in terpre­
tando muy bien a V ito ria , dice el mismo Levillie r ( 1 ) — , 
había irrum pido sobre el Continente, inundándole de las 
densas sombras de una opresión in fausta (2) .

No fueron, pues, todos los españoles — y djcho sea es­
to en desagravio a España—  los que así procedían y así 
pensaban. Y cuando uno recuerda que la austera voz de 
un dominico, que desde luego fué desoída y acallada por 
el estrépito de los cascos de los corceles y por el re tin tín  
metálico de las onzas de oro, surgió del seno mismo de esa

(1) Véase: Revista de las Españas.— Números 89 - 90 - 91.
(2) Sobrada razón tiene, por eso, A rtu ro  Capdevila, cuando, refiriéndose

a los españoles, prorrumpe en estas palabras: "V e n ía n  cruzados de la caridad, y

crearían el mendigo; nuncios de la fraternidad, y crearían el esclavo".— Véase:
"Los hijos del sol".— Pág. 237.



UNIVERSIDAD CENTRAL 505

España absolutista y cesárea, no puede menos de recono­
cer que la raza española, si era capaz de destrozar la his­
toria con la punta de la espada, lo era también de produ­
cir cultura con la pluma de sus mejores hijos. El ya citado 
Levillier, para quien por cierto todo lo predicado por el Pa­
dre V itoria  no es más que un "sueño sublime", se ve obli­
gado a inclinarse ante la grandeza moral de la doctrina 
Vitoriana. "N o  es aventurado, dice, a firm ar que la posi­
ción de innovador y de apóstol hum anitario  que ocupa el 
padre es de fin it iva : nada podrá ya a te n u a r la  valentía de 
sus rectificaciones o qu itar peso a los progresos científicos 
que sus doctrinas introdujeron en el derecho de gentes*' (1 ).

Así, pues, como conclusión general hay que expresar 
sinceramente que el período colonial de nuestra historia, 
en cuanto momento del devenir cultural ecuatoriano, con­
templado a la luz de la idea absoluta de libertad, — y no se 
olvide que sólo desde este ángulo visual es lícito enfocar 
aquella desnuda tragedia bárbara que constituye la histo­
ria empírica—  es un momento que recibe, es cierto, su 
justificación objetiva del ideal supremo, puesto que en ú l­
tim o térm ino todo momento, incluso el más opuesto, es dia­
lécticamente necesario; pero una justificación que es nega­
tiva, es decir, en términos más claros, que lo que podría 
llamarse "cu ltu ra  co lon ia l" se encuentra apreciablemente 
lejos de la idea suprema y que, por ende, su valor, como fa ­
se de una evolución nacional, es todavía inseguro y vaci­
lante.

Ello no quiere decir naturalmente que las obras cu ltu­
rales realizadas durante el coloniaje no tengan su valor 
como hacer cultura l. Siempre habrá que reconocer y ad­
m irar los adelantos civilizatorios procurados por los espa­
ñoles en suelo ecuatoriano, dentro de los diversos órdenes 
de la actividad humana. Pero es que no es éste el caso. La 
posición pulcramente sistemática es objetiva; y si es cier­
to que desde ella tiene que mirarse toda la vastedad de la 
cruda realidad social, es asimismo cierto que sólo refirién­
dola a la ú ltim a y suprema idea del devenir cultural, ad­
quiere valor dicha realidad.

(1) Véase: Revista de las Españas.



ANALES DE LA

Apenas si parece necesario subrayar, a guisa de ex­
planación fina l, aquello que constituye la idea fundam en­
tal de nuestra exposición. Nosotros hemos identificado 
progreso y cu ltura, cu ltu ra  y libertad. Sólo la libertad, en 
cuanto proceso dialéctico, es la meta del devenir cu ltu ra l 
y el devenir cu ltu ra l mismo. Con tal motivo, todas las fa ­
ses de un proceso cu ltu ra l y todos los procesos parciales del 
devenir total, en los que resplandece la idea de libertad, a 
troyés de su creciente realización en la realidad — y sólo 
ellos— , obtienen una justif icac ión  objetiva de carácter po­
sitivo, en tanto  que los restantes, aunque tam bién lleguen 
a justificarse, sólo negativam ente pueden decirse ju s t if ic a ­
dos. Y por desgracia, para nosotros, el m om ento evo lu ti­
vo colonial no logra a lcanzar una jus tif icac ión  positiva, 
precisamente porque en él la libertad, la libertad humana, 
hubo de ser contradicha y ahogada por negaciones som­
brías, negada por una opresión tan to  más ignominiosa cuan­
to que ni siquiera pudo servir, como otrora en Grecia por 
ejemplo, para que sobre ella, a costa de ella, una m inoría  
beneficiada lograse erig ir ed ific io  alguno de labor c u ltu ­
ral, pues que, por añadidura, ta l m inoría  forastera resultó 
inepta y hubo de manifestarse casi exhausta en la nueva 
tie rra  conquistada. Como si en verdad hubiese creado un 
mundo, tras de las jornadas, heroicas o no, pero sangrien­
tas, de la colonización y la conquista, se dió por satisfecha 
y se entregó al descanso. Sólo que en estos casos todo des­
canso, por merecido que sea suele trocarse rápidam ente 
en ocio, y el ocio cu ltu ra l no es sino la verdadera muerte 
de un pueblo o de una raza, precisamente porque entraña 
la muerte de la libertad.

Y que no se nos venga a decir que, pues se tra taba  
de una m inoría explotadora, al menos dentro de ella habrá 
resplandecido el ideal de libertad, porque desde ahora de­
claramos inconsistente esa a firm ación, por un doble m o ti­
vo: ora, porque, aunque tal hubiese sido la verdad, aque­
lla libertad habríase visto opacada hasta la brum a por la 
opresión de la enorme mayoría; ora porque, de otro lado, 
no podía resplandecer la libertad en aquella m inoría , pues­
to que incluso el mismo colono, blanco o mestizo, que res­
pecto del indígena era señor y amo casi absoluto, apare­
cía aún, por lo menos en el plano de las relaciones ju r íd i­
co - estatales entre monarca y súbdito, como elemento ob-



UNIVERSIDAD CENTRAL

jetivo de) Estado, como vasallo del Rey, cuyo dominio so­
bre todos sus súbditos apenas si era temperado por los fue­
ros de las ciudades y villas y por los derechos de las insti­
tuciones municipales. Por ello, dentro del derecho público 
español de entonces, el vasallo en cuanto miembro del Es­
tado no podía oponer válidamente contra las pretensiones 
del Monarca t ítu lo  juríd ico de ninguna especie.

Si aquella afirm ación de que el período republicano 
no es en el fondo más que una prolongación del mismo es­
tadio colonial, por lo que el hecho histórico de la Indepen­
dencia se reduciría a ser un episodio de alcances periféri­
cos para la sociedad ecuatoriana, encierra una verdad, es 
precisamente porque un atento examen de nuestra reali­
dad republicana sólo sirve para poner en claro que la ín ti­
ma y fundam ental estructura social de dicha realidad ha 
permanecido intacta, en sus más salientes caracteres, de­
term inando así la formación externa de elementos cu ltura­
les poco o nada diversos a los que nos ha sido posible des­
cubrir en la realidad colonial. Evidentemente, el hecho de 
la Independencia implicó una transformación, un cam­
bio sobre un aspecto exterior de la forma político - ju r íd i­
ca, dicho en otras palabras, una transformación de la so­
ciedad colonial, pero no en cuanto a su contextura íntima, 
sino apenas por lo que atañe a un m atiz de su fisonomía 
juríd ico - formal.

Lo que podría indicarnos, en verdad, la trascendencia 
— y hasta qué punto—  del cambio producido es la observa- v 
ción de si las condiciones materiales de la economía social 
del régimen colonial subsisten en su esencia con los mismos 
caracteres o no; puesto que, en efecto, de su transforma­
ción o de su subsistencia depende el que una determinada 
sociedad pueda decirse transformada y, por ende, en pro­
greso o no. Pero precisamente las ligeras apuntaciones en 
capítulos anteriores desarrolladas sobre las características 
esenciales de la realidad ecuatoriana, a través del segundo 
período que se inicia con la conquista, son suficientes pa­
ra demostrarnos que quien pretendiera a firm ar que la In­
dependencia ha sido un fenómeno cuya capacidad tras-



ANALES DE LA

mutadora hubo de penetrar hasta la esencia de la sociedad 
colonial, provocando una transform ación de su estructura, 
habría de verse obligado a reconocer lealmente, tras una 
breve reflexión, que no hay base c ien tíf ica  posible para 
sostener tal tesis. Y que nosotros sepamos, en verdad, na­
die hasta ahora ha propugnado una defensa semejante. El 
que no se llegue, empero, a defender aquella tesis, en rea­
lidad indefendible no entraña necesarimente la idea de 
que su contraria  sea la predominante. Y  así, podemos decir 
que jun to  a una m inoría  de autores, quienes generalm en­
te están de acuerdo en despojar a la Independencia de to ­
da u lte rio r repercusión social, la gran m ayoría sigue cre­
yendo ingenuamente que tal obra es la conquista magna 
que hayan podido a lcanzar los pueblos de Am érica.

Y como quiera que, al igual de los primeros padres de 
la Patria, se tiene por cierto que la libertad es algo que 
basta ser proclamado con énfasis para ser viv ido y rea liza­
do, he aquí que tales exégetas de la Independencia, ciegos 
ante la realidad y vo luntariam ente  reacios a toda especu­
lación crítica, llevan ya más de cien años de hab lar del rei­
nado de la libertad sobre nuestro pueblo sin caer en la cuen­
ta de que la realidad objetiva de nuestra historia y la se­
vera exactitud de los principios c ientíficos se encargan de 
desmentirlos rotundamente.

Es cierto que el hecho histórico de que se tra ta  tra jo  
como consecuencia la im plantación de algunas nuevas fó r­
mulas juríd icas y políticas; y sería com pletam ente pueril 
negar la im portancia que entraña un proceso que tuvo la 
v irtud  de consumar la instauración de un nuevo tipo  de Es­
tado, un tipo fundam enta lm ente diverso y, en todo caso, 
teóricamente satisfactorio, im plantando en nuestros pue­
blos la figura  democrático - racionalista del Estado. Pero, 
a decir verdad, todo orden ju ríd ico  im plica de modo nece­
sario la idea de un institu to  fundam enta l, alrededor del 
cual g iran todos los demás elementos en form a s istem áti­
ca, por lo que, con razón, puede hablarse de "sistemas ju ­
rídicos".

Ahora bien, si una interpretación exacta del devenir 
nistórico - cu ltura l ha puesto en claro, con aplicación a to ­
da realidad empírico - concreta, que el ins titu to  fundam en­
tal de todo orden juríd ico  es el de la propiedad de los me­
dios de producción quiere decir, lógicamente, que, por un



UNIVERSIDAD CENTRAL 500

lado, no habrá realidad concreta alguna que pueda eludir 
la aplicación de este principio de alcance general, y, por 
otro, que únicamente una transformación esencial de dicho 
instituto fundamental de la propiedad (que el proceso de 
esta transformación se halla sujeto absolutamente a las 
transformaciones materiales de la economía de un pueblo y 
condicionado exclusivamente por ellas, — y, sobre todo, que 
conceptualmente no quepa concebirse sino de este modo— , 
es precisamente lo que constituye la a firm ación cardinal 
del Marxismo, que en este momento no nos toca analizar) 
es capaz de determ inar la del sistema entero y, por último, 
la auténtica transformación de la misma sociedad.

Atenidos a estos principios incontrovertibles, por consi­
guiente, para juzgar de la validez y del alcance de la trans­
formación operada por la Independencia, toda la labor de 
cualquier investigador imparcial se reducirá a comprobar 
si el instituto fundam ental de la propiedad del período co­
lonial ha perdurado en el republicano o ha sido sustituido 
por un nuevo régimen, a través de él. Tal comprobación, 
por otra parte, necesariamente ha de efectuarse dentro del 
mismo sistema jurídico, que, en defin itiva , es la realidad 
empírica en cuanto contenido de una forma social dada, 
sin que haya necesidad de recurrir a una nueva tarea des­
crip tiva de aquella realidad.

Ciñéndonos rigurosamente a la verdad, tenemos que 
consignar, si tratam os de resolver la cuestión precedente, 
que el institu to  de la propiedad, no obstante ciertas varia­
ciones secundarias que han sido introducidas, HA PERMA­
NECIDO Y PERMANECE ESENCIALMENTE EL MISMO, 
A  TRAVES DE TODO EL SEGUNDO PERIODO DEL DEVE­
NIR HISTORICO DEL ECUADOR, puesto que dicho régi­
men jurídico, desde los días de A lm agro y Benalcázar has­
ta ahora, consagra como princip io central el principio de
la propiedad privada individual de los medios de produc­
ción.

Y la historia y los principios científicos generales no 
tienen por qué fa lla r  sólo cuando de nuestro pueblo se tra ­
ta. Si pues el institu to  de la propiedad se conservó intoca- 
do a través de las peripecias de la Independencia y no obs­
tante las innumerables revoluciones de la República, casi 
está por demás que sentemos la conclusión de que en esen­
cia el sistema juríd ico no varió desde la conquista, por mu-



5 1 0 ANALES DE LA

cho que apareciese corno nuevo en su fisonomía, en cuanto 
derecho público; y que, por tanto, la sociedad ecuatoriana 
no experimentó ninguna transform ación esencial.

Las afirmaciones que acabamos de hacer llevan pro­
piamente im plíc ita  la idea de lo nugatorio  que sería, en 
estricto sentido, proponernos la tarea de contem plar de 
nuevo parcialm ente la realidad del período republicano en 
cuanto fase del proceso cu ltu ra l ecuatoriano; pues que, 
siendo en su ú ltim a  esencia la misma, la realidad social de 
todo el segundo período,, y pudiendo ser, por ende, l íc ita ­
mente contemplada como un todo un ita rio , habiendo sen­
tado ya ciertas conclusiones, con pa rticu la r referencia al 
estadio colonial, podría creerse — y desde luego con ra­
zón— , que es redundante un nuevo examen parcia lm ente 
referido al sub-período de la República, pues dichas con­
clusiones serían válidas tam bién pata éste, y así es en efec­
to. Pero como de un lado hemos reconocido an te rio rm en­
te la conveniencia de la subdivisión, aunque más no sea que 
para los efectos de la exposición, y por otro no está por de­
más conceder alguna im portancia  al cam bio operado so­
bre nuestra realidad en cuanto contenido de la fo rm a po­
lítico  - ju ríd ica con la adopción del nuevo tipo  de Estado, 
el democrático - racionalista, no parece superfluo el de­
tenerse por breves instantes en una consideración pa rticu ­
lar del sub-período republicano, en cuanto fase — la ac­
tu a l—  del proceso histórico - cu ltu ra l del Ecuador.

El nuevo tipo  de Estado im plicaba, como ya se ha in d i­
cado, el reconocimiento de la personalidad hum ana, en 
cuanto elemento subjetivo del derecho, en todos y cada 
uno de los componentes de la sociedad o pueblo, conside­
rado como categoría ju ríd ico  - política, como elemento sub­
jetivo del Estado; todo esto en contra de lo que hasta en­
tonces había constitu ido la teoría y la práctica del Estado, 
es decir, precisamente, de la form a ju ríd ico  - estatal au to ­
cràtico - dogmática, echada a rodar por el incontenible em­
puje de la razón humana. Pero hay que confesarlo, era si 
no peculiar de esta nueva configuración estatal — y sin du­
da es todavía— , el que su postulado fundam enta l, inexcu­
sable en la construcción teórica, no siempre se viese efec- 
tiv izado en la aplicación real, dando así lugar a que se pre­
sentase el caso de que el grupo m ino rita r io  de una sociedad 
pudiera hábilmente y sin violencia a tu rd ir  a la mayoría con



UNIVERSIDAD CENTRAL

engañosas prédicas de libertad, al mismo tiempo que con­
culcarla ipso - facto, tan pronto como se quisiese poner en 
práctica los principios doctrinarios que informaban la nue­
va configuración ju ríd ico  - estatal.

Y esto precisamente es lo que sucedió, dentro del proce­
so de nuestra historia, cuando, como una consecuencia de 
la campaña de emancipación, hubo de adoptarse una nueva 
forma de Estado. Y es esto también lo que sucede incluso 
ahora mismo, dentro de la fase que se desenvuelve a c tu a l ­
mente. Nada de extraño tiene ello por otra parte: es la con­
dición fata l del tipo  democrático del Estado; y sin duda de 
todo tipo hasta aquí aparecido en la historia. Sólo el mis­
mo tipo democrático, por cierto una vez que de acuerdo 
con su índole d ia léctica penetre en su fase nueva y supe­
rior, podrá corresponder con exactitud plena en la realidad 
a los postulados fundam entales de su teoría.

Pero, a f in  de no insistir sobre tópicos ya desarrolla­
dos, sólo queremos subrayar en este instante que justamen­
te tal deformación es la que ha colmado las aspiraciones 
de la clase dom inante, pues, a más de que ha permitido la 
subsistencia de la opresión colonial, encubriéndola con el 
ropaje de una libertad fic tic ia , ha paralizado el verdadero 
avance de este pueblo hacia conquistas efectivas de pro­
funda v irtua lidad  cu ltu ra l.

Así, pues, la m inoría, que en defin itiva  fué la gesto­
ra del movim iento, fué la clase que con él salió beneficia­
da, si puede emplearse tal vocablo en estos casos en que 
un grupo cualquiera medra y crece sobre la in fin ita  subyu­
gación de una g rao  mayoría de individuos, a quienes por 
otro lado se les reconoce, no sin que tal reconocimiento en­
trañe una cierta ironía, igualdad de condiciones jurídicas 
con sus dominadores. Pero a renglón seguido debemos pre­
guntarnos: ¿tiene valor cu ltura l, para la sociedad entera, 
para el pueblo todo, esta hipotética — y en todo caso leoni­
na, diríamos—  ganancia de una casta o clase privilegiada?

La República, es cierto, a través de su evolución gra­
dual, ha im plicado un vago esfuerzo y un impreciso senti­
do de m ejoram iento y de avance cultura l, que se hacen pa­
tentes en las lentas, pero innegables demoliciones de viejos 
institutos juríd icos y políticos, rezagos anacrónicos de lo 
que llamaríamos nuestro "ancien régime", tales como, por 
ejemplo, la abolición de la esclavitud de los negros (Urbi-



512 ANALES DE LA

na, 1850 - 52) ,  la excención de los tr ibutos que pesaban 
sobre los indios (Urbina, García Moreno) y la abolición del 
concertaje de los mismos (Baquerizo Moreno, 1918) .  Por 
otro lado, es preciso reconocer que el a fán por estas trans­
formaciones juríd icas no se ha d ir ig ido  únicam ente a des­
tru ir  institutos ya gastados por sí mismos, sino que ta m ­
bién se ha concretado en determ inadas creaciones de otros 
nuevos, de índole amparadora y benéfica.

Pero eso no es todo, ni siquiera basta. Si, según se ha 
puesto en claro, n ingún orden ju ríd ico  puede considerarse 
transform ado en sentido progresivo y, por ende, c u ltu ra l­
mente más valioso que el precedente, si no se ha empezado 
por re form ar el régimen o ins titu to  de la propiedad, co lum ­
na vertebral sobre la que descansa el sistema íntegro de 
las instituciones jurídicas, ya podemos comprender — a l­
rededor del caso que contemplam os—  que si ta l régimen 
aparece, incluso en el orden ju ríd ico  republicano, intoca- 
do y encuadrado y condicionado dentro y por las mismas 
condiciones objetivas materiales que lo encuadraban y 
condicionaban ya desde el prim er instante de vida colonial, 
no ha sobrevenido esencialmente transform ación  valiosa 
alguna.

A  nadie se le ocurrirá creer que con estas expresiones 
nosotros pretendamos an iqu ila r todo lo que, dentro de es­
ta etapa s ignifique un esfuerzo hacia la libertad, y, a decir 
verdad, cada día más profundo y más impetuoso, ni menos 
echar por tierra  el conjunto de obras, conquistas y creacio­
nes que pueden denominarse con el nombre de hacer cu l­
tura l. De ninguna manera. Cabe, antes bien, descubrir 
como característica d iferencia l de aquella etapa el esfuerzo 
creciente hacia la libertad, y hasta podría decirse que ese 
carácter le permite prevalecer cu ltu ra lm en te  sobre el perío­
do de la Colonia. En este sentido puede a firm arse que la In­
dependencia y la libertad, antes que hechos h istóricam ente 
realizados-ya, son fermentos, tendencias profundas que 
sólo ahora apenas está a lim entando nuestro pueblo. Si se 
penetra más en el ín tim o sentido de estas cosas se podrá 
ver todavía que, más que de un valor cu ltu ra l, se tra ta , d i­
ríamos, de un pre - valor (en el sentido de algo que, sin 
ser valor aún, pugna por serlo, y, por ende, lo supone e im ­
plica ya, al modo como la gestación supone e im plica  ya 
la persona del que va a nacer); o, en otros términos, que



UNIVERSIDAD CENTRAL r> 13

nos hallamos en un momento histórico inmediatamente an­
terior a la realización de una cultura auténtica.

I ra s  de todo lo expuesto, la tesis defin itiva y cierta 
que cabe sentarse, por lo que se refiere a este segundo mo­
mento de nuestro devenir histórico - cultural, es la de que, 
no viéndose realizado en él, el supremo ideal de libertad, 
apenas si aparece, dentro del proceso cultural de la huma­
nidad, como una fase parcial de valor non nato todavía; y, 
dentro del devenir histórico nacional, como una etapa, más 
valiosa es cierto, si convenimos en parangonarla con la eta­
pa de cultura aborigen, pero que, a la luz del ideal supre­
mo, no alcanza objetivamente a justificarse de modo ple­
namente positivo.

Pero toda vez que se tra ta  de un valor que será pron­
to realizado, puede ser ya tomado en cuenta, aunque más 
no sea que como una gloriosa anunciación, del mismo mo­
do exactamente que el b rillo  rojo de un claro sol de estío es 
anunciado y precedido por cúmulus de extraños resplando­
res.

Ahora bien, si en el momento actual de nuestro des­
envolvimiento histórico - cu ltu ra l, nos encontramos bajo 
un signo de aurora, en un estadio cultura lm ente inmaturo, 
o, diciéndolo en términos técnicos, si todavía los procesos 
relaciónales generadores de la cu ltu ra  no son lo suficiente­
mente duraderos y consistentes para que puedan ser con- 
densados en "estructuras" sociales de orden cultural, quie­
re decir, en fin  de cuentas, que la respectiva forma cu ltu­
ral, o sea, la forma nacional ecuatoriana es también, parí 
passu, una forma nonnata todavía, aunque se la presienta 
ya o, lo que es lo mismo, en otras palabras, que el sistema 
social nacional no es algo dado todavía, sin que se pueda 
precisar cuáles van a ser las características peculiares de 
tal sistema. ¿Cómo hablar, entonces, de "N ación ecuato­
riana? ¿Cómo hablar de "cu ltu ra  nacional?" Con toda evi­
dencia, sólo impropiamente es posible en el presente instan­
te hablar de tales cosas.

Es ya tiempo de a lum brar el.panorama obscuro de 
nuestra realidad caótica para ver qué verdades se ocultan 
en las regiones más profundas de ella. Y que no se vea en 
esto — por el carácter aparentemente desfavorable de nues­
tras conclusiones—  una tarea pesimista, anti - nacional o, 
sencillamente, desalentadora. A l contrario, cualquiera que



5 1 4 ANALES DE LA

medite sobre la esencia de ellas podrá percib ir con c la r i­
dad que, precisamente porque señalan algo no hecho, no 
realizado todavía, porque s ign ifican  algo non nato, una 
tarea por hacerse, en de fin it iva , — y este es su ú lt im o  senti­
do— , que hay que acometerla incluso sabiendo que no se 
podrá dar por term inada nunca; precisamente por ello, de­
cimos, son conclusiones reconfortantes y prometedoras, y, 
sobre todo, conclusiones que impelen al ind iv iduo a obrar 
— y tal debe ser la f ina lid a d  ú lt im a  de toda filosofía , co­
mo ya lo entendió Fichte— , y a obrar con activ idad, justa­
mente porque sabe que lo único d ia lécticam ente  necesario 
en el devenir cu ltu ra l es precisamente la necesidad de su 
curso, pero que, en cuanto a los valores im plíc itos en él, a 
su realización y a su creciente perfección, al creciente y 
cada vez más a lto  valor de los valores, es una tarea que 
por esencia depende de su libertad y del modo cómo logre 
penetrar, hasta dom inarlo  y hacerlo servir a sus fines ra­
cionales, en ese curso d ia léctico del devenir histórico - cu l­
tu ra l de la hum anidad.

Pero, entonces, si la categoría form al de la "N a c ió n "  
no tiene cabida sobre nuestra realidad em pírica actual, 
¿se podrá hablar, al menos, de "naciona lidades", a la m a­
nera de lo que hicimos con referencia a la realidad h is tó ri­
ca aborigen? En aquella etapa podía realmente com pren­
derse bajo el nombre de nacionalidades a las comunidades 
humanas existentes, y hasta podría decirse que, por ser sus 
diferencias culturales poco notables, todas podían ser re­
ducidas a una sola nacionalidad, a un solo sistema social 
correspondiente, precisamente el Imperio en los ú ltim os 
tiempos. La realidad empírica de la segunda etapa, empe­
ro, se resiste a conformarse a un semejante esquema cien­
t íf ico ; puede afirm arse que sólo fo rzando un tan to  el sen­
tido es líc ito hablarse de nacionalidades, con respecto a las 
por lo menos dos grandes porciones en que se divide la po­
blación de nuestro país, entre las cuales media una inm en­
sa y por el momento irreductib le  d iferencia de status c u ltu ­
rales, debiendo adm itirse que se proceda así únicam ente en 
fuerza de una necesidad sistemática (1) .

(1) ' Nada mitiga — dice Spengler—  refiriéndose a un problema semejan-
. te, la profunda coledad que separa la existencia de dos hombres de diferente t ip o ".—  

Véase Ob. cit — Tomo I I I , — Pag. 83.



UNIVERSIDAD CENTRAL 515

No hay, pues, que hacerse ilusiones ni dejarse llevar 
por exaltaciones románticas. La investigación científica que 
acabamos de verificar nos demuestra que no existe una 
"N ac ión" ecuatoriana; que no hay, por tanto, una cultura 
nacional, en el sentido en que debe entenderse esto cuando 
se refiere a formas nacionales realmente existentes. ¿Cómo 
compaginar, empero, esta ausencia de cu ltura nacional con 
el hecho innegable de la existencia de un tipo cultura l do­
minante en nuestra realidad social, habida cuenta de que 
lo que se denomina cultura nacional de un país es precisa­
mente el tipo cultura l dominante, en cuanto formación de 
clase? A  primera vista, parece no tener salida la cuestión. 
Habrá de recordarse, empero, para los efectos de esta d ilu ­
cidación, ciertas anotaciones importantes que hicimos an­
tes.

Cuando, con aplicación a una Nación realmente exis­
tente se habla de cultura nacional, se debe entender, es cier­
to, expresado un tipo de cu ltura dominante, el correspon­
diente a las clases altas y dominadoras precisamente, pero 
respecto del cual los tipos y elementos culturales de las cla­
ses inferiores, esto es, de la gran mayoría, no vienen a ser 
otra cosa que los mismos estadios culturales anteriormente 
recorridos por la clase dominante, que ha logrado superar­
los, sin que entre uno y otro momentos medie otra diferen­
cia que la que suele darse y se da inevitablemente entre una 
fase dada y la subsiguiente de todo proceso histórico - cul­
tural determ inado y parcial. Las cosas varían, empero, 
cuando, como en el caso de nuestra realidad, ei tipo cu ltu ­
ral de la clase dom inante no mantiene relación alguna po­
sible con los restos de tipos culturales correspondientes a 
las clases dominadas; pues que entonces, por mucho que 
se pueda hablar — y natura lm ente con razón—  de una cul­
tura dominante, en cuanto formación de clase, es evidente
que no hay fundam ento para hablar de una cultura na­
cional.

Pero, contentémonos con que existan ya claros indi­
cios para suponer que pronto será una realidad el estallido 
dê  una cu ltura nacional y, por consiguiente, de una Na­
ción ecuatoriana. Y en estas próximas realizaciones de 
una culturo y una nación ecuatorianas (sea que, en cuan­
to a su extensión empírica abarquen sólo a nuestro actual 
Ecuador, o que, llamándolas con más propiedad america-



5  LO ANALES DE LA

ñas, se refieran a todo este hemisferio) si creemos nosotros; 
y creemos, a despecho de que pueda objetársenos que, si­
guiendo ciertas leyes de evolución de los pueblos, válidas 
para la descriptiva de la cu ltura , como las form uladas por 
Schneider, por ejemplo, según las cuales — que acaso hay 
que conjeturarlas aplicables a todo caso concreto— , la fo r­
mación de una Nación (es sumamente im portante  no per­
der de vista que predomina im perativa y exclusivamente 
en tales hipótesis un crite rio  fuertem ente evolucionista - or- 
ganicista) va siempre precedida por el aparecim iento su­
cesivo del Gran Poeta y, luego, del Gran Pensador crítico, 
habría que conclu ir que, pues no han aparecido hasta aho­
ra, ni el primero, menos el segundo en el escenario de la 
H istoria  ecuatoriana, nos hallam os lejos todavía de llegar 
a valer como Nación.

Y bien; los razonamientos seguidos hasta aquí, nos 
colocan en trance de hacernos una pregunta im portan te : 
¿Cuáles van a ser las características peculiares y específi­
cas que van a revestir nuestra cu ltu ra  y su form a sociológica 
correspondiente, la Nación? Recuérdese que en casos aná­
logamente presentados en los precedentes capítu los nos he­
mos interrogado igualmente. Y si entonces hemos reconoci­
do la gravedad de tales interrogaciones, por lo que apenas 
nos hemos perm itido sugerir ciertas ten ta tivas de exp lica­
ción, ahora no podemos menos de declarar que la cuestión 
se vuelve inquietante y enigm ática. Pero, como quiera que 
se tra ta  de una cuestión que se orienta hacia el fu tu ro , — y 
que se refiere a toda la segunda parte de este Ensayo— , 
creemos conveniente dedicarle el párra fo  ú lt im o  de las con­
clusiones generales relativas a esta Segunda Parte.

\



CONCLUSIONES

Urge advertir que las consideraciones subsiguientes 
van a ser trazadas, ya no dentro de un plano estrictamente 
sistemático y que ellas van a referirse al punto capital des­
arrollado en la segunda parte de este trabajo, o sea, al exa­
men del Ecuador en cuanto posible form a nacional. Y co­
mo, según acabamos de ver, lo más palpitante del proble­
ma radica precisamente en el esclarecimiento de su direc­
ción fu tura, bien está que lo planteemos en forma de una 
poderosa interrogación: ¿Cómo poder descubrir algunos 
rasgos de la estructuración real que habrá de corresponder 
a la fu tu ra  Nación ecuatoriana? Y, antes de esto, ¿es po­
sible antic ipar soluciones concretas de problemas futuros; 
mejor dicho, hasta qué punto hay la posibilidad de trazar 
los contornos precisos de hechos y fenómenos futuros?

Técnicamente, rigurosamente, nos sería vedado todo 
intento de delineamiento fenoménico de una futura forma 
nacional ecuatoriana, pues corresponderíale esto a una ta ­
rea descriptiva, novelada o mística por añadidura, la mis­
ma que n oincumbe a una ciencia social, stricto sensu. Pero 
si abandonamos los límites y, saliéndonos voluntariamente 
de la provincia c ientífica  correspondiente, queremos dar 
rienda suelta a nuestra imaginación, entonces veremos que 
es perfectamente posible construir configuraciones de su­
cesos y fenómenos futuros, exentas de pretensión de validez 
c ientífica, aunque poéticas y artificiosas.

De acuerdo con lo dicho, y si contemplamos el caso 
concreto que nos entretiene, podemos observar que cruzan 
por nuestra mente inagotables posibilidades, unas cuantas 
conformaciones que podría revestir la fu tura  realidad de 
una Nación ecuatoriana. Pero de entre todas ellas son tres



las que en primera línea nos atraen, porque son las que 
cuentan con un mayor número de condiciones favorables
para su realización.

Podría, en prim er término, imaginarse que la Nación
ecuatoriana, como parece más natura l, llegue a tener su 
realización cabal, como form a cuyo contenido sea — ni más 
ni menos empíricam ente considerado—  la misma realidad 
histórica, geográfica y etnográfica que hasta el momento 
presente ha constitu ido y constituye lo que denominamos 
Ecuador o el pueblo ecuatoriano. Tal hipótesis es perfecta­
mente viable y, al menos dentro del ám bito  actual, es la 
que mayores visos lleva de realizarse. Mas, en el in e x tr i­
cable, y a veces sorpresivo, juego de las fuerzas histórico - so­
ciales, no todo puede hacerlo — aunque pueda m ucho—  la 
sola voluntad de los individuos, por lo que bien pudiera ocu­
rrir que nuevas, y en todo caso invencibles, fuerzas de la 
tierra y de la sangre — pues no hay que o lv idar que desde 
cierto aspecto la historia es tam bién na tu ra leza—  obraran 
de modo tal que obstaculizaran el cum p lim ien to  venidero 
de nuestra hipótesis de una nación ecuatoriana com prensi­
va de una realidad tal como es la que por hoy lleva ese 
nombre (1 ). •

En los "sombríos encadenamientos de la h is to ria ", na­
die puede saber de modo cierto lo que ocurrirá  m añana; y 
un pueblo previsivo exactamente es aquel que, frente  a las 
contingentes posibilidades del fu tu ro , se prepara para arros­
trarlas o sufrirlas todas, o rea lizar cualquiera de ellas. Que 
nadie quiera ver en estas frases una adm onición de índole 
bélica al pueblo ecuatoriano, por mucho que tal cosa esta­
ría explicada por la historia y por la situación presente. 
Nuestra pretensión es simplemente la de proclam ar ante él, 
verdades que'sus dirigentes y políticos, con rarísimas excep­
ciones, no han sabido o no han querido proclam arlas, aca­
so porque las ignoraban, acaso porque, conociéndolas, les 
convenía ocultarlas; pero de todos modos, porque sin decir­
las, se aseguraba el prestigio falso de una gestión po lítica  
que en realidad era nula.

(1) Esto fue escrito ontes de los sucesos trascendentales de los años 1941 -
1942.



UNIVERSIDAD CENTRAL r, i í)

No obstante esta hipótesis bien intencionada, podría, 
empero, sustentarse aquella, en cuya virtud las formas na­
cionales en América del Sur, reanudando de ese modo una 
tradición histórica milenaria, cortada perpendicularmente 
por el accidente de la conquista, habrán de aparecer en sus 
modalidades histórico - concretas, como unidades ahorca­
doras de grandes conglomerados humanos que, en el perío­
do ante - colombino, las formaron con caracteres de mayor 
o menor perdurabilidad.

Así, entre otros, el mismo W aldo Frank (1) ,  los pe­
ruanos Valcárcel, Uriel García, el mejicano Moisés Sáenz, 
el americanista Means, todos, en diversos grados y sin 
precisión de aspiraciones, dejan entrever la creencia que 
tienen en un glorioso renacimiento (no se precisa su 
calidad ni su grado) de lo que se puede llamar el 
"gen io" del perdido Tahuantinsuyo. Oigamos al último 
de los nombrados: "Los largos años de vagabundear
observante y de estudio diligente en el Perú, me han 
tra ído la convicción de que todos los pueblos p r im it i­
vos actuales, ninguno es más tenaz en su pasado y, su­
puestas circunstancias favorables, ninguno es más capaz 
de dar al mundo algún día la sorpresa de un espléndido re­
nacim iento de su genio antiguo, como esa raza venerable 
que constituye hoy día más de la mitad de la población 
and ina" (2) .

No se puede negar que tales hipótesis, acaso porque 
en de fin itiva  extraen su jugo nutricio del fértil suelo de un 
americanismo o indigenismo emocional o místico, encierran 
un poderoso atractivo, el "encanto del pasado" y de la tra ­
dición, siendo, en este sentido, exaltaciones del más puro 
colorido romántico; y, así, aunque sometidas al análisis crí­
tico que demandan las exigencias científicas de una autén­
tica sociología estricta resultan vulnerables, no por eso de­
jan de surtir sus efectos como doctrinas mesiánicas que, 
golpeando hasta lo más profundo de las fuerzas primordia­
les de la vida y de la sangre, impelen a los pueblos por de­
rroteros escabrosos.

(1) Véase: América Hispana.— Pag. 271.

(2) Véase: Moisés Sáenz.— El Indio peruano.— Pag. 273.



ANALES DE LA

No se puede negar, tampoco, lo peligroso que resulta 
la prédica de este "nacionalismo americano, porque, por 
encima de ser esta tendencia proclive al imperialismo, no 
parece que seamos nosotros precisamente los llamados a pre­
dicarla. Y aun cuando se nos diga que la historia pues es 
también naturaleza—  no puede prescindir de las fuerzas te­
lúricas y de las voces de la "sangre" y que, por lo mismo ne­
cesitan ser oídas, aunque en nombre de la razón y de una 
ciencia social estricta pretendamos desoírlas, tenemos que 
responder que bien puede ser así, pero que una sociología 
formal severa tiene que hacer todo lo posible por desaten­
derlas.

Y, sin embargo, algo así como un Renacim iento e in­
cluso algo así como una Reforma han de verificarse en A m é­
rica, si es cierto que hemos de a lcanzar un plano de autén­
tica cultura nacional y, por lo mismo, la fo rm a nacional ha 
de realizarse en suelo americano, cualesquiera que sean 
las modalidades concretas de su realización.

A  pesar de lo expuesto, no cabe duda de que quienes 
defienden, aunque sin descubrir su valor, la segunda h ipó­
tesis están acaso más en lo cierto y, de todos modos, más 
en consonancia con la lógica de la historia, que quienes, co­
mo los teóricos del idioma por ejemplo, suponen que una 
tercera hipótesis, aquella que ve en la "un idad  de id iom a" 
un fundamento decisivo para el establecim iento de una so­
la unidad nacional hispano - americana (la socorrida f ra ­
se: "Desde el Golfo de M éxico a la Patagonia", tiene ca­
bida aquí) es la más viable.

No queremos entrar en consideraciones técnicas so­
bre temas idiomáticos, y desde un punto de vista general, 
algo hemos dejado ya expresado en otras páginas. Pero 
esta "u n id a d " nacional hispano - americana, sobre la base 
del idioma, esta especie de Hispania M a ior, en la que por 
cierto tendrían que entrar España y hasta las Filipinas, y de 
la que acaso, tendría que estar excluido el Brasil, es, en 
verdad, para nosotros, una fórm ula  demasiado a ltisonante 
para ser tomada en serio. ' ' fg t

No que no puedan entablarse relaciones entre todos 
nuestros pueblos, ni menos que no deban; al contrario, cree­
mos que tales relaciones son convenientes y, sobre conve­
nientes, inevitables, no sólo por el reclamo del idioma, si­
no también por el de la misma geografía. Pero de esto a



UNIVERSIDAD CENTRAL 521

pretender hallar en tales relaciones el contenido de una 
gran Nación, existe una distancia tan considerable que só­
lo la e fu s ió n ,  la poesía o la retórica puede lograr salvarla.

Una Nación, en ú ltim o término, es una forma socioló­
gico - cultural, es una forma de cultura, y ya sabemos cuál 
es la esencia de toda cultura y de la cultura en sí. El idio­
ma, por mucho que sea un sector importante de ella, que 
signifique un aspecto vital de una cultura, no es de ningún 
modo, no puede ser la cultura. En consecuencia, hacer de 
la "unidad de id iom a" el momento esencial de una cultura 
y, por ende, de una Nación es. un contrasentido científico, 
que debe ser resueltamente rechazado.

Hubo un tiempo, es cierto, en que se creyó que la uni­
dad de idioma tenía el valor de condición inexcusable pa­
ra la realización de una forma nacional, y que, por así de­
cirlo, la lengua común era el lazo que sostenía una nación 
determinada, deduciéndose de tales principios que allí don­
de se observaba y se observa un mismo idioma, existen ya 
las mayores probabilidades de poder observarse una "u n i­
dad nacional". Esta dirección, que por cierto encontraba' 
sus semejantes en otras tantas tendencias, cada una de las 
cuales hacía de una aislada manifestación exterior de la 
vida social nacional el momento esencial de ésta, (así por 
ejemplo, los teóricos de la raza, los de la geografía, los de 
la religión, e tc .), contó y cuenta, entre sus numerosos y ar­
dientes defensores a notables escritores y hombres de cien­
cia. De modo principal, durante el siglo pasado, que vió flo ­
recer los estudios filológicos, al mismo tiempo que se forta­
lecía el fervor romántico por la tradición literaria nacional, 
aquella tendencia adquirió especial relieve, hasta el extre­
mo de que cada grupo que hablaba idioma propio aspiró 
a ser llamado una "N ac ión".

El encanto del pasado y de las literaturas vernáculas, 
mezclado con cierta creencia en la superioridad del respec­
tivo idioma, obró de modo decisivo sobre la hipótesis que 
nos ocupa; y, como quiera que todo esto halagaba la va­
nidad nacional de cada grupo, se convino en establecer que 
el idioma era lo que hacía la "N ación^, sin procurar respal­
dar por cierto tal a firm ación con ningún razonamiento con­
vincente. Por demás parece advertir, de otro lado, que es­
ta teoría — si así puede llamarse—  pecaba justamente por 
su fundamentación casi exclusivamente sentimental, pues,



V)Q
f  f  —

ANALES DE LA

no apoyándose sino sobre conjeturas, más románticas que 
científicas, puede decirse que estaba más en pugna que de 
acuerdo con un critic ismo c ientífico  - racional.

Y estaba destinada menos a durar y a afirm arse que 
a perecer rápidamente, no sin antes haber excitado a los 
pueblos, aunque sea de modo pasajero, mediante su recur­
so del culto romántico del idioma "no c ion a l" , a luc inándo­
los con la supersticiosa idea de una Nación, ente o rgán i­
co, y, lo que es más importante, de indiscutida superioridad 
respecto a todas las demás. Esto por otra parte no era nue­
vo; pues, el sentim iento más recóndito que en tales au to ­
sugestiones colectivas palp itaba y pa lp ita rá  siempre, la 
xenofobia, fué sentido ya desde los más antiguos tiempos, 
y con mayor insistencia cuanto más antiguos. "Los m iem ­
bros de un grupo — dice a este respecto Hayes—  m iran  na­
turalm ente como extrañas a las personas que hablan d ife ­
rente idioma, y por tan to  como inferiores e indignas de 
pertenecer a su agrupación. Las antítesis históricas entre 
judíos y gentiles y entre griegos y bárbaros tienen ana lo­
gías en todos los idiomas y entre todos los pueblos" (1 ).

También el mismo Fichte — y a decir verdad tiene de­
recho a ser considerado como uno de sus más destacados 
defensores—  contribuyó a la defensa de esta tesis, ya que 
para él la esencia de una nación reposa en el hecho de fo r ­
mar un círculo lingüístico cerrado. Y así, según él, " la  
cu ltura de una Nación es la cu ltura  de un círculo lin g ü ís t i­
co; Nación es lo que habla y escribe una lengua". Pero ha 
de tenerse en cuenta, sobre todo, que esta dirección sobre­
salió — y sólo así se explica su gran boga en aquel t ie m ­
po—  precisamente cuando, en el campo de la sociología y 
de las ciencias sociales en general, prevalecía la corriente 
etnográfico - naturalista, derivada del evolucionismo y su­
jeta a una metódica estrictamente un ila tera l, en v ir tud  de 
la cual era posible contemplar a las naciones sólo como se­
res orgánicos, superiores sin duda, pero tan reales como 
cualquier entidad meramente biológica, y, sobre todo, tan 
sujetos a una ciega evolución como ella misma.

No cabe duda, por cierto, que de entre todas las m a­

n í  Véase: Hayes.— 0b. c it.— Póg. 16



UNIVERSIDAD CENTRAL

nifestaciones exteriores de una cultura el idioma es una de 
las más valiosas; y que, desde luego, si se tratara de consi­
derar a las naciones, únicamente dentro del plano de la rea­
lidad empírica — cosa que por ahora resultaría ya metódi­
camente inadmisible—  nosotros no vacilaríamos en seguir 
a quienes defendieron o defienden la tesis de la nación co­
mo "unidad de idioma".

Por otra parte no se debe olvidar que los idiomas son 
elementos que pueden perfectamente ser objeto de "prés­
tamos culturales", entre los pueblos, como quiera que en 
defin itiva son técnica y pertenecen a este plano; pues sólo 
lo que pertenece a la parte técnica de una cultura puede 
ser objeto de "préstamo". Y si es así, el idioma no puede 
constitu ir el momento esencial de una cultura, ni por con­
siguiente de la nación.

Si a pesar de ello, se persistiese en a firm ar lo contra­
rio, replicaríamos nosotros acudiendo a la realidad empíri­
ca que nos ofrece tantos y tan palpables contrastes como 
los de naciones sin unidad de idioma e idiomas distribuidos 
entre varias naciones, que, a menos de asignar al idioma 
el rol de elemento técnico de la cultura, no comprendemos 
cómo pudiera tener lugar. Si recorremos la historia de la 
humanidad, podemos observar múltiples casos en los que 
no siempre un idioma reveló la existencia de una Nación, 
ni por dejar de darse una unidad de idioma en otros, dejó 
de realizarse una cultura y por consiguiente una Nación, o 
algo que por extensión pueda denominarse así.

Finalmente, si de los países americanos se trata, muy 
especial de algunos como el nuestro, vale la pena pregun­
tarse, (aunque reconozcamos que pueda responderse a la 
objeción), de qué unidad de idioma es posible hablarse en 
pueblos cuya gran mayo'ría se sirve de un idioma que no es 
precisamente aquel que se pretende sea el que constituya 
la supuesta unidad.

Así pues, la tercera hipótesis es la menos probable de 
las tres, no ciertamente por el contenido esencial de ella, 
sino porque se la asienta sobre la endeble base de la uni­
dad de idioma. Recórrase a una fundamentación más cien­
tíf ica  y más acertada y puede ser que la ingenua aspiración 
encerrada en la deleznable hipótesis de hoy se trueque en 
el objetivo razonado de una hipótesis firme de mañana.



ANALES DE LA
.)24   _____________  .

De esta manera, como puede verse, no rechazamos
a p r i o r í s t i c a m e n t e  el contenido mismo de la hipótesis men­
tada, ni pretendemos de un modo preconcebido oponernos 
a la fina lidad que ella implica. Pudiera muy bien ocurrir 
que realmente sobre suelo americano florezcan una sola 
cultura y una sola forma nacional, y hasta nos a leg ra ría ­
mos de que ello acaezca efectivamente. Lo que rechaza­
mos, y esto sí con énfasis, es que alrededor de este ideal se 
componga, con más fantasía que juicio, una sedicente h i­
pótesis científica, mediante el desesperado recurso de la 
"un idad de id iom a", frase que, pronunciada por labios de 
americanos y con referencia al español, encierra una men­
tira  d ip lom ática antes que una verdad desnuda y tiene más 
de ritual jaculatoria  que de g rito  v ir il y promisorio.

Y así, tras de las breves consideraciones que hemos 
hecho, las interrogantes del comienzo vuelven a p lan tear­
se al f in ; y vuelven con más interés y más acuciante insis­
tencia que antes. ¿Cuáles van a ser las modalidades h istó­
ricas futuras dentro de las que se realice una Nación ecua­
toriana? Y, antes todavía ¿va a ser posible una Nación 
ecuatoriana, como forma de una realidad histórica exacta­
mente idéntica a la que hoy existe?5

Cualquiera que sea la form a concreta que revista en 
América el proceso de realización de la Nación, o las na­
ciones, no cabe duda que al pueblo ecuatoriano ha de co- 
rresponderle una misión valiosa, ora si realiza en sí mismo 
una Nación; ora si, coordinándose con los demás, co n tr i­
buye a realizarla, dentro de un ám bito  histórico - geográ­
fico continental o poco menos. En todo caso, el pueblo 
ecuatoriano, en cuanto unidad parcial de cu ltu ra  no ha de 
perder lo que podemos llamar, con^ m etáfora harto  cono­
cida, su personalidad cu ltu ra l, si es que se esfuerza por 
consolidarla como le incumbe; ni, por otra parte, ha de po­
der marchar de modo excéntrico, dentro de L in  círcu lo  ce­
rrado, lejos de la órbita común al sistema social íntegro 
del Continente, fuera de lo que estaría bien llam ar el tono



UNIVERSIDAD CENTRAL 525

fundamental de un sistema cultural americano, concep­
tualmente posible y necesario.

Llevados en alas de la fantasía, a la que queremos 
conceder un breve instante de dominio, nos fuera fácil ver, 
a través de los futuros tiempos, un Ecuador glorioso, un 
pueblo fortalecido en su lucha por la libertad, ennoblecido 
por su aspiración creciente hacia la cultura, persiguiéndo­
las tanto más a una y otra, precisamente cuanto más las 
realice.

Quien sabe, ni puede sospechar siquiera por ahora, el 
valor que le tocará representar al pueblo ecuatoriano en el 
concierto cultural de una América futura. Acaso ésta, en 
el m ilenio venidero, profetizado por los vates, milenio que 
podría s ignificar la exaltación grandiosa de la especie hu­
mana, en cuanto seres de razón y por consiguiente seres li­
bres, sepa ostentar un panorama luminoso y nuevo que, 
sometido a una especie de descomposición espectral, me­
diante el prisma de una suprema idea, de un valor supre­
mo, arroje el resultado de una imprevista gama de vividos 
colores, simbólicos de un gran tr iu n fo  cultural. Entonces la 
cultura o culturas americanas nos ofrecerían una visión d i­
námica: iluminadas de un lado, nos dejarían ver el cuadro 
de una humanidad racionalizada y justa que, contemplan­
do en cada sér humano un sujeto de libertad y un proceso 
singularizado y parcial del proceso universal de la evolu­
ción racional, lo considere como a tal, suprimidas todas ¡as 
categorías diferenciales externas, debidas ora a la historia 
empírica, ora a la naturaleza; e iluminadas por el otro, 
nos perm itir ían  m irar cómo en ellas se realiza de mo­
do incesante y cada vez con más ahinco el proceso 
de autodesenvolvimiento de la razón humana, alcanzando 
ésta entonces la esfera de su reino sobre la creación ente­
ra, reino que, por otra parte y ventajosamente, nunca es 
estático y es siempre efímero, efímero en el sentido de que 
a cada momento cambia de límites. Dicho mejor, porque 
no tiene límites, ni puede tenerlos, porque su límite, su me­
ta y su f in  son precisamente carecer de meta, de límite y 
de fin. En este sentido, la creación, en verdad, entendida 
como el auto - despliegue de una "fuerza absoluta", es un 
proceso inconcluso y, acaso, justamente su esencia y su se-

f



520 ANALES DE LA

creto consistan en serlo siempre y, por ende, no concluir 
jamás (1 ).

Acaso, también, — y esto en el orden de la historia 
como acaecer empírico— , el corazón de la Am érica del 
Sur, la cuenca Am azónica, hoy bravia y estupenda, haya 
de verse entonces transfigurada en un solemne y vasto mar 
humano, océano histórico, no menos estupendo y pródigo 
en criaturas que el ám bito  te lúrico del paisaje salvaje de 
hoy. A  él habrán de con flu ir  entonces como impelidos por 
una fuerza irresistible, los pueblos todos que circundan 
esa cuenca— entre ellos el Ecuador en prim era línea ( 2 ) ^ —  
del mismo modo que los ríos de sus montañas van a m orir 
ahora en el "M o re  N ostrum " amazónico.

Quien sabe, fina lm ente, cuántas cosas más y qué otras 
posibilidades ocultas en el vientre del fu tu ro  nos fuera da­
do vislumbrar, acaso ver, con sólo que nos dejásemos lle­
var en el vuelo raudo de la fantasía. "Pero, en fin , — dire­
mos con Schneider— , hay que esperar con espectación qué 
van a producir en Am érica los dos primeros siglos del pró­
ximo milenio para la cu ltura de la hum anidad, después del 
largo período de preparación que comenzó en el Siglo X V I "
(3)

Y si estas palabras del maestro parecen soplar un há­
lito fecundo de profecía, es porque entrañan verdades. V er­
dades relativas, es cierto; pero la Verdad Absoluta, ¿Eiay 
alguien que pueda decirse llamado a proclam arla?

F I N

- V

i l )  Por ello, puede decirse justamente con Manuel Kont, que no hay no­
do que pueda elevar el espíritu del hombre hasta un asombro tan noble, abriéndole 
u n o  perspectiva en el campo infin ito  de la omnipotencia, como esta parte de la teo­
ría, que se refiere a la perfección sucesiva de la Creación".— Véase: Heimsoeth.—  
Pág. 208.— Cit. de Kont.

'2 '  Nq obstante lo últimamente sucedido.
<3) Véase: Filosofía de la Historia.— Pág. 336.


