| UIS FRADEJAS SANCHEZ

ORIGENES LIRICOS DEL ESPANOL

(Capitulo para un libro)



Los origenes de cualquiera de las formas literarias son siempre
un problema y rio podia sor una excepcién a este hecho la poesia lirica
castellana cuyas primeras composiciones escritas aparecen muy tarde,
entreveradas en los Ultimos libros que la escuela del Mester de Clerecia
produjo en la mitad del siglo X1V, en las obras del Arcipreste de Hita
y del Canciller Lopez de Ayala, las cuales se remozaron con este primer
caudal lirico que por la variedad de sus formas rompié la antigua uni-
formidad métrica del tetastrofo alejandrino casi desde entonces olvidado
definitivamente. S la poesia lirica aparece en las literaturas como
una manifestacion mas reflexiva y por lo tanto posterior a las formas
heroicas, sin embargo habia que sospechar de tan tardia madurez del
genio lirico castellano ya que los otros géneros literarios habian cobrado
un completo desarrollo que hacia méas fundada la sospecha. Pero en
realidad soéio existia la cita en una obra del Marqués de Santillana que
aludia, aunque vagamente,. al. primitivo.florecimiento lirico peninsular
gue originario de Galicia se derramd por el centro y sur de la Peninsula
utilizando como lengua el gallego-portugués, entonces una misma
lengua puesto que aln no se habian diversificado dialectalmente. Dice
el Marqués de Santillana en su "Carta Prohemio al Condestable Don
Pedro de Portugal” escrita probablemente en 1441 :

"E después fallaron este arte que mayor se llama, e el arte comun,
creo, en los reynos de Galicia e Portugal, donde non es de dubdar que
el exercicio destas sciencias mas que en ningunas otras regiones e
provincias de Espafia se acostumbrd; en tanto grado, que non ha mucho
tiempo qualesquier decidores e trovadores, agora fuesen castellanos,
andaluces o de la Extremadura, todas sus obras componian en lengua
gallega o portuguesa. E aun déstos es cierto rescevimos los nombres
del arte, asy como maestria mayor e menor, encadenados, lexapren e
mansobre. Acuérdome, sefior muy manifico, seyendo yo en edat non
provecta, mas asaz pequefio mozo, en poder de mi abuela Dofia Mencia
de Cisneros, entre otros libros, aver visto un grand volumen de cantigas
serranas e decires portugueses e gallegos, de los quales la mayor parte
eran del rey Don Dionis de Portugal (creo, sefior, fue vuestro bisabue-



172 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

lo); cuyas obras aquellos que las leian loavan de invenciones sotiles e
de graciosas e dulces palabras.”

Este pasaje, con otra pequefia cita de Argote de Molina en su
"Nobleza de Andalucia" (Sevilla, 1588) relativa al trovador gallego
Macias que aludia también al galilego-portugués como primitiva lengua
lirica de Castilla, eran los Unicos testimonios que recordaban el antiguo
florecimiento de la lirica de Galicia, pero como se carecia de textos
gue lo confirmara, fue puesto en duda por nuestra primera critica hasta
gue los recientes descubrimientos de tres Cancioneros galaico-portu-
gueses, con mas de dos mil composiciones, avalaron la sospecha con-
siderada por muchos como fabulosa de la influencia gallega en los ori-
genes de la lirica castellana, la cual ya Menéndez Pelayo en su "An-
tologia de Poetas liricos castellanos" lo confirma plenamente:

"Nos encontramos, pues, en presencia de un hecho indisputable
y curiosisimo. La primitiva poesia lirica de Castilla se escribi6 en ga-
llego antes de escribirse en castellano y coexistio por siglo y medio con
el empleo del castellano en la poesia épica y en todas las manifestacio-
nes de la prosa."

Ya no cabia duda de que la poesia de Galicia y de Portugal a la
gue aludia Santillana legré su hegemonia en gran parte de la Peninsula
y fue la orientadora de la liiica castellana. En la parte oriental, en
Catalufia, ocurrié un fenémeno idéntico, puesto que la lengua lirica de
esta region no fue el catalan hasta muy adelantado su desarrollo, sino
el provenzal, la lengua del sur de Francia donde florecié la més vieja
lirica europea que también: va a-influir sobre la poesia autoctona de
Galicia para renovar su lirismo, germinando en nuevas especies que
son las mas poéticas que se encuentran en los Cancioneros, si bien esta
influencia de Provenza no anul6 el caracter popular que siempre con-
servo la lirica gallega.

La critica portuguesa ha querido por otra parte asignar a su pais
los origenes liricos peninsulares que fueron modificados después en su
forma autdctona por la corriente que llegé de Provenza y para justificar
este contacto entre las dos liricas se han sobrestimado una serie de
circunstancias histéricas que son sélo pequefios indicios, insuficientes
para determinar que la lirica de los trovadores entrase en Portugal por
comunicacién directa de Francia. Mas bien hay que creer que la comu-
nicacion se establecié a través de Galicia por el camino francés que
conducia a Santiago de Compostela, entonces la Unica via de penetra-
cion en Espafia; a los peregrinos hay que atribuirles todas las influen-
cias extrafias y a Galicia el hecho de haber puesto en comunicacién por
vez primera a los reinos peninsulares con Europa, librandolos del aisla-
miento en que habian vivido hasta entonces forzados por su obra de
reconquista. Ademas, en este, periodo estaban apenas iniciAndose los



ORIGENES LIRICOS DEL ESPARNOL 173

procesos de diferenciacion linglistica y politica consumados mucho
mas tarde, pero que aun no eran lo suficientemente fuertes para ser
juzgados como distintas las dos unidades que son hoy Galicia y Portu-
gal. Mas bien hay que reconocer en ambas regiones un fondo étnico
comun vy distinto del resto de comunidades peninsulares, sin duda cél-
tico, el cual imprimid a los descendientes de esta raza un instinto artis-
tico maravilloso reforzado por una lengua ductil y musical, con gracia
y flexibilidad, motivos que explicarian el florecimiento lirico medieval
estimulado después por la arrolladora influencia de Provenza que im-
puso las modalidades singulares de su poética al primitivo lirismo
gallego, comunicandole sus inquietudes espirituales y sus sentimientos
depurados de amor, a la vez que se reforzaba esta lirica popular con
recursos meétricos que enriquecieron su forma sin anular la propia que
siempre se mantuvo diferenciada.

Los romanistas europeos han ido poco a poco determinando en
sus estudios las caracteristicas que determinaron lo que ellos llaman
"la cultura caballeresca”, el fondo espiritual de la Edad Media que
explica su realidad sicolégica y base de un movimiento de libertad
humana en la época histérica de mayores convencionalismos sociales.
Rodriguez Lapa, escritor portugués, los ha resumido como una enérgica
afirmacion de la naturaleza humana para vivir una vida libre en un
tiempo en que una ola de severidad ascética halagaba a toda Europa,
y la Iglesia procuraba a todo trance consolidar su dominio sobre todos
los espiritus. Los trovadores nunca estuvieron en abierta oposiciéon con-
tra la Iglesia preparando el camino de las herejias, como se les ha
juzgado mas de una vez, pero la exaltacion del individualismo y su
reaccion contra los injusticias de ciertas realidades sociales tenian que
chocar con las doctrinas ortodoxas y por reaccion, mas que por convic-
cion, tenian que provocar la duda religiosa, como afirma Wechssler.
Pero la cultura de los trovadores debia mucho al cristianismo: su mé-
todo sicologico para el analisis interior, las idealizaciones y la vehe-
mencia de sus emociones no conocida de la cultura clasica representaba
un avance en la vida moral del hombre "porque fue la primera vez que
se procurd conciliar el mundo convencional de las formas y los dicta-
menes de la razén escolastica con los impetus de la sensibilidad mas
vehemente." Ellos avivaron el drama de la Edad Media agudizando el
conflicto que representaban estas fuerzas antagénicas en el alma de
unos hombres que vivian una vida llena de contradicciones. Por eso,
concluye, quien quiera ver claro en la Edad Media tendrd que conside-
rar esta realidad sicologica.

La cultura trovadoresca arraigé en las condiciones sociales y eco-
némicas del sur de Francia, muy distintas de las del norte. La Provenza,
ademas de ser la zona que desde méas antiguo habia recibido el influjo



174 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

de la romanizacion, gozaba de una vida econdmica facil debido a la
fertilidad de su suelo y a su actividad comercial; las relaciones feudales
nunca tuvieron alli la rigidez que manifiesta la poesia épica que se
desarroll6 en el norte, porque en el sur no existian grandes feudos,
consecuencia de una mejor distribucion de la propiedad, lo cual dio
motivo a que esta vida floreciente fuera propicia para que surgieran en
diversos puntos de la region centros de cultura social que poco a poco
fueron adquiriendo un mayor desarrollo hasta conseguir su maximo
apogeo en los siglos XI1 y XIlI. En ellos se fraguaba una diversa con-
cepcion de la vida que inauguraba una época nueva en la literatura
de Europa y una de las singularidades de la nueva cultura era el papel
importante que en ella desempefiaba la mujer, elevada en su condicion
social por el cristianismo, pero transformada por la nueva civilizacion
en un ideal. Y el ideal femenino del trovador, sobre todo del trovador
provenzal, fue el "amor cortés" enderezado casi siempre a la mujer
casada la cual habia conseguido ya la plenitud sicolégica que le per-
mitia distinguir entre el amor forzado, por contrato, derivado del ma-
trimonio y el amor escogido con plena libertad y sélo considerado como
fuente de perfeccién moral. Pero esta concepcion adulterina del amor,
no era en el fondo todo lo libre que se proponia, ya que la mayoria de
las canciones que lo expresaban estaban condicionadas a la peticién
de favor del que estaban muy necesitados los trovadores, los cuales
habian prefetido a la mujer casada porque podia corresponder mejor
a su elogio interesado que la doncella sometida todavia al fuero del
padre. En muchos casos: esta concepcién-amorosa era puramente for-
mal, convencional, y el trovador finge un apasionado amor porque lo
considera necesario y como estimulo para su perfeccion moral, a la vez
que por ganar honor y gloria con sus canciones.

B conocimiento del mundo antiguo, el espiritu clasico latino
pagano y sensual, en la mayoria de los casos se desconoce por qué
caminos llegdé a la Edad Media, pero es indudable que como substrato
intelectual brotd al conjuro de las facilidades de vida de Provenza e
informd la nueva cultura que se impregnd de retoricismo amoroso, al
mismo tiempo que por tradicion religiosa recogia también de la concep-
cion platénica la consideracion del amor como fuente de educacion
para alcanzar la suma belleza y el sumo bien. Pero los trovadores no
pedian recibir la cultura antigua sino a través de la Iglesia, su depo-
sitaria, que la entreg6é adulterada, modificando el sentido mundano y
sublimando el amor que los trovadores transforman en el culto a la
mujer, probablemente como una influencia del culto mariano, ya que
ambos fenémenos son contemporaneos y muy bien pueden ser para-
lelos. La Virgen es la mediadora que conduce las preces de los fieles
cristianos al Cielo y las deposita ante el Sefior. Aplicada esta concep-



ORIGENES URICOS DEL ESPANOL 175

cion religiosa a la vida social, el trovador pide a la sefiora y no al
sefior; si el cristiano se reclina a los pies de la Virgen, el poeta se postra
a los pies de su dama y si el fervoroso creyente ruega, el enamorado
trovador suplica. Finalmente, la concepcion amorosa de los trovadores
esta en intima relacidon con el sentimiento de jerarquia feudal. H tro-
vador, como vasallo, sirve con fidelidad a la dama a la que ha prestado
homenaje, y siempre en postura humilde, pero "el lazo de las relaciones
feudales no obliga apenas al vasallo; exige reciprocidad de servicios;
los trovadores no desconocian esto y a veces censuran a la dama que
con sus rigores falta a sus deberes de proteccion y amenézanla con
cambiar de sefiora en vista de haber roto el pacto.”

En fin de cuentas la cultura trovadoresca representd una exalta-
cion del individualismo que naturalmente tenia que rozar con los prin-
cipios sociales de la Iglesia tradicional; pero mas bien este antagonismo
lo desahogaron los poetas provenzales en los "serventesios”, composi-
ciones satiricas, y casi nunca en las composiciones propiamente liricas,
su poesia amorosa: Pero el hecho de haber sido considerado "el amor
cortes" como uno ficcion en la que los trovadores celaban todo un
sistema de doctrina herética y por la circunstancia de que precisamente
en el Sur de Francia, en Albi y Tolosa, surgieran los ndcleos mas poten-
tes de la herejia albigense, ha sido el motivo por el que se ha creido
que la cultura trovadoresca fue el foco espiritual que alimenté el mo-
vimiento heterodoxo combatido por la Cruzada de los primeros afios
de! siglo XIIl y que no cabe duda que puso en peligro la floreciente
cultura suigida en el Sur de. Francia, pues.desde este momento em-
pieza su decadencia. Los trovudoies se dieron cuenta de este peligro
y por ello, salvo rarisimas excepciones, todos estuvieron de parte de la
Cruzada por razones muy diversas, una de interés social ya que la here-
jia vivio sobre todo en los medios populares y entre la pequefia bur-
guesia, elementos nada afines ol medio aristocratico en el que se desa-
rrollé la cultura trovadoresca. Por interés politico estaban también muy
alejados del movimiento que, con pretexto religioso, trataba de destruir
el poder feudal de los grandes sefiores del Sur en beneficio del rey del
Norte de Francia, y sobre todo, porque enseguida comprendieron que si
la cultura que ellos representaban podia por sus audacias de pensa-
miento rozar con los principios tradicionales de la concepcién de la
vida, la nueva ortodoxia, la que se trataba de abrir paso por medio de
la violencia, estaba en mas abierta oposicion con sus principios y que
por lo tanto que nado tenian que esperar del triunfo albigense.

Esta poesia lirica nacida en Prevenza en las circunstancias que
hemos visto es cronolégicamente la mas antigua de Europa y el mas
viejo trovador provenzal de nombre conocido fue Guillermo IX, principe
de Aquitania que vividé a finales del s. XI. La influencia provenzal



176 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

sobre la existente lirica popular gallega ya no es posible negar, sobre
todo cuando estan tan claras las vias de penetracion y de comunicacién
gue son el escollo insalvable en todas las teorias que tratan de explicar
los origenes liricos peninsulares, Esta influencia extrafia hay que atri-
buirla a los peregrinos que iban a Santiago y con ellos los juglares
transmisores de esta poesia provenzalesca que va a actuar sobre el
fondo de la poesia gallega ejerciendo un influjo que determinara la
renovacion de su lirismo y la oparicion de una escuela trovadoresca
galaico-portuguesa que tiene como caracteristica genuino la irrupcion
de una vieja tradicién poética popular representada por canciones de
romeros, campesinos y aldeanos, junto con viejos cantos de pescadores
gue todavia respiran el rumor de la brisa marina, los cuales van a ves-
tirse ahora con las formas de la maestria, palabras nuevas en ritmos
viejos de la musica antigua. H ideal que esa poesia refleja, dice M.
Pelayo, "es el que corresponde a un pueblo de pequefios agricultores,
dispersos en caserios, y que tienen por principal centro de reunién san-
tuarios y romerias." Y las "cantigas de amigo" fueron la mas franca
expresion de este lirismo popular que se respira en todas las canciones
de romeria y en las "bailadas", que son la vena legitima del lirismo
gallego, aunando en ellas las tendencias populares con las formas cultas
e invadiendo los demas géneros de los Cancioneros.

B apogeo del florecimiento lirico gallego-portugués coincide con
los reinados de Alfonso X en Castilla y del rey Don Diniz en Portugal,
a mediados del siglo X 11, que es cuando mas se jmita a los provenza-
les. B Rey Sabio y los juglares superiores practicaban el arte gallego,
pero intentando igualar el tecnicismo provenzal;, por eso el propio rey
en una cantiga satirica censura el arte del trovador da Ponte, a pesar
de poseer éste un arte superior, porque lo cree desligado de la manera
provenzal:

Vos non trobades come proen”al
mais come Bornaldo de Bonaval,

por ende non é trobar natural
poisque o0 dél o do demo aprendeste.

Menéndez Pidal comparando el arte gallego con el provenzal en
la corte de Alfonso X, observa que el tecnicismo de la escuela gallega
era mas sencillo que el de la provenzal, aunque fuera imitado en muy
gran parte. Carecia el lenguaje poético gallego de giros rebuscados y
manifestaba poco empefio por la forma, descuidando a menudo la rima
y medida de los versos, es decir, un arte muy préximo al de los juglares
hecha para el momento de la recitacion ante el publico. Este descuido
de la forma que se manifiesta mas en la poesia gallega popular no



ORIGENES URICOS DEL ESPARNOL 177

recogida en Canciones, fue motivo para que Henriquez Urefia con-
sidere la lirica galaico-portuguesa entre las formas de versificacion
irregular. S inferior es el arte gallego comparado con el provenzal en
cuanto a la variedad de los temas tratados, los gallegos por el contrario
tuvieron especial predileccion por los asuntos satiricos que con ellos
fueron agotados en casi todas sus variedades, triunfando asi la male-
dicencia propia de la juglaria que divertia a los demas con burlas a los
ausentes, fenémeno propio del popularismo de la escuela y muy arrai-
gado en la Edad Media espafiola, segin sigue opinando el moderno
critico:

"Con esto los juglares fomentaban la costumbre, muy arraigada
en la Edad Media, de difamar por medio de canciones, costumbre que
en Espafa fue muy general, a juzgar por las muchas leyes en las que
se establecen penas contra los que componian estas "céantigas malas
0 de escarnio".

En el habla de Castilla se cantaban en este mismo tiempo las
gestas heroicas de la Reconquista y parece ser que fue muy poco su
cultivo como lengua lirica, ya que su rudeza y severidad la hacian im-
propia para la expresion de las ternuras del amor y para las agudezas
de la satira. Seguramente es la rozén por la cual Alfonso X, creador
de todas las formas de nuestra primitiva prosa, escribié sus versos en
gallego por considerar este idioma con unas condiciones superiores de
musicalidad y al mismo tiempo con una gracia y flexibilidad compara-
ble o la del provenzal, lengua, considerada entonces como modelo para
la perfeccidon poética. Todavia le faltaban mas de dos siglos al caste-
llano para consolidarse como lengua lirica, para valerse como lengua
propia libre, ya de la tutela del gallego. H "Cancionero de Baena"
recoge la primera lirica castellana agrupada y pertenece a la segunda
mitad del siglo XV; en él se juntan las composiciones lirico cortesanas
en lengua gallega y castellana; es por lo tanto un cancionero bilingie
y sus poetas mas antiguos utilizan todavia la lengua gallega y son con-
siderados como les Ultimos trovadores en esta lengua: Macias el Ena-
morado y Juan Rodriguez del Padron. Les poetas en castellano son
mas abundantes; los mas joévenes son innovadores de la influencia
dantesca que puede considerarse ya como una preparacion para el
clasicismo y por lo tanto esta muy alejada de la cultura trovadoresca.

Pidal, a pesar de todos estos hechos, sigue costeniendo la tesis
indigenista de una lirica popular en castellano que no se escribia, pero
gue a pesar de sus escasos restos conservados son lo suficiente para
sustentar su teoria:

"La lirica castellana, aunque continué hasta el siglo XV escri-
biendo en gallego, sabemos que ya desde el siglo XII se ejercité en su



178 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

lengua propia, cada vez mas intensamente. No se conservaron en can-
cioneros especiales sus producciones, pero dentro de los Cancioneros
gallego-portugueses se deslizaron algunas preciosas muestras pertene-
cientes al periodo que resefiamos. Una de ellas es la cantiga de Alfon-
SO X:

Sefiora, por amor de Dios,
avcd algun duelo de mi.

y otra ,la de Alfonso XI recogida en uno de los Cancioneros galaico-
portugueses:

En un tiempo cogi flores

del muy noble paraiso,

cuitado de mis amores

e de él su fremoso riso.

gue no son las Unicas conservadas en esta lengua y con los titulos de
dos obras perdidas del Infante don Juan Manuel: "Libro de los canta-
res" o cantigas y el "Libro de las reglas como se deve trobar", ambos
de la primera mitad del siglo X1V, nos aseguran el florecimiento de
una escuela castellana que se preocupaba por redactar su cédigo poé-
tico."

Hemos visto los origenes préximos de la lirica europea en relacién
con la peninsular galaico-portuguesa manifestada en un movimiento
de cultura trovadoresca que tuvo su manifestacion en la lirica del siglo
XIl. Los romanistas se han empefiado también en descubrir los orige-
nes remotos de ese movimiento de cultura y han propuesto varias solu-
ciones, hasta cuatro, todas ellas unilaterales porque estudian el fené-
meno lirico bastante complejo reducido a su simplicidad. Haremos una
sintesis de las cuatro soluciones propuestas deteniéndonos algo mas
en la llamada tesis arabista por interesar mas a la lirica espafiola.
Después, considerando el estado actual del problema que reconoce la
existencia de dos lirismos en la época de los trovadores, uno cortesano
que es el que hemos visto en la literatura provenzal, y otro popular,
anterior y ccexistente con él pero que se mantuvo casi oculto para
reaparecer en las literaturas a partir del periodo del Renacimiento, nos
detendremos en la tesis indigenista de M. Pidal y segun la cual existid
una poesia lirica popular castellana no inculta que, como la épica, se
cantd pero no fue recogida por escrito hasta muy avanzada época y
ya por escritores cultos. Finalmente diremos algunas palabras sobre
el ultimo descubrimiento, "las Jarchas" ardbigo-roméanicas que segun
opinan los criticos que estan interviniendo en su estudio, cambiaran
totalmente nuestras ideas actuales en cuanto al problema de los orige-



ORIGENLS LIRICOS DEL ESPANOL 179

nes de la lirica europea. E estudio de los origenes liricos ha pasado a
ser hoy un problema filolégico mas que literario y parece ser que la
Ultima palabra sobre el asunto la daran los musicélogos contempora-
neos, puesto que parece probado ya que la letra de las canciones estaba
condicionada a una musica ya existente.

LA TESIS FOLKLORICA surge como una consecuencia de la idea
romanlica del pueblo creador, defendida por el maestro aleman del
romanismo, Federico Diez y continuada después por el francés Gaston
Paris. S las lenguas romances son la evolucion popular del latin, hay
gue pensar también en que las literaturas, paralelamente, han de tener
el mismo origen popular. Segin Gaston Paris el embrién de toda la
poesia de los trovadores fue la hansformacién gradual e inconsciente
de las fiestas que como una forma del culto pagano de Venus se pro-
yectaron en el mundo cristiano de la Edad Media. En el primer dia de
Mayo, poi eso el nombre de "mayas” a las canciones, mozos y mozas
se retiraban al campo, cantaban y bailaban, se adornaban con flores
y ramos para celebrar la primavera como estimulante del amor. Al
comienzo de la cancidn de amor de la poesia provenzal se invoca gene-
ralmente la primavera y de la libertad propia de las fiestas mayas pro-
cederia el caracter libertino que después se imprimié a la cancion
cortés. Pero después, el concepto romantico de la poesia popular y su
idea de! pueblo ignorante creador, fue perdiendo terreno y las objeciones
fueron cada vez mayores y en definitiva ha sido casi totalmente aban-
donada por considerar sus fundamentos demasiado débiles. H lirismo
cortés de la poesia provenzal es un fenémeno bastante complejo y no
es posible derivarlo de una forma tan simple de poesia como las cancio-
nes de mayo procedentes de los "ludi florales".

LA TESIS MEDIO-LATINISTA fue una consecuencia del incre-
mento que se dié en la segunda mitad dejl siglo XIX &l estudio de! latin
medieval, despreciado hasta entonces por considerarlo como degenera-
cion grosera del latin clasico y que los filblogos medio-latinistas surgi-
dos en las Universidades alemanas elevaron a una categoria de lengua
literaria, rehabilitando asi una vieja cultura intermedia entre el
mundo antiguo y el moderno. G. Meyer fue el principal representante
de estos estudios y su teoria trata de encontrar los origenes de la versi-
ficacion lirica de las escuelas trovadoresca en la ritmica medieval, la
cual tuvo dos formas: una primitiva que va hasta fines del siglo XI,
con preferencia por el verso largo, algunas veces con rima, y al final
del periodo con versos de medida desigual. H otro periodo, el que
charca los siglos XII y XIll, refunde las formas anteriores y por divi-
siones y subdivisiones de sus elementos ritmicos dan lugar a la riqueza



180 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

y variedad métrica que aparece ya en los primeros trovadores proven-
zales en los que la rima es ya un recurso obligatorio, no sélo al final de
los versos, sino muchas veces al fina! de los hemistiquios. Para Meyer
"la poesia ritmica latina fue al principio la maestra, después una cor-
dial competidora y consejera que ejercidé en las poesias romanica y
germanica influencia duradera que aun hoy se revela en las formas
actuales. En realidad la teoria quedaba incompleta porque los fildlogos
medio-latinistas habian esbozado s6lo el aspecto métrico y se hacia
necesario investigar también sobre su contenido cultural. Este segundo
aspecto lo enfoc6 Wechssler en su libro sobre la cultura trovadoresca
que él la considera como un reflejo de las corrientes espirituales del
tiempo de los trovadores: Iglesia, Feudalismo y Caballeria, alimentando
los poetas un nuevo ideal revolucionario oponiendo la "cortesia" a la
"clerecia" y son los primeros iniciadores de la exaltacion de los ideales
humanos que triunfarian después en el Renacimiento.

LA TESIS LITURGICA pretende derivar el lirismo provenzal de
las formas de poesia de la Iglesia, deduciéndolas de las ceremonias
litargicas en las que poco a poco se fueron infiltrando elementos musi-
cales populares para amenizar la aridez de sus cantos. Estas interpo-
laciones, cada vez mas abundantes, se llamaron "tropos" de donde
surge el vocable "tropare" igual a "inventar o componer tropos”, eti-
mologia de "trabar" y "trovador", segun G. Paris, la cual parece ser
la mas aceptable y en consonancia con el significado que San Isidro
daba a la palabra "musas" igual "a quaerendo". La otra etimologia
propuesta por Diez supone un "turbare", término piscatorio que sig-
nificaria "remover el agua para encontrar peces", no ha tenido acep-
tacion ya que el primero confirma el origen litdrgico del lirismo pro-
fano. Y también refuerza la tesis el hecho de que fue el Monasterio de
San Marcial en Limoges "el gran laboratorio de tropos"” y al mismo
tiempo el lugar del nacimiento de la poesia provenzal, motivo por el
gue en Espafia se identificaba al trovador como "limosin". H problema
de los temas también se amplia con la tesis litargica, las cuales ya no
proceden del solo motivo de las mayas, sino que las festividades reli-
giosas, la alegria de la Pascua, coincidiendo con la primavera, las "al-
bas", otro tema de la poesia de los trovadores, la intercesion de la
mujer, reflejo del culto mafiano, todos ellos de origen litdrgico, explican
una gran parte de! fendbmeno trovadoresco. Finalmente, el aspecto
métrico de la tesis se ha resuelto después de los estudios de las formas
ritmicas litdrgicas en los que han intervenido los musicografos mas
destacados de nuestro siglo, los cuales han llegado a la conclusion de
que las formas ritmicas de la poesia trovadoresca se desprendieron por
un proceso de desintegraciéon continuo de la poesia artistica de la



ORIGENES LIRICOS DEL ESPARNOL 181

época postcarolingia y que el paso de las formas cultas a las populares
romanticas se hizo por intermedio de la poesia litirgica que aseguraba
la ejecucidn viva y cantada del verso ritmico.

De intento hemos dejado para analizar la Gltima de las teorias
sobre los origenes liricos europeos, a pesar de ser la primera en formu-
larse, LA TESIS ARABISTA porque estd méas relacionada con la cultura
y el medio espafiol. En la superioridad de la cultura ardbigo-andaluza
y en su anterior cronologia, siglos X y Xl, funda esta tesis sus posibi-
{'dades de comunicacion a Europa a través de la Espafia diabe. A pesar
de existir antes de su formulacién una especie de condenacién contra
ella que proclamé el arabista holandés Dozy, gran conocedor de la
Espafia musulmana, quien habia destacado ya la enorme diferencia
existente entre las poesias arabe y espafola, diferencias irreconcilia-
bles, puesto que provenian de diferencias temperamentales, sin embar-
go, al calor del romanticismo en su exaltacién por todo lo oriental cobré
la tesis arabista todo su prestigio que no ha desmayado hasta nuestros
dias, puesto que todavia en 1931 el arabista americano Nylk trat6 de
inyectarle nueva vida librdndola de muchos de los escollos insalvables
que aparecieron en las formulaciones anteriores a él.

En el sig'o pasado el provenzalista francés Fauriel, en unas confe-
rencias pronunciadas en la Facultad de Filosofia de Paris y después en
su obra "Histoire de la poesie provéngale", formula por vez primera
una influencia directa de los arabes andaluces en la civilizacién pro-
venza! e indirecta en su poesia a través de las instituciones de cultura
arabiga, que habrian producido la poesia cortés de los trovadores y
comunicada a Francia por medio de las guerras y también por pacificas
relaciones comerciales. Reconocia no obstante la diferencia radical y
profunda entre las dos poesias y por eso investigb mas sobre el fondo
cultural que sobre las relaciones poéticas, creyendo asi ladear la cues-
tion.

Mediado ya el siglo XIX, apareci6 el célebre libro del arabista ale-
man Schack, "Poesia y arte de los arabes en Espafia y Sicilia", con bas-
tantes muestras de la poesia arabe traducidas al aleman y que nuestro
escritor Valero verti6 poéticamente al castellano, adquiriendo el libro
en sus dias una gran significacidn; pero su autor, aunque creia en una
posible influencia de la poesia arabe-andaluza a través de mozéarabes,
judios y moriscos, no exagerd la influencia porque quedaba un obs-
tdculo que salvar: el medio de comunicacién entre ambas poesias. H
mismo problema siguié manifestdndose en la teoria que a principios de
nuestro siglo expuso el orientalista aleman Burdach, quien veia en el
lirismo trovadoresco las influencias orientales alimentadas en una tra-
dicion cultural que los arabes habian recogido en el Oriente y trans-
portado a Europa. Espafia habia sido la medianera entre las dos cultu-



182 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

ras, pero la civilizacion cristiana impuso su espiritu y en cambio recibio
de la civilizacién arabe las ventajas técnicas tan necesarias para el
comienzo del arte.

La escuela arabista espafiola representada a principios de siglo
por don Julidn Ribera, tratd de salvar el escollo que representaba para
la transmision el problema de la lengua con un estudio presentado en
su discurso de ingreso en La Academia Espafiola, sobre "EI Cancionero
de Abencuzman", poeta cordobés que vivio en la primera mitad del
siglo XII. La primera parte de su estudio la dedica Ribera a demostrar
como en la Espafia musulmana coexistieron dos lenguas vulgares: el
arabe, idioma oficial; y el romance, lengua familiar que debida a la
escasez del elemento arabe conquistador se filtré incluso en el harén,
ya que a partir de las dos o tres generaciones primeras los invasores no
podian alardear de pureza de raza, puesto que incluso los califas habfan
recibido mezcla cristiana. En Coérdoba, la sede del Califato, se hablaba
como lengua inteligible para todos, vencedores y vencidos, una jerga
mixta de arabe con elementos romanicos que dio origen a un sistema
poético popular distinto en fondo y forma a la poesia clasica oriental,
escondido al principio en las bajas esferas sociales, pero que se impuso
y se hizo literario después, pasando muchas de sus formas a las litera-
turas europeas. Era pues un lirismo arabe distinto del clasico en una
lengua con formas romanticas y con asuntos no orientales, sino cristia-
nos. Las composiciones del Cancionero de Abencuzmén recogen un
sistema poético muy anterior inventado en el siglo X por el poeta Mo-
cadem Ben Moafa de Cabra y estaban hechas para ser cantadas en la
calle y coreadas por un publico. Su caracter coral imponia una estruc-
tura métrica en la que se hacia imprescindible una estrofilla o estri-
billo que encabezara la composicion y sefialara el asunto, metro y que
por su rima da entrada al coro al final de cada estrofa. Esta forma
poética que ya no es la clasica arabe de "pies", sino silabica, fue lla-
mada "zejel" que después aparece como forma de villancico glosado
paralelisticamente no soélo en la poesia peninsular sino en el Conde de
Poitiers, el primer trovador provenzal de nombre conocido.

En la literatura espafiola se presenta el zejel como una forma
frecuente en las Cantigas del Rey Sabio, en el Arcipreste de Hita y llega
hasta la lirica popular del Siglo de Oro. Una muestra de él nos la da
Juan Ruiz en la Cancién que hizo para los estudiantes pediglefios:

Sennores, dat al escolar
gue vos vien demandar.

Dat limosna o racién
faré por vos oracion



ORIGENES URICOS DEL ESPAROL 183

que Dios vos de salvacion
quered por Dios a mi dar
Sennores, dat al escolar
gue vos vien demandar.

B bien que por Dios fisierdes,
la limosna que por él dierdes,
cuando deste mundo salierdes,
esto vos habra de ayudar.

Sennores, dat al escolar
gue vos vien demandar.....

La teoria magnificamente desenvuelta por Ribera explicaba la
nueva lirica en lo que se refiere a la lengua como una influencia de la
poesia cultivada por el abundante elemento gallego que existio en la
Cérdoba del califato y que tenia en su favor la identidad de su lengua
muy préoxima en fonética al habla romance de los mozarabes. Pero
quedaba por explicar cémo ese lirismo arabe-andaluz se pudo esparcir
por Europa y las condiciones favorables que hubo de encontrar para
poder desarrollarse, es decir, y éste es el punto flaco de su teoria; qué
puentes de comunicacién tuvo la Espafia musulmana para trasladar ese
lirismo a Galicia donde con ocasion de las peregrinaciones a Santiago,
los franceses pudieron ponerse en contacto con él. Ribera resolvid el
grave escollo de la lengua; la-primera falla:de la tesis arabista, pero
guedaba planteado el problema de la comunicacion. Y aun el escollo
de la lengua ha vuelto a surgir en nuestros dias cuando Nykl hizo la
revision de toda la tesis. Cree el arabista americano que los términos
romances introducidos en las composiciones de Mocadem, mezclados
con los arabes, lo eran con el fin de dar extrafieza y dificultad de sen-
tido a las poesias; pero a pesar de esta objecién la teoria de Ribera
parece haber resuelto definitivamente el reconocimiento de la existen-
cia del bilingliismo en la Espafia musulmana de la misma manera que
en algunas regiones de Hispanoamérica conviven con el espafiol algu-
nas lenguas indigenas.

En méas de una ocasion durante todo el desarrollo de la tesis ara-
bista se cit6 a los judios como medianeros del lirismo, como traductores
de las canciones arabes atraidos por la cultura y muasica de Andalucia.
Este hecho nos lleva a citar los recientes descubrimientos de LAS JAR-
CHAS arabigo-roméanicas todavia en estudio y de las que ya se han
hecho dos publicaciones por M. Stern, una en 1948, con diez y nueve
composiciones en hebreo y una en arabe. Posteriormente en 1953 el
mismo autor publicé una segunda coleccidn, todas ellas de origen ara-



184 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

be. "Jarcha" es el nombre de lo Gltima estrofa bilingiie de una com-
posicién llamada MUGUASAJA, en hebreo o en arabe, obras de poetas
cultos, los mas viejos del siglo XI, los cuales tomaban esta estrofilla
final de la tradicion oral viva, tal y cémo se cantaba en lengua mozara-
be. La jarcha era una "salida" que probablemente se escribfa antes
que el poema y venia a ser una sintesis lirica del mismo. Su descubri-
miento pone en tela de juicio los origenes provenzales de la lirica
gallego-portuguesa y segun eminentes criticos habra que rectificar mu-
cho en la historia de la lirica medieval europea. Con motivo del descu-
brimiento casual de las primeras jarchas, Damaso Alonso escribié un
memorable articulo, luego recogido entre sus obras, en el cual augu-
raba un siglo mas para la literatura espafiola, es decir, con el descubri-
miento se habia hecho un siglo méas vieja y no comenzaba siendo épica,
sino lirica, "con sencillas canciones de mujer enamorada”, en una len-
gua tan vieja que la del Cid nos parece de ayer. Y como uno de los
motivos principales para rechazar el lirismo &rabe como antecedente
de la lirica gallega radicaba en el ambiente y forma de la "cancién de
amigo", la mas genuino de la escuela galaico-portuguesa, las mugua-
sajas hebreas se desarrollan segin D. Alonso "en un ambiente virginal
de casta pasion que va muy bien con el caracter de los pueblos cristiano
y hebreo, como las canciones de amigo del Cancionero de Vaticana".
He aqui una muestra:

Vayse meu corazon de mib. .. Mi corazén se me va de mi.

JYa, Rab, si se me tornarad?. . jOh Dios! ¢;ocaso se me tornara?
iTan mal meu doler li-I-habib! jTan fuerte mi dolor por el amado!
Enfermo yed, ¢cuando sanaradi* Enfermo esta, ¢cuando sanara?

Sin embargo, prosigue, las de procedencia arabe ya traducidas por
el arabista espafiol contempordneo Garcia Gémez, "pican que rabian y
son mas sensuales y coloreadas:

Mi6 sidi Ibraim......... Mi sefior Ibrahim
iya, nuemne doljie. . joh nombre dulce!
vente mib......... vente a mi
de nojte........... de noche,

In non, si non queris si ho, si no quieres,
ireme tib: .... yo me iré a ti:
gorme a ob: dime donde
legarte............. encontrarte.

Nos queda finalmente por sefialar la teoria que expuso Menéndez
Pidal en su discurso sobre "La primitiva poesia lirica espafiola" reco-
gido después en "Estudios Literarios" en el que sefiala la existencia,
apenas manifiesta, de un lirismo castellano anterior, acaso al siglo Xl



ORIGENES LIRICOS DEL ESPAROL 185

con su forma caracteristica de villancico glosado en estrofas, diferente
del galaico-portugués con su tipico paralelismo estréfico. Reconoce la
prioridad de la lengua gallega como lengua lirica cortesana de Castilla
la cual a veces también se infiltré en el pueblo dado su prestigio, y sélo
timidamente se hacen intentos de poetizar en castellano. Hasta el siglo
XV dura la influencia del gallego en la lirica castellana y el primer
Cancionero en esta lengua, recogido por el escribano de Juan Il, Juan
Alfonso de Baena, es s6lo una muestra, y mala, de la lirica cortesana
en completo divorcio con la popular, de la cual no se da la menor mues-
tra en la obra. Pero el no conservar textos no quiere decir que no
hubiera una poesia més espontanea que la cortesana y mas hondamente
arraigada en la tradicion popular que M. Pidal trata de rastrear en
diversos géneros de poesia lirica. Haciendo un analisis detenido de las
SERRANILLAS halla en ellas tres formas bien diferenciadas, a pesar
de que la critica hasta este momento sélo reconocia como modelo a las
"pastorelas” provenzales y francesas de las que provenian por imitacion
las gallego-portuguesas, anteriores a las castellanas del Arcipreste de
Hita y del Marqués de Santillana, que no son los Unicos autores de
Serranillas, pero si los mas caracterizados. En su analisis deduce Pidal
la diferencia del tipo de serrana castellana con respecto al original
francés o galaico-portugués que no se pueden explicar como una paro-
dia del modelo; mas bien la serranilla castellana "tiene toda la apa-
riencia de provenir de una inspiracion directa de la vida real: la serrana
conocedora y duefia de los pasos de la montafa, la que saltea al pasa-
jero:

Cerca la Tablada
la sierra pasada
falldme con Alda
a la madrugada.

Estas serranas son forzudas, van armadas de honda y callado que
lanzan al insolente viajero que las requiebra’

iSi la cayada ténbyo!
Enbiome la cayada:
diome tras el pestorejo,
Fizom yr la cuestalada,
Derrocom'en el vallejo;
Dixo la endiablada. "Asi
enpiuelan el conejo:
Sovart'é, diz, el alvarda.
Sy non partes del trebejo:
iLyévate! jvete!, sandio!"



186 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

Tipo muy distinto de la pastora provenzal que teje guirnaldas y
canta canciones amorosas. La serrana castellana no pronuncia decla-
raciones amorosas como la gallego-portuguesa, sino que salten al
caminante y le exige regalas para permitirle el paso libre:

Dixel: "Pid'lo que quisieres

E darte he lo que pedieres...........
Dam'cargiellos e heviella

De latén byen relusiente,

E dam'toca amariella

Byen listada en la fruente,
(capatas (asta rrodiella

E dir4 toda la gente:

iBien cas6é Mengua Llérente!

Y si el pasajero estd aterido po rei frio la serrana forzuda se lo
echa al pescuezo como ligero zurrén para atravesar los arroyos helados:

Tomon' resio por la mano,
en su pescuezo me puso
como a zurrén liviano,
levéme la cuest'ayusso.

Y con sentido realista en lugar de entretenerse en discreteos amo-
rosos la pastora castellana lleva al viajero a su cabafa, lo reconforta
encendiendo la hoguera y le da de comer sus risticos alimentos:

Dionie foguera d'ensina,
mucho conejo de ssoto,
buenas perdices asadas,
hogazas mal amassadas,
e buena carne de choto.
A

Y una vez recuperados los &nimos con el calor, la comida y el vino:

La vaquerisa traviessa

dixo: “ Luchemos un rato,
lyévate dende apriesa,
desbuélvete d'aquest'hato.”
Por la mofieca me priso,
ov'a faser lo que quiso:
iCreet que ffiz'buen barato!



ORIGENES LIRICOS DEL ESPARNOL 187

Pidal al rechazar la idea de que estas serranas son un remedo de
los cortesanas, busca su origen en la tradicion de un género de cantares
populares recogidos en el siglo XVI que tienen por motivo los viajes y
en los que se alude gl tipo con el nombre de serrana:

¢Por do pasaré la sierra,
gentil serrana morena? o también:

Paseisme ahora alla, serrana,
gue no muera yo en esta montafa.

cantos olvidados y que para Pidal son el germen de la serranilla lite-
raria en las que después influyo en su desarrollo la pastorela provenzal
gue gozaba de mas prestigio literario y acaso esta influencia motivase
el que los autores glosaran los antiguos cantarcillos de caminante.

Del examen de las serranillas y de su deduccién de los villancicos
serranos recogidos en los siglos XV y XVI, entronca Pidal otras muestras
de poesia lirica que tuvieron un cultivo anterior como las "mayas", las
"cantigas de velador o centinela" de las que Berceo nos da una mues-
tra, los "cantos de segadores y espigadoras" de los que Lope recogio
uno notable "por ser la forma mas arcaica de la glosa, o sea la mono-
rrima", dice Pidal:

Esta si que es siega de vida,
ésta si que es siega de flor.

Hoy, segadores de Esparia,
veni a ver la Morafia

trigo blanco y sin argafia,
que de verlo es bendicion.

Esta si que es siega de vida
ésta si que es siega de flor.

es decir, el "zejel" que hemos considerado como nacido de la lirica
arabe-andaluza y que ahora Pidal lo considera de origen castellano:
"Este artificio estrofico tan simple fue usado en las otras literaturas
romanicas; pero en la espafiola arraigé mas y fue aqui viejisimo, tanto,
que en un periodo preliterario, entre los siglos X y XI, parece haber sido
imitado del inculto romance por los espafioles islamizados para com-
poner poesias en un arabe popular, salpicado de voces romanticas."
Las palabras romances mezcladas son solamente indicadoras del origen
caslc-l'ano de aquella forma estroéfica.



188 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

Y mas temas: villancicos pastoriles, cantos de Nochebuena, Mar-
Tas, canciones para la fiesta de San Juan, serenatas, etc., deteniéndose
sobre todo en la comparacion de las cantigas de amigo, la forma lirica
mas caracteristica de la poesia galaico-portuguesa y los villancicos de
amigos castellanos cuya relacidon procede de una tradicion popular co-
muan semejante al de las serranillas castellanas en relacién con las
gallegas y por eso en ambas la romeria es el lugar de encuentro de los
amantes; dice la cantiga gallega:

Fui eu, madre, en romaria
a Faro con meu amigo,
e venho dél nemorada
por quanto falou comigo....

y la castellana, glosando su villancico, aunque con la repeticion co-
rriente de la forma paralelistica gallega:

So ell encina, encina

so el encina.

Yo me iba, mi madre, a la romeria,
por ir mas devota, fui sin compafia,
so ell encina.

Por ir mas devota, fui sin compafiia;
tomé otro camino, dejé el que tenia,
so ell encina.....llllll

Finalmente, después del estudio de los origenes de todas estas for-
mas liricas de la poesia castellana recogidas tardiamente, muchas de
ellas en los Cancioneros musicales del siglo XVI, concluye: “La primi-
tiva lirica peninsular tuvo dos formas principales. Una mas propia de
la lirica galaico-portuguesa, y otra mas propia de la castellana. La
forma gallega es la estrofa paralelistica completada por un estribillo.
La forma castellana es la de un villancico inicial glosado en estrofas,
el fin de las cuales se suele repetir todo o parte del villancico, a modo
de estribillo. En la forma gallega el movimiento lirico parte de la estro-
fa, respecto de la cual el estribillo no es mas que una prolongacion; en
la forma castellana el punto de partida estd en el villancico o estribillo
y las estrofas son su desarrollo. La forma gallega es de un hondo liris-
mo, propia para una expresion lenta, afectiva y musical; las palabras
forman en ella acordes como la misica. La forma castellana permite
un desarrollo mas variado y rapido en la expresion, hasta llegar ésta a
ser narrativa; es, por otra parte, la forma mas propia para el canto
colectivo ,en que perfectamente se pueden unir lo tradicional y lo



ORIGENES URICOS DEL ESPAROL 189

popular........cccceeeenn. La forma gallega, aunque conocida ya en otras
literaturas, es muy peculiar de Galicia, por haber adquirido alli una
regu'aridad y desarrollo grandes; fue también, de un modo mas o menos
completo, usada a veces en Castilla. La forma castellana fue usada en
las demas literaturas romanicas, sobre todo en época primitiva; pero
en el centro de Espafia tuvo mas arraigo desde una época remotisima
preliteraria, hasta el punto de haberse introducido en la poesia arabe-
cndaluza ya en el siglo XI, y ser en el XlIl la forma propia de las can-
ciones del cordobés Abén Cuzman."

LOS CANCIONEROS GAL.AICO-PORTUGUESES. H apogeo de la
escuela galaico-portuguesa dura aproximadamente un siglo, la segunda
mitad del XIIl y la primera mitad del X1V, reinados en Castilla de Al-
fonso X el Sabio y Alfonso XI y en Portugal los de Alfonso 11l y Al-
fonso IV. Durante todo este periodo el gallego fue la lengua lirica de
las cortes peninsulares, exceptuada Catalufia, que imitaba directamente
el provenzal mas afin a su lengua. La muerte del rey don Diniz de
Portugal parece ser que sefiala ya la decadencia, segin se queja en una
'amcntacion un juglar leonés:

Os trovadores que poys ficarom
En o seu regno et nonde Leon,
No de Castella, no de Aragoén
Nunca poys de sa morte trebaron.

Y todo el caudal lirico de este arte aristocratico, como era natural, fue
recogido en costosos Cancioneros, los cuales permanecieron ocultos
hasta el siglo pasado en el que los eruditos interesados por la noticia
del Marqués de Santillana que aludia a su existencia, dieron en el afan
de buscar los restos antiguos de la literatura gallego-portuguesa. H
primer Cancionero encontrado y el primero impreso (1823) fue:
EL CANCIONERO DE AJUDA, haMado en la biblioteca de este lugar;
antes pertenecio al Colegio de Nobles de Lisboa y que es solo un frag-
mento de cincuenta y cuatro folios de otra coleccién mayor desapare-
cida. No se conserva la musica de las canciones ni los nombres de los
autores, después reconocidos cuando las mismas composiciones se repi-
ten en otro cancionero encontrado posteriormente. H Cancionero de
Ajuda es, de los tres existentes, el menos poético, pero tiene la impor-
tancia de mostrarnos el primer momento de la lirica gallego-portuguesa,
cuando sus trovadores sentian mas atraccién por la imitacion de los
provenzales que por su lirismo popular. Contiene doscientas diez com-
posiciones.



190 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

B segundo hallazgo fue EL CANCIONERO DEL VATICANO, copla
hecha a principios del siglo XVI en Italia de un cancionero también
perdido. Contiene 1205 canciones que fueron publicadas, primero par-
cialmente y después completo con un estudio del filologo romanista
italiano Monaci, en edicion paleogréfica, sobre la que el portugués
Tedfilo Braga hizo la suya critica que hoy es considerada como la me-
jor. Este Cancionero, con el siguiente hallazgo que lo completa, es la
mas genuino representacion de la escuela trovadoresca de Galicia y
Portugal por su expresion poética sincera, fluida, llena de emocién liri-
cay a la vez libre ya del artificio imitado de la escuela provenzal, dando
cabida a las formas sencillas y elementales de la lirica popular reco-
gida en las canciones de amigo, las mas caracteristicas de este Can-
cionero.

Alentados por ios primeros descubrimientos y siguiendo la pista
de un Indice hallado en la Vaticana (Biblioteca del Vaticano), dio por
resallado el encuentro del ultimo CANCIONERO Mamado DE CO-
L.OCCI-BRANCUTI, porque en el siglo XVI pertenecié al humanista
Angelo Colocci y después paso a la Biblioteca del Conde Brancuti, de
Cagli, donde fue hallado y actualmente pertenece a la Biblioteca Na-
cional de Lisboa. Este ultimo Cancionero tiene la importancia de con-
servarse mejor y de lectura preferible al del Vaticano en las composi-
ciones que se repiten en ambos y sobre todo porque tiene unas cuatro-
cientas composiciones completamente nuevas.

Estos tres Cancioneros, a los que podriamos afiadir el de LAS
CANTIGAS DE SANTA MARIA de Alfonso X el Sabio, el mas antiguo
cronolégicamente y el dltimo en publicarse (1890) son los Unicos restos
de la poesia lirica gallego.-portuguesa conservados, pues de los otros
gue se tiene alguna memoria 0 no se conservan o0 son puras fantasias
lanzadas al calor de los primeros descubrimientos. Gran parte de la
critica esta de acuerdo, en vista de los parecidos entre ellos, en que los
tres Cancioneros existentes serian variantes de un mismo cuerpo que
hoy podriamos restablecer juntandolos de nuevo.

LOS GENEROS. Dentro de la gran variedad de poetas y de compo-
siciones contenidas en los tres Cancioneros, siempre se ha preferido sus-
tituir el estudio de los autores por el andlisis de los temas, acaso por
la razon de que en esta época lirica, mas que en ninguna otra, el asun-
to se imponia al poeta. Todas las composiciones se reducen a tres
grupos:

CANTIGAS DE AMOR, el género méas desdefiado por toda la cri-
tica: "Todas las del Cancionero de Ajuda, que son las mas antiguas,
pertenecen a este género de poesia insipida, llena de sentimientos con-
trahechos y de frases incoloras, tan faltas de precision como de vigor



ORIGENES LIRICOS DEL ESPANOL 191

pintoresco........ B Unico resultado, el mérito mas grande y positivo de
esto imitacidn provenzal consiste en la técnica, en la gimnasia de rimas,
en el duro aprendizaje que convirti6 a la lengua galaica en el mas
antiguo tipo de dialectos liricos de la Peninsula." (M. Pelayo) . A la
misma habilidad técnica se refiere M. Pidal: "Estos mil asuntos se desa-
rrollan, por lo comun, en una forma artificiosa, de gran habilidad téc-
nica; a menudo el estilo, mas que lirico, es razonador, y trabado por
frecuentes conjunciones; a menudo se trasluce la imitacion de la poesia
del Sur de Francia: "en maneira de proenzal”, dice expresamente el
rey don Dionis, que quiere alabar a su dama." Sin embargo la Cantiga
de amor ha tenido rehabilitadores en la critica moderna portuguesa.
Rodriguez Lapa considera esta incomprension como un concepto esté-
tico vicioso y su convencionalismo es un elemento indispensable y obli-
gado de toda escuela; sin embargo en las canciones de amor que
siguen muy de cerca la "cansé" provenzal tiene cosas muy lindas. La
frecuente repeticion del lirismo galaico-portugués la explica por razo-
nes de orden sicoldgico y artistico, en primer lugar porque es una poesia
amorosa mas sentida que la poesia provenzal, la cual es mas intelectual
¢ imaginativa, caracteres que le hacen perder emocion. En las cantigas
de amor se distinguen tres formas: la primera, genuinamente gallego-
portuguesa, un lamento en forma paralelistica, "un grito de amor infe-
liz" como el de esta cantiga del rey don Dioniz:

Un tal orne sei eu, ai, ben talhada,
gue por vos ten a sa morte chegada;
vede quen é e seed'eu nenbrada:

eu, mia dona!

Un tal orne sei eu, que preto sente

de si morte chegada certamente;

vede quen é e venha-vos en mente;
eu, mia dona!

Un tal orne sei eu — aquest'oide—

gue por vés morre, vo-lo en partide;

vede quen é e non xe vos obride:
eu, mia donal!

Después hay otras formas contaminadas de repeticion y por Gltimo la
cantiga libre descargada ya del paralelismo, la mas préxima al modelo
provenzal por su propension al analisis de la pasion amorosa. La can-
tiga de amor, dice R Lapa, es el primer producto romantico de la
literatura portuguesa. Nuestro temperamento encontrdé en ciertos mo-



192 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

tivos de la erética cortés una singular corroboracién de su romanticis-
mo; las dulzuras del tormento de amar, las lagrimas, la idea de la
muerte. Sélo le falté a ese primer romanticismo el elemento del pai-
saje como reflejo de estados del alma.”

CANTIGAS DE AMIGO. Otro es el parecer de la critica con res-
pecto a las Canciones de amigo y de las villanescas. "Esta es la vena
legitima del lirismo gallego, lo Gnico verdaderamente poético que los
Cancioneros ofrecen. No hay rastro de tales poesias en el Ajuda, com-
puesto en general de trovadores muy antiguos; por lo cual debemos
creer que la irrupcién de la poesia popular en el arte culto ha de refe-
rirse principalmente al reinado de don Dionis, en que por gala y biza-
rria se dieron a remedar principes y magnates los candorosos acentos
de las canciones de romeros, pescadores y aldeanos, adaptando sin
duda nuevas palabras a una musica antigua. H descubrimiento de
este lirismo tradicional, que pertenece al pueblo por sus origenes, aun-
que sufriese sin duda una elaboracion artistica, es el mas inesperado
asi como el mas positivo resultado de las Gltimas investigaciones sobre
nuestra literatura de la Edad Media. Hoy no es posible negarlo: hubo
en >os sigilos X111y XIV una poesia lirica popular de rara ingenuidad
y belleza, como hubo una poesia épica en lengua diferente.” (Menén-
dez Pelayo). Al mismo tono se expresa M. Pidal: "Y donde esta ma-
nera mas poética abunda especialmente, se extrema y llega a mayores
perfecciones, es en las cantigas de amigo; en las muchas que hay
compuestas en esta forma mas inartificioso, simple, elemental, es de-
cir, de tono popular, la poesia desdefia los limites reales y concretos,
dentro de los cuales se mueve la lirica cortesana, y se eleva a una
vaguedad sentimental, a un mundo recoéndito y misterioso, donde las
imperceptibles flores del pino, los huidizos ciervos y las bravas ondas
del Atlantico son los confidentes apropiados para el amor de aquellas
doncellitas sofiadoras” :

iAy flores, ay flores do verde pino,

se sabedes novas do meu amigo?

Ay Deus, e hu é?

Ay flores, ay flores do verde ramo

se sabedes novas do meu amado

Ay Deus, e hu é?

Ay cervos do monte, vin vos preguntar
foyse meu amigo, se ala tardar,

¢qué farey?

Dentro del grupo de las Cantigas de amigo, llamadas asi por la
repeticion frecuente de la palabra "amigo"” en el sentido de amante o



ORIGENES LIRICOS DEL ESPAROL 193

enamorado, hay que distinguir: unas que tienen una factura mas per-
sonal y se distinguen en su versificacion por poseer un paralelismo ate-
nuado y por asunto son un mondlogo lirico, pero con mayor realismo y
naturalidad que el de las canciones de amor con las que se las ha rela-
cionado. La amiga o enamorada invoca al amigo, a la madre o a sus
amigas:

Madre, passou per aqui un cavaleiro
e leixou-me namord'e con marteiro!
Ai, madre, 0s seus amores ej;

se me los ei

ca m'os busquei,

outros me lhe dei;
ai, madre, os seus amores ei!

Hay un segundo grupo de canciones de amigo mas narrativas y parale-
listicamente puras, puesto que alargan el tema inicial y se las ha llama-
do "bailadas":

Levad', amigo, que dormides as manhanas frias;
todaslas aves do mundo d'amor dizian:
leda m'and'eul!
Levad', amigo, que dormides as frias manhanas;
todalas aves do mundo damor cantavan;
leda m'and'eu!
Todalas aves do mundo d'amor dizian;
do meu amor e do voss'en ment avian:
leda m'and'eul!
Todalas aves do mundo d'amor cantavan;
do meu amor e do voss'i enmentavan:

CANTIGAS DE ESCARNIO Y MALDECIR. Las méas interesantes
bajo el punto de vista histérico, porque reflejan las opiniones y senti-
mientos del trovador frente al momento social y de aqui su caracter
moral y satirico; desde el punto de vista de la lengua son también de
un valor inapreciable porque su caudal léxico, sobre todo en Galicia,
hacia gala de las mayores procacidades del idioma que en ocasiones
llegan a ser expresiones obscenas. Su origen es provenzal y su modelo
es el "serventesio". En el Concionero Colocci-Brancuti, en un frag-
mento doctrinal, se distinguen los dos tipos de composiciones satiricas:
"Cantigas de escarneo son aquellas que los trovadores fazen querendo
dizer mal d'aiguén, e eles dizen lh'o per palavras cuberias, que aja



194 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

dous cntcndimentos para jh'o non Icntcnderem muy ligeyramcnte; ct
estas palavras chaman os clérigos "equivocado"." Cantigas de maldi-
zer son aquellas que fazen os trabadores muy descubertamente et en
elas entran palavras a quem dizer mal et non aver outro entendimiento
se non aquel que queren dizer chamente." Después este género sati-
rico pasa a los Cancioneros castellanos con el nombre de "obras de

burlas", también, como aqui, género obligado de todos los Cancioneros.

B conjunto de las cantigas de escarnio y maldecir, junto con otros
géneros menores que también distinguen los Cancioneros, eran la cro-
nica escandalosa de los sucesos mas salientes de los dias del trovador.
Dejando a un lado los acontecimientos politicos y sociales, ya que mu-
chas veces son de dificil inteligencia cuando el trovador no atacaba
directamente, sino con palabras encubiertas, dos acontecimientos mas
directamente relacionados con el arte atrajeron la atencion de casi
todos los poetas contemporaneos: la cruzada de la Balteira en la que
se mezclé el rey Alfonso X al que conocemos por su grave lirica ma-
flana, pero que se une también al coro de los maldicientes de esta
Maria Penez, soldadoira galliega, <fe buena familia, que poseia muy
buenas maneras y gracias las cuales traian de cabeza a los trovadores
en su juventud, y aun ya entrada en afios, puesto que envejecida, toda-
via se recordaban sus donaires antiguos. Los trovadores le achacan
todos los vicios propios de la juglaria: jugar a los dados, sus andanzas
por las fronteras acompafiando a los soldados; incluso se la supuso
como una espia que explotaba sus encantos con los musulmanes en
beneficio del rey de Castilla, en cuya corte tenia asiento. Cuando con
la vejez le llegd el arrepentimiento todavia los poetas seguian hacién-
dola objeto de sus sétiras creyéndola ahora poseida por el demonio:

Maria Peres se maenfestou

noutro dia, ca por pecador

se sentiu; e log'a Nostro Senhor
prometeu, polo mal en que andou,
que tevess'un clerig'a seu poder,
polos pecados que lhi faz fazer

0 demo, con que x'ela sempr'andou.

Y otro trovador la describe ante el confesor llorando mas que sus peca-
dos su irremediable vejez:

Maria leve, u se maenfestava,
direi-vos ora o que confessava:
Soo vclh', ai, capclan!



ORIGENES URICOS DEL ESPARNOL 195

Non sei oj'eu mais pecador burguesa
de min, mais vcde-lo que mi mais pesa:
Soo vejh',aj, capelan!

Otro blanco de los trovadores contemporaneos, fue el juglar Lourenzo,
gue de juglar infimo quiso elevarse a trovador. Las sétiras de los Can-
cioneros revelan un hecho social que no seria aspiracion Unica de este
juglar, sino expresion del esfuerzo de muchos recitadores de poesia
para alcanzar una mejor condicion dentro del arte. Al servicio de Juan
Garcia, de quien aprendi6 la técnica, se enemistd con su antiguo patrén
y éste, despechado, le amenaza con partirle el citolon en la cabeza:

Joan Garcia, no vosso trobar
acharedes muito que correger

e leixade mi, que sei ben fazer

estes mesteres que fui comedor;

ca no vosso trobor sei-m'eu com'é:

i & de correger, per boa fe

mais que nos meus, en que mides trovar.
Ves, Loureng; ora ti m'assanharei,
pois mal i entencas, e ti farei

o citolon na cabeca quebrar.



