
/-----------------------------------------------

I UIS FRADEJAS SANCHEZ

ORIGENES LIRICOS DEL ESPAÑOL
(Capítulo para un libro)

5

\



Los orígenes de cualquiera de las formas literarias son siempre 
un problema y rio podía sor una excepción a este hecho la poesía lírica 
castellana cuyas primeras composiciones escritas aparecen muy tarde, 
entreveradas en los últimos libros que la escuela del Mester de Clerecía 
produjo en la mitad del siglo XIV, en las obras del Arcipreste de Hita 
y del Canciller López de Ayala, las cuales se remozaron con este primer 
caudal lírico que por la variedad de sus formas rompió la antigua uni­
formidad métrica del tetástrofo alejandrino casi desde entonces olvidado 
definitivamente. Si la poesía lírica aparece en las literaturas como 
una manifestación más reflexiva y por lo tanto posterior a las formas 
heroicas, sin embargo había que sospechar de tan tardía madurez del 
genio lírico castellano ya que los otros géneros literarios habían cobrado 
un completo desarrollo que hacía más fundada la sospecha. Pero en 
realidad sóio existía la cita en una obra del Marqués de Santillana que 
aludía, aunque vagamente, al primitivo florecimiento lírico peninsular 
que originario de Galicia se derramó por el centro y sur de la Península 
utilizando como lengua el gallego-portugués, entonces una misma 
lengua puesto que aún no se habían diversificado dialectalmente. Dice 
el Marqués de Santillana en su "Carta Prohemio al Condestable Don 
Pedro de Portugal" escrita probablemente en 1441 :

"E después fallaron este arte que mayor se llama, e el arte común, 
creo, en los reynos de Galicia e Portugal, donde non es de dubdar que 
el exercicio destas sciencias más que en ningunas otras regiones e 
provincias de España se acostumbró; en tanto grado, que non ha mucho 
tiempo qualesquier decidores e trovadores, agora fuesen castellanos, 
andaluces o de la Extremadura, todas sus obras componían en lengua 
gallega o portuguesa. E aun déstos es cierto rescevimos los nombres 
del arte, asy como maestría mayor e menor, encadenados, lexapren e 
mansobre. Acuérdome, señor muy manífico, seyendo yo en edat non 
provecta, mas asaz pequeño mozo, en poder de mi abuela Doña Mencía 
de Cisneros, entre otros libros, aver visto un grand volumen de cantigas 
serranas e decires portugueses e gallegos, de los quales la mayor parte 
eran del rey Don Dionis de Portugal (creo, señor, fue vuestro bisabue-



172 A N A LE S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

lo); cuyas obras aquellos que las leían loavan de invenciones sotiles e 
de graciosas e dulces palabras.”

Este pasaje, con otra pequeña cita de Argote de Molina en su 
"Nobleza de Andalucía" (Sevilla, 1588) relativa al trovador gallego 
Mac i as que aludía también al galilego-portugués como primitiva lengua 
lírica de Castilla, eran los únicos testimonios que recordaban el antiguo 
florecimiento de la lírica de Galicia, pero como se carecía de textos 
que lo confirmara, fue puesto en duda por nuestra primera crítica hasta 
que los recientes descubrimientos de tres Cancioneros galaico-portu- 
gueses, con más de dos mil composiciones, avalaron la sospecha con­
siderada por muchos como fabulosa de la influencia gallega en los orí­
genes de la lírica castellana, la cual ya Menéndez Pelayo en su "A n ­
tología de Poetas líricos castellanos" lo confirma plenamente:

"Nos encontramos, pues, en presencia de un hecho indisputable 
y curiosísimo. La primitiva poesía lírica de Castilla se escribió en ga­
llego antes de escribirse en castellano y coexistió por siglo y medio con 
el empleo del castellano en la poesía épica y en todas las manifestacio­
nes de la prosa."

Ya no cabía duda de que la poesía de Galicia y de Portugal a la 
que aludía Santillana legró su hegemonía en gran parte de la Península 
y fue la orientadora de la líiica castellana. En la parte oriental, en 
Cataluña, ocurrió un fenómeno idéntico, puesto que la lengua lírica de 
esta región no fue el catalán hasta muy adelantado su desarrollo, sino 
el provenzal, la lengua del sur de Francia donde floreció la más vieja 
lírica europea que también va a influir sobre la poesía autóctona de 
Galicia para renovar su lirismo, germinando en nuevas especies que 
son las más poéticas que se encuentran en los Cancioneros, si bien esta 
influencia de Provenza no anuló el carácter popular que siempre con­
servó la lírica gallega.

La crítica portuguesa ha querido por otra parte asignar a su país 
los orígenes líricos peninsulares que fueron modificados después en su 
forma autóctona por la corriente que llegó de Provenza y para justificar 
este contacto entre las dos líricas se han sobrestimado una serie de 
circunstancias históricas que son sólo pequeños indicios, insuficientes 
para determinar que la lírica de los trovadores entrase en Portugal por 
comunicación directa de Francia. Más bien hay que creer que la comu­
nicación se estableció a través de Galicia por el camino francés que 
conducía a Santiago de Compostela, entonces la única vía de penetra­
ción en España; a los peregrinos hay que atribuirles todas las influen­
cias extrañas y a Galicia el hecho de haber puesto en comunicación por 
vez primera a los reinos peninsulares con Europa, librándolos del aisla­
miento en que habían vivido hasta entonces forzados por su obra de 
reconquista. Además, en este, período estaban apenas iniciándose los



ORIGENES L IR IC O S  DEL ESPAÑO L 173

procesos de diferenciación lingüística y política consumados mucho 
más tarde, pero que aún no eran lo suficientemente fuertes para ser 
juzgados como distintas las dos unidades que son hoy Galicia y Portu­
gal. Más bien hay que reconocer en ambas regiones un fondo étnico 
común y distinto del resto de comunidades peninsulares, sin duda cél­
tico, el cual imprimió a los descendientes de esta raza un instinto artís­
tico maravilloso reforzado por una lengua dúctil y musical, con gracia 
y flexibilidad, motivos que explicarían el florecimiento lírico medieval 
estimulado después por la arrolladora influencia de Provenza que im­
puso las modalidades singulares de su poética al primitivo lirismo 
gallego, comunicándole sus inquietudes espirituales y sus sentimientos 
depurados de amor, a la vez que se reforzaba esta lírica popular con 
recursos métricos que enriquecieron su forma sin anular la propia que 
siempre se mantuvo diferenciada.

Los romanistas europeos han ido poco a poco determinando en 
sus estudios las características que determinaron lo que ellos llaman 
"la cultura caballeresca", el fondo espiritual de la Edad Media que 
explica su realidad sicológica y base de un movimiento de libertad 
humana en la época histórica de mayores convencionalismos sociales. 
Rodríguez Lapa, escritor portugués, los ha resumido como una enérgica 
afirmación de la naturaleza humana para vivir una vida libre en un 
tiempo en que una ola de severidad ascética halagaba a toda Europa, 
y la Iglesia procuraba a todo trance consolidar su dominio sobre todos 
los espíritus. Los trovadores nunca estuvieron en abierta oposición con­
tra la Iglesia preparando el camino de las herejías, como se les ha 
juzgado más de una vez, pero la exaltación del individualismo y su 
reacción contra los injusticias de ciertas realidades sociales tenían que 
chocar con las doctrinas ortodoxas y por reacción, más que por convic­
ción, tenían que provocar la duda religiosa, como afirma Wechssler. 
Pero la cultura de los trovadores debía mucho al cristianismo: su mé­
todo sicológico para el análisis interior, las idealizaciones y la vehe­
mencia de sus emociones no conocida de la cultura clásica representaba 
un avance en la vida moral del hombre "porque fue la primera vez que 
se procuró conciliar el mundo convencional de las formas y los dictá­
menes de la razón escolástica con los ímpetus de la sensibilidad más 
vehemente." Ellos avivaron el drama de la Edad Media agudizando el 
conflicto que representaban estas fuerzas antagónicas en el alma de 
unos hombres que vivían una vida llena de contradicciones. Por eso, 
concluye, quien quiera ver claro en la Edad Media tendrá que conside­
rar esta realidad sicológica.

La cultura trovadoresca arraigó en las condiciones sociales y eco­
nómicas del sur de Francia, muy distintas de las del norte. La Provenza, 
además de ser la zona que desde más antiguo había recibido el influjo



174 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

de la romanización, gozaba de una vida económica fácil debido a la 
fertilidad de su suelo y a su actividad comercial; las relaciones feudales 
nunca tuvieron allí la rigidez que manifiesta la poesía épica que se 
desarrolló en el norte, porque en el sur no existían grandes feudos, 
consecuencia de una mejor distribución de la propiedad, lo cual dio 
motivo a que esta vida floreciente fuera propicia para que surgieran en 
diversos puntos de la región centros de cultura social que poco a poco 
fueron adquiriendo un mayor desarrollo hasta conseguir su máximo 
apogeo en los siglos XII y X III. En ellos se fraguaba una diversa con­
cepción de la vida que inauguraba una época nueva en la literatura 
de Europa y una de las singularidades de la nueva cultura era el papel 
importante que en ella desempeñaba la mujer, elevada en su condición 
social por el cristianismo, pero transformada por la nueva civilización 
en un ideal. Y el ideal femenino del trovador, sobre todo del trovador 
provenzal, fue el "amor cortés" enderezado casi siempre a la mujer 
casada la cual había conseguido ya la plenitud sicológica que le per­
mitía distinguir entre el amor forzado, por contrato, derivado del ma­
trimonio y el amor escogido con plena libertad y sólo considerado como 
fuente de perfección moral. Pero esta concepción adulterina del amor, 
no era en el fondo todo lo libre que se proponía, ya que la mayoría de 
las canciones que lo expresaban estaban condicionadas a la petición 
de favor del que estaban muy necesitados los trovadores, los cuales 
habían prefetido a la mujer casada porque podía corresponder mejor 
a su elogio interesado que la doncella sometida todavía al fuero del 
padre. En muchos casos esta concepción amorosa era puramente for­
mal, convencional, y el trovador finge un apasionado amor porque lo 
considera necesario y como estímulo para su perfección moral, a la vez 
que por ganar honor y gloria con sus canciones.

El conocimiento del mundo antiguo, el espíritu clásico latino 
pagano y sensual, en la mayoría de los casos se desconoce por qué 
caminos llegó a la Edad Media, pero es indudable que como substrato 
intelectual brotó al conjuro de las facilidades de vida de Provenza e 
informó la nueva cultura que se impregnó de retoricismo amoroso, al 
mismo tiempo que por tradición religiosa recogía también de la concep­
ción platónica la consideración del amor como fuente de educación 
para alcanzar la suma belleza y el sumo bien. Pero los trovadores no 
pedían recibir la cultura antigua sino a través de la Iglesia, su depo­
sitaría, que la entregó adulterada, modificando el sentido mundano y 
sublimando el amor que los trovadores transforman en el culto a la 
mujer, probablemente como una influencia del culto mariano, ya que 
ambos fenómenos son contemporáneos y muy bien pueden ser para­
lelos. La Virgen es la mediadora que conduce las preces de los fieles 
cristianos al Cielo y las deposita ante el Señor. Aplicada esta concep­



ORIGENES U R IC O S  DEL ESPAÑO L 175

ción religiosa a la vida social, el trovador pide a la señora y no al 
señor; si el cristiano se reclina a los pies de la Virgen, el poeta se postra 
a los pies de su dama y si el fervoroso creyente ruega, el enamorado 
trovador suplica. Finalmente, la concepción amorosa de los trovadores 
está en íntima relación con el sentimiento de jerarquía feudal. El tro­
vador, como vasallo, sirve con fidelidad a la dama a la que ha prestado 
homenaje, y siempre en postura humilde, pero "el lazo de las relaciones 
feudales no obliga apenas al vasallo; exige reciprocidad de servicios; 
los trovadores no desconocían esto y a veces censuran a la dama que 
con sus rigores falta a sus deberes de protección y amenázanla con 
cambiar de señora en vista de haber roto el pacto."

En fin de cuentas la cultura trovadoresca representó una exalta­
ción del individualismo que naturalmente tenía que rozar con los prin­
cipios sociales de la Iglesia tradicional; pero más bien este antagonismo 
lo desahogaron los poetas provenzales en los "serventesios", composi­
ciones satíricas, y casi nunca en las composiciones propiamente líricas, 
su poesía amorosa: Pero el hecho de haber sido considerado "el amor 
cortes" como uno ficción en la que los trovadores celaban todo un 
sistema de doctrina herética y por la circunstancia de que precisamente 
en el Sur de Francia, en Albí y Tolosa, surgieran los núcleos más poten­
tes de la herejía albigense, ha sido el motivo por el que se ha creído 
que la cultura trovadoresca fue el foco espiritual que alimentó el mo­
vimiento heterodoxo combatido por la Cruzada de los primeros años 
de! siglo X III y que no cabe duda que puso en peligro la floreciente 
cultura suigida en el Sur de Francia, pues desde este momento em­
pieza su decadencia. Los trovudoies se dieron cuenta de este peligro 
y por ello, salvo rarísimas excepciones, todos estuvieron de parte de la 
Cruzada por razones muy diversas, una de interés social ya que la here­
jía vivió sobre todo en los medios populares y entre la pequeña bur­
guesía, elementos nada afines ol medio aristocrático en el que se desa­
rrolló la cultura trovadoresca. Por interés político estaban también muy 
alejados del movimiento que, con pretexto religioso, trataba de destruir 
el poder feudal de los grandes señores del Sur en beneficio del rey del 
Norte de Francia, y sobre todo, porque enseguida comprendieron que si 
la cultura que ellos representaban podía por sus audacias de pensa­
miento rozar con los principios tradicionales de la concepción de la 
vida, la nueva ortodoxia, la que se trataba de abrir paso por medio de 
la violencia, estaba en más abierta oposición con sus principios y que 
por lo tanto que nado tenían que esperar del triunfo albigense.

Esta poesía lírica nacida en Prevenza en las circunstancias que 
hemos visto es cronológicamente la más antigua de Europa y el más 
viejo trovador provenzal de nombre conocido fue Guillermo IX, príncipe 
de Aquitania que vivió a finales del s. XI. La influencia provenzal



176 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

sobre la existente lírica popular gallega ya no es posible negar, sobre 
todo cuando están tan claras las vías de penetración y de comunicación 
que son el escollo insalvable en todas las teorías que tratan de explicar 
los orígenes líricos peninsulares, Esta influencia extraña hay que a tri­
buirla a los peregrinos que iban a Santiago y con ellos los juglares 
transmisores de esta poesía provenzalesca que va a actuar sobre el 
fondo de la poesía gallega ejerciendo un influjo que determinará la 
renovación de su lirismo y la oparición de una escuela trovadoresca 
galaico-portuguesa que tiene como característica genuino la irrupción 
de una vieja tradición poética popular representada por canciones de 
romeros, campesinos y aldeanos, junto con viejos cantos de pescadores 
que todavía respiran el rumor de la brisa marina, los cuales van a ves­
tirse ahora con las formas de la maestría, palabras nuevas en ritmos 
viejos de la música antigua. El ideal que esa poesía refleja, dice M. 
Pelayo, "es el que corresponde a un pueblo de pequeños agricultores, 
dispersos en caseríos, y que tienen por principal centro de reunión san­
tuarios y romerías." Y las "cantigas de amigo" fueron la más franca 
expresión de este lirismo popular que se respira en todas las canciones 
de romería y en las "bailadas", que son la vena legítima del lirismo 
gallego, aunando en ellas las tendencias populares con las formas cultas 
e invadiendo los demás géneros de los Cancioneros.

El apogeo del florecimiento lírico gallego-portugués coincide con 
los reinados de Alfonso X en Castilla y del rey Don Diniz en Portugal, 
a mediados del siglo X III, que es cuando más se ¡mita a los provenza- 
les. El Rey Sabio y los juglares superiores practicaban el arte gallego, 
pero intentando igualar el tecnicismo provenzal; por eso el propio rey 
en una cantiga satírica censura el arte del trovador da Ponte, a pesar 
de poseer éste un arte superior, porque lo cree desligado de la manera 
provenzal:

Vos non trobades come proen^al 
mais come Bornaldo de Bonaval; 
por ende non é trobar natural 
poisque o dél o do demo aprendeste.

Menéndez PidaI comparando el arte gallego con el provenzal en 
la corte de Alfonso X, observa que el tecnicismo de la escuela gallega 
era más sencillo que el de la provenzal, aunque fuera imitado en muy 
gran parte. Carecía el lenguaje poético gallego de giros rebuscados y 
manifestaba poco empeño por la forma, descuidando a menudo la rima 
y medida de los versos, es decir, un arte muy próximo al de los juglares 
hecha para el momento de la recitación ante el público. Este descuido 
de la forma que se manifiesta más en la poesía gallega popular no



ORIGENES U R IC O S  DEL ESPAÑOL 177

recogida en Canciones, fue motivo para que Henríquez Ureña con­
sidere la lírica galaico-portuguesa entre las formas de versificación 
irregular. Si inferior es el arte gallego comparado con el provenzal en 
cuanto a la variedad de los temas tratados, los gallegos por el contrario 
tuvieron especial predilección por los asuntos satíricos que con ellos 
fueron agotados en casi todas sus variedades, triunfando así la male­
dicencia propia de la juglaría que divertía a los demás con burlas a los 
ausentes, fenómeno propio del popularismo de la escuela y muy arrai­
gado en la Edad Media española, según sigue opinando el moderno 
crítico:

"Con esto los juglares fomentaban la costumbre, muy arraigada 
en la Edad Media, de difamar por medio de canciones, costumbre que 
en España fue muy general, a juzgar por las muchas leyes en las que 
se establecen penas contra los que componían estas "cántigas malas 
o de escarnio".

En el habla de Castilla se cantaban en este mismo tiempo las 
gestas heroicas de la Reconquista y parece ser que fue muy poco su 
cultivo como lengua lírica, ya que su rudeza y severidad la hacían im­
propia para la expresión de las ternuras del amor y para las agudezas 
de la sátira. Seguramente es la rozón por la cual Alfonso X, creador 
de todas las formas de nuestra primitiva prosa, escribió sus versos en 
gallego por considerar este idioma con unas condiciones superiores de 
musicalidad y al mismo tiempo con una gracia y flexibilidad compara­
ble o la del provenzal, lengua considerada entonces como modelo para 
la perfección poética. Todavía le faltaban más de dos siglos al caste­
llano para consolidarse como lengua lírica, para valerse como lengua 
propia libre, ya de la tutela del gallego. El "Cancionero de Baena" 
recoge la primera lírica castellana agrupada y pertenece a la segunda 
mitad del siglo XV; en él se juntan las composiciones lírico cortesanas 
en lengua gallega y castellana; es por lo tanto un cancionero bilingüe 
y sus poetas más antiguos utilizan todavía la lengua gallega y son con­
siderados como les últimos trovadores en esta lengua: Macias el Ena­
morado y Juan Rodriguez del Padrón. Les poetas en castellano son 
más abundantes; los más jóvenes son innovadores de la influencia 
dantesca que puede considerarse ya como una preparación para el 
clasicismo y por lo tanto está muy alejada de la cultura trovadoresca.

Pidal, a pesar de todos estos hechos, sigue costeniendo la tesis 
indigenista de una lírica popular en castellano que no se escribía, pero 
que a pesar de sus escasos restos conservados son lo suficiente para 
sustentar su teoría:

"La lírica castellana, aunque continuó hasta el siglo XV escri­
biendo en gallego, sabemos que ya desde el siglo XII se ejercitó en su



178 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

lengua propia, cada vez más intensamente. No se conservaron en can­
cioneros especiales sus producciones, pero dentro de los Cancioneros 
gallego-portugueses se deslizaron algunas preciosas muestras pertene­
cientes al período que reseñamos. Una de ellas es la cantiga de Alfon­
so X:

Señora, por amor de Dios, 
avcd algún duelo de mi.

y otra ,1a de Alfonso XI recogida en uno de los Cancioneros galaico- 
portugueses:

En un tiempo cogí flores 
del muy noble paraíso, 
cuitado de mis amores 
e de él su fremoso riso.

que no son las únicas conservadas en esta lengua y con los títulos de 
dos obras perdidas del Infante don Juan Manuel: ''Libro de los canta­
res" o cantigas y el "Libro de las reglas como se deve trobar", ambos 
de la primera mitad del siglo XIV, nos aseguran el florecimiento de 
una escuela castellana que se preocupaba por redactar su código poé­
tico."

Hemos visto los orígenes próximos de la lírica europea en relación 
con la peninsular galaico-portuguesa manifestada en un movimiento 
de cultura trovadoresca que tuvo su manifestación en la lírica del siglo 
XII. Los romanistas se han empeñado también en descubrir los oríge­
nes remotos de ese movimiento de cultura y han propuesto varias solu­
ciones, hasta cuatro, todas ellas unilaterales porque estudian el fenó­
meno lírico bastante complejo reducido a su simplicidad. Haremos una 
síntesis de las cuatro soluciones propuestas deteniéndonos algo más 
en la llamada tesis arabista por interesar más a la lírica española. 
Después, considerando el estado actual del problema que reconoce la 
existencia de dos lirismos en la época de los trovadores, uno cortesano 
que es el que hemos visto en la literatura provenzal, y otro popular, 
anterior y ccexistente con él pero que se mantuvo casi oculto para 
reaparecer en las literaturas a partir del período del Renacimiento, nos 
detendremos en la tesis indigenista de M. Pidal y según la cual existió 
una poesía lírica popular castellana no inculta que, como la épica, se 
cantó pero no fue recogida por escrito hasta muy avanzada época y 
ya por escritores cultos. Finalmente diremos algunas palabras sobre 
el último descubrimiento, "las Jarchas" arábigo-románicas que según 
opinan los críticos que están interviniendo en su estudio, cambiarán 
totalmente nuestras ideas actuales en cuanto al problema de los oríge­



O RIG ENLS L IR IC O S  DEL ESPAÑOL 179

nes de la lírica europea. El estudio de los orígenes líricos ha pasado a 
ser hoy un problema filológico más que literario y parece ser que la 
última palabra sobre el asunto la darán los musicólogos contemporá­
neos, puesto que parece probado ya que la letra de las canciones estaba 
condicionada a una música ya existente.

LA TESIS FOLKLORICA surge como una consecuencia de la idea 
románlica del pueblo creador, defendida por el maestro alemán del 
romanismo, Federico Diez y continuada después por el francés Gastón 
París. Si las lenguas romances son la evolución popular del latín, hay 
que pensar también en que las literaturas, paralelamente, han de tener 
el mismo origen popular. Según Gastón París el embrión de toda la 
poesía de los trovadores fue la hansformación gradual e inconsciente 
de las fiestas que como una forma del culto pagano de Venus se pro­
yectaron en el mundo cristiano de la Edad Media. En el primer día de 
Mayo, poi eso el nombre de "mayas" a las canciones, mozos y mozas 
se retiraban al campo, cantaban y bailaban, se adornaban con flores 
y ramos para celebrar la primavera como estimulante del amor. Al 
comienzo de la canción de amor de la poesía provenzal se invoca gene­
ralmente la primavera y de la libertad propia de las fiestas mayas pro­
cedería el carácter libertino que después se imprimió a la canción 
cortés. Pero después, el concepto romántico de la poesía popular y su 
idea de! pueblo ignorante creador, fue perdiendo terreno y las objeciones 
fueron cada vez mayores y en definitiva ha sido casi totalmente aban­
donada por considerar sus fundamentos demasiado débiles. El lirismo 
cortés de la poesía provenzal es un fenómeno bastante complejo y no 
es posible derivarlo de una forma tan simple de poesía como las cancio­
nes de mayo procedentes de los "ludi florales".

L.A TESIS MEDIO-LATINISTA fue una consecuencia del incre­
mento que se dió en la segunda mitad de¡l siglo XIX a>l estudio de! latín 
medieval, despreciado hasta entonces por considerarlo como degenera­
ción grosera del latín clásico y que los filólogos medio-latinistas surgi­
dos en las Universidades alemanas elevaron a una categoría de lengua 
literaria, rehabilitando así una vieja cultura intermedia entre el 
mundo antiguo y el moderno. G. Meyer fue el principal representante 
de estos estudios y su teoría trata de encontrar los orígenes de la versi­
ficación lírica de las escuelas trovadoresca en la rítmica medieval, la 
cual tuvo dos formas: una primitiva que va hasta fines del siglo XI, 
con preferencia por el verso largo, algunas veces con rima, y al final 
del período con versos de medida desigual. El otro período, el que 
charca los siglos XII y X III, refunde las formas anteriores y por divi­
siones y subdivisiones de sus elementos rítmicos dan lugar a la riqueza



180 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

y variedad métrica que aparece ya en los primeros trovadores proven- 
zales en los que la rima es ya un recurso obligatorio, no sólo al final de 
los versos, sino muchas veces al fina! de los hemistiquios. Para Meyer 
"la poesía rítmica latina fue al principio la maestra, después una cor­
dial competidora y consejera que ejerció en las poesías románica y 
germánica influencia duradera que aún hoy se revela en las formas 
actuales. En realidad la teoría quedaba incompleta porque los filólogos 
medio-latinistas habían esbozado sólo el aspecto métrico y se hacía 
necesario investigar también sobre su contenido cultural. Este segundo 
aspecto lo enfocó Wechssler en su libro sobre la cultura trovadoresca 
que él la considera como un reflejo de las corrientes espirituales del 
tiempo de los trovadores: Iglesia, Feudalismo y Caballería, alimentando 
los poetas un nuevo ideal revolucionario oponiendo la "cortesía" a la 
"clerecía" y son los primeros iniciadores de la exaltación de los ideales 
humanos que triunfarían después en el Renacimiento.

LA TESIS LITURGICA pretende derivar el lirismo provenzal de 
las formas de poesía de la Iglesia, deduciéndolas de las ceremonias 
litúrgicas en las que poco a poco se fueron infiltrando elementos musi­
cales populares para amenizar la aridez de sus cantos. Estas interpo­
laciones, cada vez más abundantes, se llamaron "tropos" de donde 
surge el vocable "tropare" igual a "inventar o componer tropos", eti­
mología de "trabar" y "trovador", según G. París, la cual parece ser 
la más aceptable y en consonancia con el significado que San Isidro 
daba a la palabra "musas" igual "a quaerendo". La otra etimología 
propuesta por Diez supone un "turbare", término piscatorio que sig­
nificaría "remover el agua para encontrar peces", no ha tenido acep­
tación ya que el primero confirma el origen litúrgico del lirismo pro­
fano. Y también refuerza la tesis el hecho de que fue el Monasterio de 
San Marcial en Limoges "el gran laboratorio de tropos" y al mismo 
tiempo el lugar del nacimiento de la poesía provenzal, motivo por el 
que en España se identificaba al trovador como "limosin". El problema 
de los temas también se amplía con la tesis litúrgica, las cuales ya no 
proceden del solo motivo de las mayas, sino que las festividades reli­
giosas, la alegría de la Pascua, coincidiendo con la primavera, las "a l­
bas", otro tema de la poesía de los trovadores, la intercesión de la 
mujer, reflejo del culto mañano, todos ellos de origen litúrgico, explican 
una gran parte de! fenómeno trovadoresco. Finalmente, el aspecto 
métrico de la tesis se ha resuelto después de los estudios de las formas 
rítmicas litúrgicas en los que han intervenido los musicógrafos más 
destacados de nuestro siglo, los cuales han llegado a la conclusión de 
que las formas rítmicas de la poesía trovadoresca se desprendieron por 
un proceso de desintegración continuo de la poesía artística de la



ORIGENES L IR IC O S DEL ESPAÑOL 181

época postcarolingia y que el paso de las formas cultas a las populares 
románticas se hizo por intermedio de la poesía litúrgica que aseguraba 
la ejecución viva y cantada del verso rítmico.

De intento hemos dejado para analizar la última de las teorías 
sobre los orígenes líricos europeos, a pesar de ser la primera en formu­
larse, LA TESIS ARABISTA porque está más relacionada con la cultura 
y el medio español. En la superioridad de la cultura arábigo-andaluza 
y en su anterior cronología, siglos X y XI, funda esta tesis sus posibi- 
í'dades de comunicación a Europa a través de la España áiabe. A pesar 
de existir antes de su formulación una especie de condenación contra 
ella que proclamó el arabista holandés Dozy, gran conocedor de la 
España musulmana, quien había destacado ya la enorme diferencia 
existente entre las poesías árabe y española, diferencias irreconcilia­
bles, puesto que provenían de diferencias temperamentales, sin embar­
go, al calor del romanticismo en su exaltación por todo lo oriental cobró 
la tesis arabista todo su prestigio que no ha desmayado hasta nuestros 
días, puesto que todavía en 1931 el arabista americano Nylk trató de 
inyectarle nueva vida librándola de muchos de los escollos insalvables 
que aparecieron en las formulaciones anteriores a él.

En el sig'o pasado el provenzalista francés Fauriel, en unas confe­
rencias pronunciadas en la Facultad de Filosofía de París y después en 
su obra "Histoire de la poesie provéngale", formula por vez primera 
una influencia directa de los árabes andaluces en la civilización pro­
venza! e indirecta en su poesía a través de las instituciones de cultura 
arábiga, que habrían producido la poesía cortés de los trovadores y 
comunicada a Francia por medio de las guerras y también por pacíficas 
relaciones comerciales. Reconocía no obstante la diferencia radical y 
profunda entre las dos poesías y por eso investigó más sobre el fondo 
cultural que sobre las relaciones poéticas, creyendo así ladear la cues­
tión.

Mediado ya el siglo XIX, apareció el célebre libro del arabista ale­
mán Schack, "Poesía y arte de los árabes en España y Sicilia", con bas­
tantes muestras de la poesía árabe traducidas al alemán y que nuestro 
escritor Valero vertió poéticamente al castellano, adquiriendo el libro 
en sus días una gran significación; pero su autor, aunque creía en una 
posible influencia de la poesía árabe-andaluza a través de mozárabes, 
judíos y moriscos, no exageró la influencia porque quedaba un obs­
táculo que salvar: el medio de comunicación entre ambas poesías. El 
mismo problema siguió manifestándose en la teoría que a principios de 
nuestro siglo expuso el orientalista alemán Burdach, quien veía en el 
lirismo trovadoresco las influencias orientales alimentadas en una tra­
dición cultural que los árabes habían recogido en el Oriente y trans­
portado a Europa. España había sido la medianera entre las dos cultu­



182 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

ras, pero la civilización cristiana impuso su espíritu y en cambio recibió 
de la civilización árabe las ventajas técnicas tan necesarias para el 
comienzo del arte.

La escuela arabista española representada a principios de siglo 
por don Julián Ribera, trató de salvar el escollo que representaba para 
la transmisión el problema de la lengua con un estudio presentado en 
su discurso de ingreso en La Academia Española, sobre "El Cancionero 
de Abencuzmán", poeta cordobés que vivió en la primera mitad del 
siglo XII. La primera parte de su estudio la dedica Ribera a demostrar 
cómo en la España musulmana coexistieron dos lenguas vulgares: el 
árabe, idioma oficial; y el romance, lengua familiar que debida a la 
escasez del elemento árabe conquistador se filtró incluso en el harén, 
ya que a partir de las dos o tres generaciones primeras los invasores no 
podían alardear de pureza de raza, puesto que incluso los califas habían 
recibido mezcla cristiana. En Córdoba, la sede del Califato, se hablaba 
como lengua inteligible para todos, vencedores y vencidos, una jerga 
mixta de árabe con elementos románicos que dio origen a un sistema 
poético popular distinto en fondo y forma a la poesía clásica oriental, 
escondido al principio en las bajas esferas sociales, pero que se impuso 
y se hizo literario después, pasando muchas de sus formas a las litera­
turas europeas. Era pues un lirismo árabe distinto del clásico en una 
lengua con formas románticas y con asuntos no orientales, sino cristia­
nos. Las composiciones del Cancionero de Abencuzmán recogen un 
sistema poético muy anterior inventado en el siglo X por el poeta Mo- 
cadem Ben Moafa de Cabra y estaban hechas para ser cantadas en la 
calle y coreadas por un público. Su carácter coral imponía una estruc­
tura métrica en la que se hacía imprescindible una estrofiIla o estri­
billo que encabezara la composición y señalara el asunto, metro y que 
por su rima da entrada al coro al final de cada estrofa. Esta forma 
poética que ya no es la clásica árabe de "pies", sino silábica, fue lla­
mada "zeje l" que después aparece como forma de villancico glosado 
paralelisticamente no sólo en la poesía peninsular sino en el Conde de 
Poitiers, el primer trovador provenzal de nombre conocido.

En la literatura española se presenta el zejel como una forma 
frecuente en las Cantigas del Rey Sabio, en el Arcipreste de Hita y llega 
hasta la lírica popular del Siglo de Oro. Una muestra de él nos la da 
Juan Ruiz en la Canción que hizo para los estudiantes pedigüeños:

Sennores, dat al escolar
que vos vien demandar.

Dat limosna o ración
faré por vos oración



ORIGENES U R IC O S  DEL ESPAÑOL 183

que Dios vos de salvación 
quered por Dios a mi dar 
Sennores, dat al escolar 
que vos vien demandar.

El bien que por Dios fisierdes, 
la limosna que por él dierdes, 
cuando deste mundo salierdes, 
esto vos habrá de ayudar.

Sennores, dat al escolar 
que vos vien demandar.....

La teoría magníficamente desenvuelta por Ribera explicaba la 
nueva lírica en lo que se refiere a la lengua como una influencia de la 
poesía cultivada por el abundante elemento gallego que existió en la 
Córdoba del califato y que tenía en su favor la identidad de su lengua 
muy próxima en fonética al habla romance de los mozárabes. Pero 
quedaba por explicar cómo ese lirismo árabe-andaluz se pudo esparcir 
por Europa y las condiciones favorables que hubo de encontrar para 
poder desarrollarse, es decir, y éste es el punto flaco de su teoría; qué 
puentes de comunicación tuvo la España musulmana para trasladar ese 
lirismo a Galicia donde con ocasión de las peregrinaciones a Santiago, 
los franceses pudieron ponerse en contacto con él. Ribera resolvió el 
grave escollo de la lengua, la primera falla de la tesis arabista, pero 
quedaba planteado el problema de la comunicación. Y aun el escollo 
de la lengua ha vuelto a surgir en nuestros días cuando Nykl hizo la 
revisión de toda la tesis. Cree el arabista americano que los términos 
romances introducidos en las composiciones de Mocadem, mezclados 
con los árabes, lo eran con el fin de dar extrañeza y dificultad de sen­
tido a las poesías; pero a pesar de esta objeción la teoría de Ribera 
parece haber resuelto definitivamente el reconocimiento de la existen­
cia del bilingüismo en la España musulmana de la misma manera que 
en algunas regiones de Hispanoamérica conviven con el español algu­
nas lenguas indígenas.

En más de una ocasión durante todo el desarrollo de la tesis ara­
bista se citó a los judíos como medianeros del lirismo, como traductores 
de las canciones árabes atraídos por la cultura y música de Andalucía. 
Este hecho nos lleva a citar los recientes descubrimientos de LAS JAR- 
CHAS arábigo-románicas todavía en estudio y de las que ya se han 
hecho dos publicaciones por M. Stern, una en 1948, con diez y nueve 
composiciones en hebreo y una en árabe. Posteriormente en 1953 el 
mismo autor publicó una segunda colección, todas ellas de origen ára­



184 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

be. "Jarcha" es el nombre de lo última estrofa bilingüe de una com­
posición llamada MUGUASAJA, en hebreo o en árabe, obras de poetas 
cultos, los más viejos del siglo XI, los cuales tomaban esta estrofiIla 
final de la tradición oral viva, tal y cómo se cantaba en lengua mozára­
be. La jarcha era una ''salida'' que probablemente se escribía antes 
que el poema y venia a ser una síntesis lírica del mismo. Su descubri­
miento pone en tela de juicio los orígenes provenzales de la lírica 
gallego-portuguesa y según eminentes críticos habrá que rectificar mu­
cho en la historia de la lírica medieval europea. Con motivo del descu­
brimiento casual de las primeras jarchas, Dámaso Alonso escribió un 
memorable artículo, luego recogido entre sus obras, en el cual augu­
raba un siglo más para la literatura española, es decir, con el descubri­
miento se había hecho un siglo más vieja y no comenzaba siendo épica, 
sino lírica, "con sencillas canciones de mujer enamorada", en una len­
gua tan vieja que la del Cid nos parece de ayer. Y como uno de los 
motivos principales para rechazar el lirismo árabe como antecedente 
de la lírica gallega radicaba en el ambiente y forma de la "canción de 
amigo", la más genuino de la escuela galaico-portuguesa, las mugua- 
sajas hebreas se desarrollan según D. Alonso "en un ambiente virginal 
de casta pasión que va muy bien con el carácter de los pueblos cristiano 
y hebreo, como las canciones de amigo del Cancionero de Vaticana". 
He aquí una muestra:

Vayse meu corazón de mib. . . Mi corazón se me va de mí.
¿Ya, Rab, si se me tornarad?. . ¡Oh Dios! ¿ocaso se me tornará?
¡Tan mal meu doler li-l-habib! ¡Tan fuerte mi dolor por el amado!
Enfermo yed, ¿cuándo sanaradí* Enfermo está, ¿cuándo sanará?

Sin embargo, prosigue, las de procedencia árabe ya traducidas por 
el arabista español contemporáneo García Gómez, "pican que rabian y 
son más sensuales y coloreadas:

Mió sidi Ibraím .........
¡ya, nuemne doljie. .

vente m ib.........
de nojte...........

In non, si non querís 
iréme tib: . . . . 
gorme a ob: 
le g a rte .............

Mi señor Ibrahim 
¡oh nombre dulce! 

vente a mí 
de noche,

si no, si no quieres, 
yo me iré a ti : 
dime dónde 

encontrarte.

Nos queda finalmente por señalar la teoría que expuso Menéndez 
Pidal en su discurso sobre "La primitiva poesía lírica española" reco­
gido después en "Estudios Literarios" en el que señala la existencia, 
apenas manifiesta, de un lirismo castellano anterior, acaso al siglo XI



ORIGENES L IR IC O S DEL ESPAÑOL 185

con su forma característica de villancico glosado en estrofas, diferente 
del galaico-portugués con su típico paralelismo estrófico. Reconoce la 
prioridad de la lengua gallega como lengua lírica cortesana de Castilla 
la cual a veces también se infiltró en el pueblo dado su prestigio, y sólo 
tímidamente se hacen intentos de poetizar en castellano. Hasta el siglo 
XV dura la influencia del gallego en la lírica castellana y el primer 
Cancionero en esta lengua, recogido por el escribano de Juan II, Juan 
Alfonso de Baena, es sólo una muestra, y mala, de la lírica cortesana 
en completo divorcio con la popular, de la cual no se da la menor mues­
tra en la obra. Pero el no conservar textos no quiere decir que no 
hubiera una poesía más espontánea que la cortesana y más hondamente 
arraigada en la tradición popular que M. Pidal trata de rastrear en 
diversos géneros de poesía lírica. Haciendo un análisis detenido de las 
SERRANILLAS halla en ellas tres formas bien diferenciadas, a pesar 
de que la crítica hasta este momento sólo reconocía como modelo a las 
''pastorelas'' provenzales y francesas de las que provenían por imitación 
las gallego-portuguesas, anteriores a las castellanas del Arcipreste de 
Hita y del Marqués de Santillana, que no son los únicos autores de 
Serranillas, pero sí los más caracterizados. En su análisis deduce Pidal 
la diferencia del tipo de serrana castellana con respecto al original 
francés o galaico-portugués que no se pueden explicar como una paro­
dia del modelo; más bien la serranilla castellana "tiene toda la apa­
riencia de provenir de una inspiración directa de la vida real: la serrana 
conocedora y dueña de los pasos de la montaña, la que saltea al pasa­
jero:

Cerca la Tablada 
la sierra pasada 
fallóme con Alda 
a la madrugada.

Estas serranas son forzudas, van armadas de honda y callado que 
lanzan al insolente viajero que las requiebra'

¡Si la cayada ténbyo!
Enbiome la cayada: 
diome tras el pestorejo,
Fizom yr la cuestalada,
Derrocóm'en el vallejo;
Dixo la endiablada. "Asi 
enpiuelan el conejo:
Sovart'é, diz, el alvarda.
Sy non partes del trebejo:
¡Lyévate! ¡vete!, sandio!"



186 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

Tipo muy distinto de la pastora provenzal que teje guirnaldas y 
canta canciones amorosas. La serrana castellana no pronuncia decla­
raciones amorosas como la gallego-portuguesa, sino que salten al 
caminante y le exige regalas para permitirle el paso libre:

Dixel': "Pid'lo que quisieres
E darte he lo que pedieres...........
Dam'cargiellos e heviella 
De latón byen relusiente,
E dam'toca amariella 
Byen listada en la fruente,
(¿apatas (asta rrodiella 
E dirá toda la gente:
¡Bien casó Mengua Llórente!

Y si el pasajero está aterido po reí frío la serrana forzuda se lo 
echa al pescuezo como ligero zurrón para atravesar los arroyos helados:

Tomón' resio por la mano, 
en su pescuezo me puso 
como a zurrón liviano, 
levóme la cuest'ayusso.

Y con sentido realista en lugar de entretenerse en discreteos amo­
rosos la pastora castellana lleva al viajero a su cabaña, lo reconforta 
encendiendo la hoguera y le da de comer sus rústicos alimentos:

Dionie foguera d'ensina, 
mucho conejo de ssoto, 
buenas perdices asadas, 
hogazas mal amassadas, 
e buena carne de choto.

A

Y una vez recuperados los ánimos con el calor, la comida y el vino:

La vaquerisa traviessa 
dixo: “ Luchemos un rato, 
lyévate dende apriesa, 
desbuélvete d'aquest'hato."
Por la moñeca me priso, 
ov'a faser lo que quiso:
¡Creet que ffiz'buen barato!



ORIGENES L IR IC O S DEL ESPAÑOL 187

PidaI al rechazar la idea de que estas serranas son un remedo de 
los cortesanas, busca su origen en la tradición de un género de cantares 
populares recogidos en el siglo XVI que tienen por motivo los viajes y 
en los que se alude ql tipo con el nombre de serrana:

¿Por dó pasaré la sierra,
gentil serrana morena? o también:

Paseisme ahora allá, serrana, 
que no muera yo en esta montaña.

cantos olvidados y que para PidaI son el germen de la serranilla lite­
raria en las que después influyó en su desarrollo la pastorela provenzal 
que gozaba de más prestigio literario y acaso esta influencia motivase 
el que los autores glosaran los antiguos cantarcillos de caminante.

Del examen de las serranillas y de su deducción de los villancicos 
serranos recogidos en los siglos XV y XVI, entronca PidaI otras muestras 
de poesía lírica que tuvieron un cultivo anterior como las "mayas", las 
"cantigas de velador o centinela" de las que Berceo nos da una mues­
tra, los "cantos de segadores y espigadoras" de los que Lope recogió 
uno notable "por ser la forma más arcaica de la glosa, o sea la mono- 
rrima", dice PidaI:

Esta si que es siega de vida, 
ésta si que es siega de flor.

Hoy, segadores de España, 
vení a ver la Moraña 
trigo blanco y sin argaña, 
que de verlo es bendición.

Esta si que es siega de vida 
ésta si que es siega de flor.

es decir, el "zeje l" que hemos considerado como nacido de la lírica 
árabe-andaluza y que ahora Pidal lo considera de origen castellano: 
"Este artificio estrófico tan simple fue usado en las otras literaturas 
románicas; pero en la española arraigó más y fue aquí viejísimo, tanto, 
que en un período preliterario, entre los siglos X y XI, parece haber sido 
imitado del inculto romance por los españoles islamizados para com­
poner poesías en un árabe popular, salpicado de voces románticas." 
Las palabras romances mezcladas son solamente indicadoras del origen 
caslc-l'ano de aquella forma estrófica.



188 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

Y más temas: villancicos pastoriles, cantos de Nochebuena, Mar- 
Tas, canciones para la fiesta de San Juan, serenatas, etc., deteniéndose 
sobre todo en la comparación de las cantigas de amigo, la forma lírica 
más característica de la poesía galaico-portuguesa y los villancicos de 
amigos castellanos cuya relación procede de una tradición popular co­
mún semejante al de las serranillas castellanas en relación con las 
gallegas y por eso en ambas la romería es el lugar de encuentro de los 
amantes; dice la cantiga gallega:

Fui eu, madre, en romaría 
a Faro con meu amigo, 
e venho dél nemorada 
por quanto falou comigo....

y la castellana, glosando su villancico, aunque con la repetición co­
rriente de la forma paralelística gallega:

So ell encina, encina 
so el encina.
Yo me iba, mi madre, a la romería, 
por ir más devota, fui sin compañía, 
so ell encina.
Por ir más devota, fui sin compañía; 
tomé otro camino, dejé el que tenía, 
so ell encina....................

Finalmente, después del estudio de los orígenes de todas estas for­
mas líricas de la poesía castellana recogidas tardíamente, muchas de 
ellas en los Cancioneros musicales del siglo XVI, concluye: “ La prim i­
tiva lírica peninsular tuvo dos formas principales. Una más propia de 
la lírica galaico-portuguesa, y otra más propia de la castellana. La 
forma gallega es la estrofa paralelística completada por un estribillo. 
La forma castellana es la de un villancico inicial glosado en estrofas, 
el fin de las cuales se suele repetir todo o parte del villancico, a modo 
de estribillo. En la forma gallega el movimiento lírico parte de la estro­
fa, respecto de la cual el estribillo no es más que una prolongación; en 
la forma castellana el punto de partida está en el villancico o estribillo 
y las estrofas son su desarrollo. La forma gallega es de un hondo liris­
mo, propia para una expresión lenta, afectiva y musical; las palabras 
forman en ella acordes como la música. La forma castellana permite 
un desarrollo más variado y rápido en la expresión, hasta llegar ésta a 
ser narrativa; es, por otra parte, la forma más propia para el canto 
colectivo ,en que perfectamente se pueden unir lo tradicional y lo



ORIGENES U R IC O S  DEL ESPAÑOL 189

popular......................  La forma gallega, aunque conocida ya en otras
literaturas, es muy peculiar de Galicia, por haber adquirido allí una 
regu'aridad y desarrollo grandes; fue también, de un modo más o menos 
completo, usada a veces en Castilla. La forma castellana fue usada en 
las demás literaturas románicas, sobre todo en época primitiva; pero 
en el centro de España tuvo más arraigo desde una época remotísima 
preliteraria, hasta el punto de haberse introducido en la poesía árabe- 
cndáluza ya en el siglo XI, y ser en el XII la forma propia de las can­
ciones del cordobés Abén Cuzmán."

LOS CANCIONEROS GAL.AICO-PORTUGUESES. El apogeo de la 
escuela galaico-portuguesa dura aproximadamente un siglo, la segunda 
mitad del X III y la primera mitad del XIV, reinados en Castilla de A l­
fonso X el Sabio y Alfonso XI y en Portugal los de Alfonso III y A l­
fonso IV. Durante todo este período el gallego fue la lengua lírica de 
las cortes peninsulares, exceptuada Cataluña, que imitaba directamente 
el provenzal más afín a su lengua. La muerte del rey don Diniz de 
Portugal parece ser que señala ya la decadencia, según se queja en una 
’amcntación un juglar leonés:

Os trovadores que poys ficarom 
En o seu regno et nonde León,
No de Castella, no de Aragón 
Nunca poys de sa morte trebaron.

Y todo el caudal lírico de este arte aristocrático, como era natural, fue 
recogido en costosos Cancioneros, los cuales permanecieron ocultos 
hasta el siglo pasado en el que los eruditos interesados por la noticia 
del Marqués de Santillana que aludía a su existencia, dieron en el afán 
de buscar los restos antiguos de la literatura gallego-portuguesa. El 
primer Cancionero encontrado y el primero impreso (1823) fue: 
EL CANCIONERO DE AJUDA, haMado en la biblioteca de este lugar; 
antes perteneció al Colegio de Nobles de Lisboa y que es sólo un frag­
mento de cincuenta y cuatro folios de otra colección mayor desapare­
cida. No se conserva la música de las canciones ni los nombres de los 
autores, después reconocidos cuando las mismas composiciones se repi­
ten en otro cancionero encontrado posteriormente. El Cancionero de 
Ajuda es, de los tres existentes, el menos poético, pero tiene la impor­
tancia de mostrarnos el primer momento de la lírica gallego-portuguesa, 
cuando sus trovadores sentían más atracción por la imitación de los 
provenzales que por su lirismo popular. Contiene doscientas diez com­
posiciones.



190 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

El segundo hallazgo fue EL CANCIONERO DEL VATICANO, copla 
hecha a principios del siglo XVI en Italia de un cancionero también 
perdido. Contiene 1205 canciones que fueron publicadas, primero par­
cialmente y después completo con un estudio del filólogo romanista 
italiano Monaci, en edición paleogrófica, sobre la que el portugués 
Teófilo Braga hizo la suya crítica que hoy es considerada como la me­
jor. Este Cancionero, con el siguiente hallazgo que lo completa, es la 
más genuino representación de la escuela trovadoresca de Galicia y 
Portugal por su expresión poética sincera, fluida, llena de emoción lír i­
ca y a la vez libre ya del artificio imitado de la escuela provenzal, dando 
cabida a las formas sencillas y elementales de la lírica popular reco­
gida en las canciones de amigo, las más características de este Can­
cionero.

Alentados por ios primeros descubrimientos y siguiendo la pista 
de un Indice hallado en la Vaticana (Biblioteca del Vaticano), dio por 
resallado el encuentro del último CANCIONERO Mamado DE CO- 
L.OCCI-BRANCUTI, porque en el siglo XVI perteneció al humanista 
Angelo Colocci y después pasó a la Biblioteca del Conde Brancuti, de 
Cagli, donde fue hallado y actualmente pertenece a la Biblioteca Na­
cional de Lisboa. Este último Cancionero tiene la importancia de con­
servarse mejor y de lectura preferible al del Vaticano en las composi­
ciones que se repiten en ambos y sobre todo porque tiene unas cuatro­
cientas composiciones completamente nuevas.

Estos tres Cancioneros, a los que podríamos añadir el de LAS 
CANTIGAS DE SANTA MARIA de Alfonso X el Sabio, el más antiguo 
cronológicamente y el último en publicarse (1890) son los únicos restos 
de la poesía lírica gallego.-portuguesa conservados, pues de los otros 
que se tiene alguna memoria o no se conservan o son puras fantasías 
lanzadas al calor de los primeros descubrimientos. Gran parte de la 
crítica está de acuerdo, en vista de los parecidos entre ellos, en que los 
tres Cancioneros existentes serían variantes de un mismo cuerpo que 
hoy podríamos restablecer juntándolos de nuevo.

LOS GENEROS. Dentro de la gran variedad de poetas y de compo­
siciones contenidas en los tres Cancioneros, siempre se ha preferido sus­
titu ir el estudio de los autores por el análisis de los temas, acaso por 
la razón de que en esta época lírica, más que en ninguna otra, el asun­
to se imponía al poeta. Todas las composiciones se reducen a tres 
grupos:

CANTIGAS DE AMOR, el género más desdeñado por toda la crí­
tica: "Todas las del Cancionero de Ajuda, que son las más antiguas, 
pertenecen a este género de poesía insípida, llena de sentimientos con­
trahechos y de frases incoloras, tan faltas de precisión cómo de vigor



ORIGENES L IR IC O S DEL ESPAÑOL 191

pintoresco........ El único resultado, el mérito más grande y positivo de
esto imitación provenzal consiste en la técnica, en la gimnasia de rimas, 
en el duro aprendizaje que convirtió a la lengua galaica en el más 
antiguo tipo de dialectos líricos de la Península." (M. Pelayo) . A la 
misma habilidad técnica se refiere M. PidaI: "Estos mil asuntos se desa­
rrollan, por lo común, en una forma artificiosa, de gran habilidad téc­
nica; a menudo el estilo, más que lírico, es razonador, y trabado por 
frecuentes conjunciones; a menudo se trasluce la imitación de la poesía 
del Sur de Francia: "en maneira de proenzal", dice expresamente el 
rey don Dionis, que quiere alabar a su dama." Sin embargo la Cantiga 
de amor ha tenido rehabilitadores en la crítica moderna portuguesa. 
Rodríguez Lapa considera esta incomprensión como un concepto esté­
tico vicioso y su convencionalismo es un elemento indispensable y obli­
gado de toda escuela; sin embargo en las canciones de amor que 
siguen muy de cerca la "cansó" provenzal tiene cosas muy lindas. La 
frecuente repetición del lirismo galaico-portugués la explica por razo­
nes de orden sicológico y artístico, en primer lugar porque es una poesía 
amorosa más sentida que la poesía provenzal, la cual es más intelectual 
c imaginativa, caracteres que le hacen perder emoción. En las cantigas 
de amor se distinguen tres formas: la primera, genuinamente gallego- 
portuguesa, un lamento en forma paralelística, "un grito de amor infe­
liz " como el de esta cantiga del rey don Dioniz:

Un tal orne sei eu, ai, ben talhada, 
que por vos ten a sa morte chegada; 
vede quen é e seed'eu nenbrada: 

eu, mia dona!

Un tal orne sei eu, que preto sente 
de si morte chegada certamente; 
vede quen é e venha-vos en mente: 

eu, mia dona!

Un tal orne sei eu — aquest'oide—  
que por vós morre, vó-lo en partide; 
vede quen é e non xe vos obride: 

eu, mia dona!

Después hay otras formas contaminadas de repetición y por último la 
cantiga libre descargada ya del paralelismo, la más próxima al modelo 
provenzal por su propensión al análisis de la pasión amorosa. La can­
tiga de amor, dice R. Lapa, es el primer producto romántico de la 
literatura portuguesa. Nuestro temperamento encontró en ciertos mo­



192 A N A L E S  DE L A  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

tivos de la erótica cortés una singular corroboración de su romanticis­
mo; las dulzuras del tormento de amar, las lágrimas, la idea de la 
muerte. Sólo le faltó a ese primer romanticismo el elemento del pai­
saje como reflejo de estados del alma.”

CANTIGAS DE AMIGO. Otro es el parecer de la crítica con res­
pecto a las Canciones de amigo y de las villanescas. "Esta es la vena 
legítima del lirismo gallego, lo único verdaderamente poético que los 
Cancioneros ofrecen. No hay rastro de tales poesías en el Ajuda, com­
puesto en general de trovadores muy antiguos; por lo cual debemos 
creer que la irrupción de la poesía popular en el arte culto ha de refe­
rirse principalmente al reinado de don Dionis, en que por gala y biza­
rría se dieron a remedar príncipes y magnates los candorosos acentos 
de las canciones de romeros, pescadores y aldeanos, adaptando sin 
duda nuevas palabras a una música antigua. El descubrimiento de 
este lirismo tradicional, que pertenece al pueblo por sus orígenes, aun­
que sufriese sin duda una elaboración artística, es el más inesperado 
así como el más positivo resultado de las últimas investigaciones sobre 
nuestra literatura de la Edad Media. Hoy no es posible negarlo: hubo 
en >los sigilos XII I y XIV una poesía lírica popular de rara ingenuidad 
y belleza, como hubo una poesía épica en lengua diferente.”  (Menén- 
dez Pelayo). Al mismo tono se expresa M. Pidal: "Y  donde esta ma­
nera más poética abunda especialmente, se extrema y llega a mayores 
perfecciones, es en las cantigas de amigo; en las muchas que hay 
compuestas en esta forma más inartificioso, simple, elemental, es de­
cir, de tono popular, la poesía desdeña los límites reales y concretos, 
dentro de los cuales se mueve la lírica cortesana, y se eleva a una 
vaguedad sentimental, a un mundo recóndito y misterioso, donde las 
imperceptibles flores del pino, los huidizos ciervos y las bravas ondas 
del Atlántico son los confidentes apropiados para el amor de aquellas 
doncellitas soñadoras” :

¡Ay flores, ay flores do verde pino, 
se sabedes novas do meu amigo?
Ay Deus, e hu é?
Ay flores, ay flores do verde ramo 
se sabedes novas do meu amado 
Ay Deus, e hu é?
Ay cervos do monte, vin vos preguntar 
foyse meu amigo, se ala tardar,
¿qué farey?

Dentro del grupo de las Cantigas de amigo, llamadas así por la 
repetición frecuente de la palabra "amigo" en el sentido de amante o



ORIGENES L IR IC O S DEL ESPAÑOL 193

enamorado, hay que distinguir: unas que tienen una factura más per­
sonal y se distinguen en su versificación por poseer un paralelismo ate­
nuado y por asunto son un monólogo lírico, pero con mayor realismo y 
naturalidad que el de las canciones de amor con las que se las ha rela­
cionado. La amiga o enamorada invoca al amigo, a la madre o a sus 
amigas:

Madre, passou per aquí un cavaleiro 
e leixou-me namord'e con marteiro!
Ai, madre, os seus amores e¡; 

se me los ei 
ca m'os busquei, 
outros me Ihe dei; 

ai, madre, os seus amores ei!

Hay un segundo grupo de canciones de amigo más narrativas y parale- 
lísticamente puras, puesto que alargan el tema inicial y se las ha llama­
do "bailadas":

Levad', amigo, que dormides as manhanas frias; 
todaslas aves do mundo d'amor dizian: 

leda m'and'eu!
Levad', amigo, que dormides as frias manhanas; 
todalas aves do mundo dámor cantavan; 

leda m'and'eu!
Todalas aves do mundo d'amor dizian; 
do meu amor e do voss'en ment avian: 

leda m'and'eu!
Todalas aves do mundo d'amor cantavan; 
do meu amor e do voss'i enmentavan: 

leda m'and'eu!.................

CANTIGAS DE ESCARNIO Y MALDECIR. Las más interesantes 
bajo el punto de vista histórico, porque reflejan las opiniones y senti­
mientos del trovador frente al momento social y de aquí su carácter 
moral y satírico; desde el punto de vista de la lengua son también de 
un valor inapreciable porque su caudal léxico, sobre todo en Galicia, 
hacía gala de las mayores procacidades del idioma que en ocasiones 
llegan a ser expresiones obscenas. Su origen es provenzal y su modelo 
es el "serventesio". En el Concionero Colocci-Brancuti, en un frag­
mento doctrinal, se distinguen los dos tipos de composiciones satíricas: 
"Cantigas de escarneo son aquellas que los trovadores fazen querendo 
dizer mal d'aiguén, e eles dizen Ih'o per palavras cuberías, que aja



194 A N A L E S  DE LA  U N IV E R S ID A D  C E N T R A L

dous cntcndimentos para ¡h'o non Icntcnderem muy ligeyramcnte; ct 
estas palavras chaman os clérigos "equivocado"." Cantigas de maldi- 
zer son aquellas que fazen os trabadores muy descubertamente et en 
elas entran palavras a quem dizer mal et non aver outro entendimiento 
se non aquel que queren dizer chámente." Después este género satí­
rico pasa a los Cancioneros castellanos con el nombre de "obras de 
burlas", también, como aquí, género obligado de todos los Cancioneros.

El conjunto de las cantigas de escarnio y maldecir, junto con otros 
géneros menores que también distinguen los Cancioneros, eran la cró­
nica escandalosa de los sucesos más salientes de los días del trovador. 
Dejando a un lado los acontecimientos políticos y sociales, ya que mu­
chas veces son de difícil inteligencia cuando el trovador no atacaba 
directamente, sino con palabras encubiertas, dos acontecimientos más 
directamente relacionados con el arte atrajeron la atención de casi 
todos los poetas contemporáneos: la cruzada de la Balteira en la que 
se mezcló el rey Alfonso X al que conocemos por su grave lírica ma­
ñana, pero que se une también al coro de los maldicientes de esta 
María Penez, soldado ira galliíega, <fe buena familia, que poseía muy 
buenas maneras y gracias las cuales traían de cabeza a los trovadores 
en su juventud, y aún ya entrada en años, puesto que envejecida, toda­
vía se recordaban sus donaires antiguos. Los trovadores le achacan 
todos los vicios propios de la juglaría: jugar a los dados, sus andanzas 
por las fronteras acompañando a los soldados; incluso se la supuso 
como una espía que explotaba sus encantos con los musulmanes en 
beneficio del rey de Castilla, en cuya corte tenía asiento. Cuando con 
la vejez le llegó el arrepentimiento todavía los poetas seguían hacién­
dola objeto de sus sátiras creyéndola ahora poseída por el demonio:

María Peres se maenfestou 
noutro dia, ca por pecador 
se sentiu; e log'a Nostro Senhor 
prometeu, polo mal en que andou, 
que tevess'un clerig'a seu poder, 
polos pecados que Ihi faz fazer 
o demo, con que x'ela sempr'andou.

Y otro trovador la describe ante el confesor llorando más que sus peca­
dos su irremediable vejez:

María leve, u se maenfestava, 
direi-vos ora o que confessava:
Soo vclh', ai, capclan!



ORIGENES U R IC O S  DEL ESPAÑOL 195

Non sei oj'eu mais pecador burguesa 
de min, mais vcde-lo que mi mais pesa:
Soo ve¡h',a¡, capelan!

Otro blanco de los trovadores contemporáneos, fue el juglar Lourenzo, 
que de juglar ínfimo quiso elevarse a trovador. Las sátiras de los Can­
cioneros revelan un hecho social que no sería aspiración única de este 
juglar, sino expresión del esfuerzo de muchos recitadores de poesía 
para alcanzar una mejor condición dentro del arte. Al servicio de Juan 
García, de quien aprendió la técnica, se enemistó con su antiguo patrón 
y éste, despechado, le amenaza con partirle el citolón en la cabeza:

Joan García, no vosso trobar
acharedes muito que correger
e leixade mi, que sei ben fazer
estes mesteres que fui comedor;
ca no vosso trobor sei-m'eu com'é:
i á de correger, per boa fe
mais que nos meus, en qüe mides trovar.
Ves, Loureng; ora ti m'assanharei, 
pois mal i entencas, e ti farei 
o citolon na cabeca quebrar.


