
X  PAUL ENGEL

M A I M 0  N I D E S ,
FILOSOFO DE LA EDAD MEDIA

3



Pocos son los genios de la humanidad que reúnen muchos dones, 
•los que a veces se han denominado "gen ios universales", como A r is ­
tóteles, Leonardo da V inc i o Goethe, m uy pocos también los hombres 
que en su personalidad podían reunir corrientes de varias culturas y 
precisamente por eso con tr ibu ir  al progreso de la humanidad.

Moisés M a im ón ides, quien m urió  hace 760  años (el 13 de d i­
c iembre de 1204) es uno de aquellos hombres excepcionales y es uno 
de los hombres cuya in f luenc ia  es más grande de lo que generalmen­
te se sabe y se supone.

Moisés M a im ón ides  es de inmensa importancia como filósofo, es 
caracterís t ico que un f i lósofo  español (José Gaos) lo llamó el más 
grande f i lóso fo  español, los judíos decían desde Moisés (el legislador) 
hasta Moisés (M a im ón ides) no hubo nadie igual a Moisés. Este 
aprecio de M a im ón ides  por su propio pueblo de origen no era univer­
sal, ni constante, precisamente debido a su fi losofía y a su libertad 
espir itua l. Pero además de f i lósofo  Maimónides era un hombre prác­
tico un líder espir itua l y polít ico y más que todo era un gran médico.

Como todo hombre de importanc ia  verdaderamente universa', y 
como todo hombre que vive, era h i jo  de su pueblo y de su época. T a n ­
to pueblo y lugar de nacim iento, como su época eran en cierto sentido 
excepcionales. Los tres factores coincid ieron para proveerlo de in ­
f luencias múlt ip les, en c ierto sentido universales.

Nació  en 1135 en Córdoba, España, precisamente la región en 
donde se or ig inó  (por corto t iempo, que durante la época de su vida 
empezó a acabarse) una verdadera simbiosis pacífica de las tres re li­
giones monoteístas y una unión entre oriente y occidente, entre árabes, 
latinos y judíos. La fe de M aimónides es la de sus padres. Funda­
mento de su pensamiento quedaba siempre !la Biblia, pero al mismo 
tiempo fue pro fundam ente  in f lu ido  por el mundo árabe en el que pasó 
su vida. Escribió todas sus obras médicas y también su obra f i losó f i­
ca fundam enta l en árabe (aunque la ú lt im a fue editada en hebreo 
durante la vida del autor, mientras que las obras médicas aparecen 
en hebreo y en inglés gracias al trabajo del doctor Sussmann M untner,



profesor de Historia de la M ed ic ina  de la Universidad Hebrea de Je- 
rusa lem) .

De los árabes vienen también líos conocimientos médicos de M a i ­
mónides, la in f luenc ia  más importante  le llega de Avicenna, médico 
persa, aunque en M ed ic ina  M aim ónides era un pensador or ig ina l. En 
Filosofía la in f luenc ia  más importante  era la de A buw a lid  Mohamed 
Ibn Roschd, conocido en el mundo cr is t iano por una "españo l izac ión "  
de su nombre: Averroes. De Averroes viene el conocim iento de A r is ­
tóteles, es decir del mundo griego. M a im ón ides entregó su pensa­
m iento  no solamente a los judíos, sino por lo menos tan to  crl mundo 
is lámico del cual fo rm ó parte y en gran medida tam bién al mundo 
cristiano, donde su in f luenc ia  es más im portan te  de lo que genera l­
mente se sabe.

Córdova era en la época del nac im ien to  de Moisés M aim ónides 
un centro espiritual del mundo. Muchas veces nos equivocamos res­
pecto a la Edad Media. Estamos demasiado dispuestos a considerarla 
época oscura y oscurantista y a veces sobrevaloramos al Renacimiento. 
En verdad muchos pensamientos que se consideran renacentistas apa ­
recieron ya en la Edad M edia  y los mejores pensadores de aquella 
época y en pr imer lugar los oriundos de España estaban libres del es­
clavísimo a los antiguos que subyugó a los renacentistas. En España 
el Renacimiento, época de la Inquisic ión, era sin duda mucho menos 
libre e i lum inado que la Edad M edia , con su in te rcam bio  entre el 
mundo cristiano y el mundo islámico.

Los árabes durante la época de su gran conquista eran muy to ­
lerantes. Pero más que tolerantes de ideas ajenas, eran ansiosos re­
ceptores y dlumnos. Se volvieron ellos mismos verdaderamente crea­
dores en el campo de la ciencia na tu ra l,  de la f i loso fía  y de la poesía, 
también en las artes plásticas, especialmente en la a rqu itec tu ra , don­
de in f luyeron sobre todo el fu tu ro  de España.

Córdoba era centro cu ltu ra l y en Córdoba vivía el más grande 
de los pensadores árabes: Averroes. Hay una especie de leyenda que 
sostiene que Averroes era el maestro de M a im ón ides y que perseguido 
por los fanáticos A lmohados se re fug ió  en lia casa del judío. Es ve r­
dad que Averroes sufr ió  persecución y fue denigrado, pero en la época 
de la persecución la fa m i l ia  de M aim ónides ya no se encontraba en 
España, habÍGn hu ido antes hacia el A f r ic a  del Norte, ya que n a tu ra l­
mente los judíos fueron perseguidos por los fanáticos musulmanes a n ­
tes que sus propios correlig ionarios. Aunque es poco probable que 
Maimónides haya gozado de la enseñanza directa y personal de A ve­
rroes, la in f luenc ia  del gran árabe sobre él es fundam enta l y gran par­
te del pensamiento de M aim ónides es continuación de la enseñanza 
de Averroes.

3 0  ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL



Moiscs, h i jo  de M o im un , se dedicó a la medicina, como muchos 
de los más famosos entre los pensadores y poetas judíos españoles. 
Muchas veces se opina que eso indica una predisposición especial de 
los judíos para la medic ina; hay que tener en cuenta que aun en la 
España mahometana muchas carreras eran vedadas a los judíos (por 
e jemplo la ju ríd ica) y además que los mismos judíos piadosos se opo­
nían a ciertas profesiones, pero nunca a la medicina. La medicina 
era el único cam ino para un joven judío de dedicarse a los conoci­
mientos de la natura leza y de las ciencias naturales. Además sin du­
da hubo muchos médicos excepcionales entre los judíos y no puede ser 
de todo acc identa l que el mismo fundador de la Inquisición el Papa 
Paulo II I  y la reino Isabel de Ing la terra  (donde entonces la residencia 
era proh ib ida a los judíos) tenían médicos de cabecera judíos. Pero 
la inc l inac ión de los judíos a 'la medicina se debía también al impor­
tante fac to r  de que los médicos no estaban en a lta  consideración. Es 
típ ico que los enemigos de Averroes lo l lamaron judío . . por haber 
sido médico de profesión, y eso a pesar de haber sido también un 
kadi, lo que desde luego solamente podía ser un mahometano, Gdemás 
de ser descendiente de una fa m i l ia  famosa de jurisconsultos árabes.

M ien tras  para otros intelectuales judíos la medicina era una pro­
fesión para ganarse el pan (como para Salomón Ibn Gabirol o para 
el más gran poeta judío-español Jehuda H a lev i) ,  Maimonides no era 
solamente un gran médico de renombre casi universal sino un verda­
dero investigador, o r ig ina l y profundo. Siempre se reprocha a los 
hombres de la Edad M ed ia  su dependencia de los grandes maestros, 
especialmente de Aristóte les, también, más tarde, de Galeno que era 
la fuente  de toda medicina. Los médicos árabes tienen el gran mé­
r ito  de haber sido los fundadores de la farmacología, en eso M aim ón i-  
des les siguió . . hasta c ierto punto. Maimonides fue un gran médi­
co e investigador porque poseía la facu ltad  más importante: Observar 
y aprender de la misma natura leza. Maimonides describe enferme­
dades de ta'l manera que no puede haber sacado su conocimiento de 
libros sino de la observación directa e insiste, más que en los reme­
dios, en la vida sana, h ig iénica, es quizás el pr imer médico que se dio 
cuenta de la im portanc ia  de la higiene, del modo de vida como nos 
enseña por e jemplo en su l ibro sobre Higiene y en otro libro sobre el 
Astma, escrito m uy especialmente para el sultán su señor, quien su­
fría de aquella enfermedad. En este libro se encuentra tanto sobre 
el origen de la enfermedad y de -los ataques que casi podríamos pensar 
en conocimientos modernos, en todo caso deben haber salido de pro­
pia observación como también el concepto que la higiene es más im ­
portante para el enfermo de astma que eventuales remedios cuando 
ya sufre el ataque.

m a i m o n i d e s , f i l o s o f o  d e  l a  EDAD MEDIA 31



62 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

Entre los árabes de España se impuso en aquella época una secta 
fanática , los almohados, que exig ieron a los judíos la conversión al Is­
lam para perm it ir les la permanencia entre ePíos. . . muy parecido a la 
España cr is t iana trescientos años más tarde. La fa m i l ia  M a im ón 
emigró hacia el A f r ic a  del Norte, llevó una vida inquieta, buscando 
siempre refugio. Se radicaron en el año 1 1 60 en Fez. Pero el fa n a ­
tismo era peor en A f r ic a  que en España y los judíos tenían que esco­
ger entre la conversión al Islam o la muerte. M a im ón ides defendió a 
los que se convertían, insistió en la im portanc ia  de la vida y de la su­
pervivencia y en c ierto  sentido defendió a »los que para salvar la vida 
cambiaron la religión. (Fueron llamados "a n u s s im "  es decir "esc la ­
vos", como más tarde los judíos bautizados cristianos fueron llamados 
" m a r r a n o s " ) . La misma fa m i l ia  de M a im ó n  em igró  de Fez otra vez 
en 1165, dirigiéndose a Palestina. V is i ta ron  Jerusalem y los lugares 
de los patriarcas pero después se d ir ig ie ron  al Egipto, solamente des­
pués de su muerte los restos mortales de Moisés M a im ón ides debían 
volver a T ierra  Santa para ser sepultados cerca de Tiberios. El Egipto 
estaba entonces bajo el gobierno del gran su ltán Saladino, uno de los 
más grandes hombres de la edad media, no solamente como guerrero 
y general que derrotó a los cruzcdos te rm inan tem ente , sino tam bién  
como organ izador de su imperio extenso y como gran hum an ita r io . 
Es característico que Ricardo Corozón de León y los suyos masacraron 
en Acre a todos los habitantes, viejos y niños, varones y mujeres, 
m ientras que Saladino cuando conquistó Jerusalem, proh ib ió  a sus sol­
dados bajo pena de muerte tan to  el ataque a personas indefensas co­
mo mujeres y ancianos, como el saqueo. Saladino no era de origen 
árabe sino turco (aunque no o tom ano).

Moisés había estudiado medicina y f i losofía  además de los estu­
dios religiosos. Cuando llegó a Egipto era una au tor idad en cuestio­
nes de fe y escribió su "M ish n e  T o ra "  es decir explicación de los cinco 
libros de Moisés, o comentario  sabio. Pero aunque ya era hombre 
famoso, vivía de negocios, es decir de un negocio de joyería que tenía 
jun to  con su hermano David. En una tempestad se hundió  el barco 
de David, David se ahogó y la fa m i l ia  perdió toda su fo rtuna. Sola­
mente entonces Moisés M aim ónides empezó a ejercer su profesión de 
médico. Es este un hecho curioso y raro si se tiene en consideración 
que era un médico m uy excepcional. Llegó a ser médico de la corte 
de Saladino y bajo el h i jo  de Saladino era médico pr inc ipa l de la cor­
te y médico personal del sultán. Moisés fue nombrado "n a g id "  de 
los judíos egipcios, y más tarde "ras  al u rna" a lgo como jefe supremo 
de los judíos del oriente. En Egipto escribió sus grandes obras mé­
dicas y también el "M o ré  N e b u j im "  su obra f i losófica principal. M u ­
rió a los 70 años de edad, como se sostiene debido al exceso de trabajo



m a i m o n i d e s , f i l o s o f o  de l a  e d a d  m e d ia  33

siendo el más famoso médico de Egipto, y además dedicado a la orga­
n ización polít ica y a sus estudios filosóficos.

Como fi lósofo, M aim onides pertenece al círculo de los grandes 
pensadores árabes. Sería equívoco sostener que la influencia de la 
antigüedad clásica empezó en Europa solamente con el renacimiento. 
Eran en la Edad M ed ia  en pr im er lugar los árabes quienes conserva­
ron la cu ltu ra  griega, transm it iéndo la  y llevándola a la Europa Occi­
dental, y también fueron los judíos quienes la transmitieron, de mane­
ra que algunas obras y algunos pensamientos griegos Negaron hacia 
los pueblos cristianos pr imero por traducciones hebreas.

La f i losofía  de la segunda escolástica es derivada de Aristóteles 
por conducto de los árabes. Desde luego los árabes conocían a los 
griegos en fo rm a transm it ida  por el Helenismo, en eso eran iguales a 
los cristianos tempranos. El cr is t ian ismo temprano, su filosofía y es­
pecia lmente su mística eran pro fundam ente  in flu idos por el Neopla­
tonismo. Los árabes no buscaron a los tardíos discípulos de Platón, 
probablemente su espír itu tenía poca a f in idad  con el neoplatonismo, 
tenían su propio arte  y su poesía propia, lo que buscaron era menos 
m ist ic ismo e idealismo y más c lar idad, lógica, ciencia. Estas no se 
encontraban en las obras de los neoplatónicos sino en las de A r is tó te ­
les. Aris tó te les no era un gran creador de un sistema filosófico, como 
en el sentido del m ate r ia l ism o lo habían sido los Pre-Socráticos, o en 
el sentido idealista Platón y sus diferentes alumnos. Es más bien un 
coleccionista, ordenador y sabio universal. -Pero precisamente este 
espíritu realista y c laro le granjeó la simpatía de los árabes y de los 
judíos. En el campo del pensamiento c laro y ordenado nadie tiene 
tantos méritos como Aristóteles, quien aunque no era creador de a l ­
gún sistema metafís ico (su metafís ica es solamente obra anexa a sus 
obras de ciencias natura les) o acaso por no serlo, era el creador de la 
lógica fo rm a l,  la lógica sistemática que dominó el pensamiento hasta 
el descubrim iento de la lógica simbólica o matemática en nuestros 
días. Aris tóte les era ante todo racionalista, tra tó de llegar a conclu­
siones por el pensamiento sistemático y ordenado. Era contrario a! 
pensamiento místico, a las creaciones idealistas de Platón. Puede de­
cirse que él mismo, su escuela peripatética, los pensadores árabes, ju ­
díos y cristianos que le seguían eran enemigos del misticismo. A r is ­
tóteles es muy lúcido, pero no es posible derivar todo el simple pen­
samiento. El gran defecto de los aristotélicos era su confianza 
exagerada en la razón, razonando se olvidaron frecuentemente de la 
observación simple y directa de la naturaleza, y por eso la era c ientí­
f ica moderna empezó con la lucha de Bacon contra el aristotelismo. 
Como ya hemos dicho, precisamente Maimonides no adolecía de este



3 4  ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

defecto, él como gran módico siempre buscó la observación y la propia 
natura leza, evitando el e rror de otros aristotélicos.

La pr imera obra de Moisés M a im on ides es un libro teológico, el 
"M ish n e  T o ra " ,  explicación, pero en p r im er lugar un ensayo de reco­
ger lo esencial, según sus propias palabras para ahorra r trabajo 
innecesario e in fructuoso y l ib ra r  energías espir ituales para la ocupa­
ción con a f i losofía  y la ciencia. Sin duda ya mostraba c ierta ten ­
dencia a oponerse a las discusiones in term inables ta lm úd icas para 
ab r ir  los ojos de los judíos al mundo práctico  y real. A  pesar de ser 
esencialmente un resumen, esta obra ya contiene muchas de sus ideas 
fundamenta les. Averroes el gran hereje (para los mahometanos ta n ­
to como más tarde para los c r is t ianos),  tenía la audacia de sostener 
que el mundo existe desde la etern idad, o desde siempre, lo que qu ie ­
re decir que negaba la Creación. M a im on ides  no se a trev ió  a seguirle 
tan lejos, pero declaró que no hay medio c ien tí f ico  para ac la ra r  este 
problema (lo que en su época correspondía a la verdad y al estado de 
'a ciencia) y que por lo tan to  al f in  y al cabo es asunto de la fe. En 
este punto M aim on ides se muestra ya como un hombre perfectamente 
moderno, un verdadero precursor del pensamiento: para las cosas de 
la fe no existe prueba c ien tí f ica , son precisamente asuntos que no de­
penden del saber sino de la necesidad in te r io r  del hombre. M a im ó n i-  
des mismo no estaba dispuesto a hacer un "S a c r i f ic iu m  in te l lec tus"  es 
decir sacr if ica r la in te ligencia. No renunció jamás al derecho y a la 
obligación de usar la fuerza in te lectua l que Dios le había o torgado. . . 
ni en aras de este mismo Dios o de la relig ión. Conocedor de la c ien ­
cia de su época y de la f i losofía  ar is to té lica, t ra tó  de poner a éstas 
de acuerdo con la trad ic ión  religiosa. Su gran precursor y maestro 
Averroes guardó solamente para su protección y seguridad persona!, 
una tenue capa de re o f ic ia l musulmana, en verdad Averroes era m a ­
teria lis ta, negaba la inm orta l idad  del a lma. M a im on ides era un 
hombre pro fundamente  religioso, pero encontró a su Dios en la sabi­
duría y en la Natura leza. No estaba lejos de ideas panteistas. Más 
tarde en la Edad M edia  surgió un en igm ático  sabio árabe de nombre 
Avicebron, probablemente el p r im er representante decid ido del pan­
teísmo. Solamente en época reciente se mostró que se tra taba de un 
seudónimo del gran poeta judío-español Salomón Ibn Gabirol, anter ior 
y precursor de Moisés Maimonides.

En su ensayo de poner a la Biblia de acuerdo con la f i losofía 
ar is toté lica, M a im onides era precursor y maestro de Santo Tomás de 
Aau ino. Tomás de A qu ino  conocía las obras y la f i losofía de M a im ó- 
nides por árabes y judíos que llegaron en gran número a la corte del 
emperador a lemán Federico II quien residió en 'Palermo y tra jo  a los 
sabios árabes y judíos que ya sufrían ciertas persecuciones en la pe­



nínsula ibérica (en aquella época más por fanáticos mahometanos 
que cristianos) y quien era un hombre más moderno que muchos en 
el renacim iento  posterior (ordenó por ejemplo autopsias de cadáveres 
en la Universidad de Salerno, m ientras que en el renacimiento Leo­
nardo da V inc i tenía que arriesgar su vida para procurarse clandesti­
namente cadáveres para estudios c ien tí f icos).  Federico II fue muy 
atraído por la f i losofía  de los discípulos de Averroes y por la filosofía 
de pensadores judíos. . . Aunque Federico II era el gran enemigo del 
Papa, excomulgado y combatido, tenía relaciones con Tomás de Aqui- 
no quien era un fa m i l ia r  del Emperador. (Este era h ijo  de una p r in ­
cesa normanda y por este lado pariente del gran Doctor de la Iglesia 
Tomás de A qu ino )  . Igual a Maimónides, Santo Tomás tra tó  de fu n ­
dam entar la re lig ión, la f i losofía , la dirección del espíritu por el pen­
samiento y la razón, por eso era creador de un magníf ico  sistema ló­
gico y en c ierto  sentido enemigo de la mística y del misticismo entre 
los católicos, lo m ismo que M aim ónides entre los judíos. Oue el to­
mismo, la f i losofía  cr is t iana de mayor v ita l idad  y de gran importancia 
hasta hoy, sea una f i loso fía  lógica, racionalista y aristotélica, era una 
verdadera revolución contra el neoplatonismo místico de los primeros 
pensadores cristianos, y esta transform ación sigue la vía indicada por 
el f i lóso fo  judío Moisés Ben M a im u n .

Pero M a im ón ides  iba mucho más lejos en su panteísmo de lo que 
era posible al ca tó l ico  Tomás, en este punto como también en otro 
muy im portan te , era precursor del más gran fi lósofo de origen judío 
después de él: de Baruj Spinoza. No solamente en cierto pensamien­
to panteista era precursor de Spinoza, sino también en un ensayo de 
explicación racional de la Biblia, aunque no tan c ientíf icamente como 
el "T ra ta d o  T eo lóg ico -po lí t ico "  de Spinoza. Le era imposible a M a i ­
mónides creer en todos los cuentos fantásticos que se encuentran en ia 
Biblia y por lo tan to  los explicó como simbólicos.

M a im ón ides  ve en Dios en p r im er lugar al creador y conservador 
de las leyes de la na tura leza, en verdad su fe a este respecto es bas­
tante parecida a la de A lb e r t  Einstein.

Dice de los m ilagros:
'Por un m ilag ro  aunque implique un cambio de la naturaleza, 

Dios intervendrá solamente en la existencia de un individuo, pero 
jamás cam biará de modo maravil loso la natura leza de la humanidad. 
No quiero decir que sería d if íc i l  para Dios cambiar la naturaleza h u ­
mana, pero según indica la tora, Dios nunca lo quería".

Cuanto más M aim ónides progresa en sus ideas, tanto menos 
personal se vuelve Dios, es decir que no es un "hom bre " ,  no corres­
ponde a la idea de un hombre en el sentido de los dioses paganos. 
También en este cam ino le siguió Santo Tomás quien no conoció la

M AIM O NIDES,  f i l o s o f o  de l a  EDAD MEDIA 3 5



6 ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

unión personal con Dios como los místicos. Corresponden también 
en sumo grado a la evolución de las religiones superiores que progresi­
vamente se a le jan  de la magia, es decir el deseo de in f lu i r  sobre las 
fuerzas de la N a tu ra leza  por prácticas religiosas y se d ir igen a una 
esp ir i tua l idad  pura, a la idea y el en tend im ien to  puro de Dios. Deci­
d idamente M a im ón ides desprecia la fe y la piedad que buscan recom­
pensa. "E l hombre no d irá :  — "C u m p lo  las prescripciones de la Tora 
y me ocupo de su sabiduría, para recib ir su bendic ión o para que me 
haga d igno de una vida en el mundo venidero. No es justo servir a 
Dios de este modo. Quien hace eso, sirve a Dios por miedo, lo que 
no está al nivel de los profetas y de los sabios.— "  O en otro lugar:

" N o  d irá  el hombre perfec to : — Si vivo en las virtudes y evito 
los vicios, como Dios manda, ¿cuál será mi recompensa?— " .

Dice tam bién  de los que buscan títu los y honores, como el de 
"R a b i " ,  " J u e z " ,  "S a b io " .  . . a una recompensa en e1! más a l lá :  "T odo  
eso es despreciable. Solamente es necesario recompensar debido a 
la razón débil del hombre, que pone como f in  de la ciencia otra cosa 
que la misma ciencia, y p regun ta : ¿Con qué f in  estudiamos?". Según 
M aim ónides Dios no se ocupa del ind iv iduo, solamente el necio saca 
conclusiones de sí m ismo y se pone en el centro del mundo. En cierto 
sentido es una negación de la f i losofía  idealista y subjetiv ista. Por 
eso combate el pesimismo sub je t iv is ta : — El ton to  se imagina que todo 
el Ser es para él y que no hay nada fuera de é l  Si algo llega a ser 
d iferente  de sus deseos, saca la conclusión de que la Existencia es 
mala.—  Estas palabras parecen casi d ir ig idas contra ciertas formas 
del existencia lismo moderno.

Dios queda lejos. Se lo conoce por estudio, por sabiduría, por 
ciencia. La recompensa se encuentra precisamente en el estudio y en 
el saber mismo y en una vida recta y ética, no hay que esperar otra 
recompensa. Dios y la N a tu ra leza  no están al servicio de cada cual, 
no se ocupan de! destino personal.

El estudio y el conocim iento deben ser activos y creadores: Es­
tud io  que no está conectado con a lgún  traba jo  se vuelve pecado, el 
hombre llega a robar a otras creaturas. Esta ¡dea de un estudio ac­
tivo, conectado con traba jo  corresponde a la ¡dea moderna de la c ien­
cia, an t ic ipando a Bacon y superando a todos los griegos, inc lu ido a 
Aristóteles, que eran puros racionalistas que dejaron el t raba jo  a los 
esclavos. La obra cumbre de M aim ónides es el "M o ré  N ebu jim  . 
El Maestro de los Débiles, escrito o r ig ina lm ente  en árabe pero t radu ­
cido al hebreo en vida del autor. No hay que entender por "Débiles 
a los débiles mentales, para eso el l ibro es demasiado d if íc i l  y p ro fun ­
do, es más bien un guía de fi lósofos errantes que se encuentran en 
confl ic tos con la trad ic ión. La Biblia para M aimónides es esencial­



m a i m o n i d e s , f i l o s o f o  d e  l a  e d a d  m e d i a 3 7

mente La Verdad, pero también la f i losofía es verdad y no duda de la 
verdad de sus propias observaciones científicas. T ra tó  de reunir estas 
verdades diferentes, un problema tantas veces tratado después de él, 
en el fondo el gran problema de Santo Tomás y de sinnúmero de 
hombres de ciencia creyentes después de él. A  veces, como en cuanto 
a <!a etern idad del mundo, M aim ónides se vuelve en contra de A r is ­
tóteles. Pero en general el mundo de Maimónides es un mundo real 
con leyes racionales, es decir intelegibles. El Espíritu no es diferente 
de la M a te r ia  sino que la penetra. El mundo terrenal está dominado 
por el "Sejel poe l" ,  el espíritu de la Razón que para el filósofo es 
idéntico con el "R u a j Hakodesh", la Fuerza de lo Santo, que está por 
encima del espíritu humano, pero tam bién está en él.

En su "M is h n e  T o ra "  M a im ónides cree decididamente en la in ­
m orta l idad  del a lm a en el sentido del Ta lm ud  y de los rabinos, era 
este uno de los artícu los fundam enta les de la fe que él estableció. Más 
tarde le surgieron dudas al respecto, es muy probable que estas dudas 
le eran inbuidas por Averroes. En una resurección y una vida perso­
nal no creía en los años postrimeros de su vida. Por la fuerza de la 
razón, la Irrad iac ión Divina entra al hombre. Maimónides dice:

"Esta es la que en el hombre hace bro tar el Conocim iento y por 
esa fuerza de la Razón está dicho: lo creó en la Imagen de Dios".

La inm orta l idad  es la inm orta l idad  de la Razón, solamente lo 
s ign if ican te  se conserva, solamente lo espir itual y el espíritu, hay algo 
como una selección ar is tocrática de da inm orta l idad, solamente lo que 
es digno y lo que vale quedará conservado. M aimónides establece una 
d iferencia  m uy im portan te  entre espíritu y alma. El alma, lo ind iv i­
dual con todos sus defectos y deficiencias, con sus impurezas e im ­
pulsos, es morta l,  inm orta l es el espíritu, la fuerza de pensar y lo 
logrado por el espíritu. El Pensamiento está por encima de la V ir tud  
o más bien es para Moisés Maimónides la suma virtud. En este punto 
se acerca en su racionalismo a Sócrates (V ir tud  es Saber) con quien 
por lo general poco se encuentra. Posteriormente se le hizo el repro­
che de haber sido exageradamente intelectual y que los valores senti­
mentales y morales quedaron en segundo lugar. Los místicos judíos 
eran desde luego contrarios a Maimónides como en el fondo los mís­
ticos católicos no son precisamente los discípulos de Santo Tomás, en 
muchas escuelas con tendencia al mistic ismo y a la profundización 
sentimental de la religión, fue prohibido a los alumnos leer las obras 
del "R a m b a m "  como Maimónides fue denominado entre los judíos.

Maimónides consideraba a Dios elevado sobre los pequeños pro­
blemas del comportam iento  cotidiano, de recompensa y pena de los 
hombres, por lo tanto su moral no puede ser una moral religiosa en 
un sentido ingenuo. Pero era el primero entre todos los filósofos y



teólogos que se dio cuenta de que Dios está fuera de la esfera del 
conoc im iento  y de la observación humana, él como primero combatió 
el an tropom orf ism o, a lo que más tarde el f i lósofo  m ateria l is ta  a le ­
mán Feuerbach caracter izó  irón icamente con la expresión de que "E! 
Hombre haya creado a Dios en su Im agen".  Para M aim ónides Dios 
no es hum ano ni personal. Aunque adm itía  y tra taba de probar la 
Existencia de Dios, en lo ú l t im o  Dios está fuera de la esfera del co­
nocim iento. "Pero más que todo fuera de las medidas hum anas".

"P o r  lo tan to  no existe relación entre El y el t iempo que es una 
cua lidad inherente a los cuerpos en m ovim ien to ; tampoco existe re la­
ción entre El y el espacio. Hay que p regun ta r si existe una relación 
entre El y a lguna de las cosas independientes creadas por El, relación 
por la cual El podría ser defin ido. El, que sea alabado, posee una 
existencia necesaria, todo fuera de El solamente una existencia posi­
ble. Por lo tan to  no puede ex is t ir  n inguna reciprocidad entre Dios y 
las cosas (creadas) pues no se in f luyen  de una manera parecida. No 
existe n inguna relación entre El y cua lqu ie r  cosa de Su creac ión".

No hay personalidad de Dios que sería demasiado terrenal y 
demasiado igual a las "c re a tu ra s "  o "cosas".

Dice por f in  que solamente pueden aducirse caracteres negativos 
de Dios, solamente somos capaces de decir lo que El no es. A l f in  
hasta la Unidad de Dios le parece demasiado humana. Precisamente 
esta idea impersonal de Dios es la que el hombre de ciencia, el hom ­
bre moderno acepta y la idea que un Einstein tiene de Dios se parece 
sorprendentemente a la de Maimónides.

Ya hemos mencionado que aunque siempre fue reconocido como 
gran maestro, los judíos en su estado de opresión buscaron solaz en el 
mistic ismo. Por sus discípulos judíos y más todavía árabes, las ideas 
de M aimónides eran de suma in f luenc ia  sobre la i lum inada corte de 
Federico II (el emperador del siglo 13, no e!l rey de Prusia) y espe­
c ia lmente sobre el pensamiento del más grande de los fi lósofos ca tó­
licos. La ¡dea de Dios de Santo Tomás es casi la misma que la de 
AAaimónides. Santo Tomás no cita jamás el nombre de Maimónides 
aunque a veces casi lo copia. Pero en la Edad M edia  no existía la 
condenación del "p la g io " .  Probablemente M aim ónides habría esta­
do muy de acuerdo con la enorme in f luenc ia  y d ifus ión de sus ense­
ñanzas, a él le importaba el espíritu ( como espíritu universal e 
inm orta l)  no la inm orta l idad  personal y la fam a personal. Santo 
Tomás usó tam bién muchas páginas de Averroes en sus obras lógicas 
y juríd icas aunque lo a taque en lo teológico. . . pero nunca cayó el 
qran domin ico en los ataques groseros y salvajes que otros autores 
cristianos y mahometanos lanzaron contra Averroes. La "Teodicea 
en la "Sum a contra Genti les" de Santo Tomás tiene la misma idea de

3 S  ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL



Dios que el "M o ré  N e b u j im " ,  es sin dudo in f lu ida  por él. Así por vía 
de la segunda escolástica y el tomismo, las ideas de Maimonides son 
todavía hoy muy activas en el mundo cristiano.

Una vez más queremos insistir en la am p li tud  espiritual del siglo 
X I I  y de la pr imera m itad  del Siglo X I I I ,  una verdadera época de i lu ­
m inación. El gran pensador judío con ideas muy revolucionarias y 
extrañas para su época, un hombre que pensaba como un hombre de 
ciencias contemporáneas, llegó a ser a lgo como jefe de su pueblo, el 
más grande pensador cr is t iano de su época, un pensador agudo y a ve­
ces m uy con tra r io  a trad ic iones anteriores, fue elevado a los altares. . . 
m ientras que en lia época " i lu m in a d a "  del renacimiento el gran con­
t inuado r  de las ideas de M aim onides (de quien no se si lo haya co­
nocido) G iordano Bruno m urió  en la hoguera y en la época ya revo­
luc ionaria  de la Reforma y en Am sterdam , una ciudad muy progresista, 
el más gran f i lósofo  judío y el más gran seguidor de Maimonides, 
Baruj Spinoza, fue expulsado de la comunidad judía.

Queremos todavía agregar que M aimonides no carecía de n in ­
guna manera de moral, era como d ir igente de su pueblo y como médico 
un hombre de la vida práctica. Solamente que para él Dios no es el 
guard ián  de la moral o del com portam iento  humano. Estuvo desde 
luego siempre sujeto a las prescripciones éticas de la Biblia. Pero es 
muy im portan te  en este f i lós ifo  que en a lto  grado era hombre del 
mundo y médico, la moral que arreglaba las relaciones entre los hom ­
bres. M u y  im portan te  es que para él lo esencial era la tolerancia, la 
igualdad de los seres humanos, lo vemos en su magníf ica oración mé­
dica; en la cual quizás ruega menos a Dios, de io que prescribe a sí 
m ismo y a sus discípulos las reglas de su comportam iento y de su 
o b ra :

"P erm ítam e  devolver la fuerza (salud) a los pobres y a los ricos, 
a los buenos y a los malos, a los amigos y a los enemigos".

Como nuestra obligación para con Dios no depende de lo que El 
se digne darnos, tampoco la obligación para con los congéneres (y 
especialmente la ac t i tud  del médico) no depende de la condición de 
am igo o enemigo, de bueno o malo, hay que ayudarlos de todos modos 
y en todo caso.

Durante siglos Maimonides es considerado como gran maestro 
por su pueblo, al f in  y al cabo la misma palabra "R a b i"  quiere decir 
"m a e s tro "  y el t í tu lo  de "R o m b a n "  es algo como gran maestro. En­
señar a los niños era para él la mayor obligación humana, junto a la 
ayuda a los enfermos, y las palabras de Maimonides (de su Mishne 
T o ra " )  parecen todavía hoy válidas:

m a i m o n i d e s ,  f i l o s o f o  de l a  e d a d  MEDIA 3 9



4 0  ANALES DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL

" H a y  que establecer maestros para los niños en cada provincia, 
en cada munic ip io , en cada pueblo. Los habitantes de una ciudad 
que no tiene maestro para sus niños deben quedar en el interdicho, 
hasta que pongan maestros a sus niños. Si no lo hacen la c iudad se 
condena, el mundo se basa en la respiración de los niños de escuela".


