




 Crítica y Derecho  


Revista Jurídica 

  e-ISSN 2737-6281 / p-ISSN 2737-629X 

 https://revistadigital.uce.edu.ec/index.php/criticayderecho/issue/view/297    



  

 Desafíos contemporáneos del derecho y la democracia 







 La voluntad política de los pueblos indígenas y sus instituciones: El caso del ejército zapatista de liberación nacional  

  

  

 The political will of indigenous peoples and their institutions: The case of the zapatista army of national liberation  







 


Luis Enrique Bruno Vázquez 

Licenciado en Derecho. Estudiante en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. México. 

luisenriquebrunovazquez@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0005-1204-737X 






Yessika Mabel Cepeda Arellano 

Doctora en Economía Política del Desarrollo. Catedrática en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. México. 

yessika.cepeda@correo.buap.mx 

https://orcid.org/0000-0003-0253-2783 



 

 

 

 

 

 

 

 



https://doi.org/10.29166/cyd.v7i12.8756      

Recibido: 2025-08-08 / Aceptado: 2025-11-10 / Publicado: 2026-01-05

 Crítica y Derecho. Revista Jurídica. Vol. 7(12), (enero - junio, 2026). pp. 15-27. 



16 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 


RESUMEN 

En  el  desarrollo  de  la  vida  pública  de  México  han  surgido  nuevos  actores  políticos  que destacan  por  tener  una  identidad  colectiva  que  generan  nuevas  herramientas  de representación para el  ejercicio  del  poder.  El  Estado  mexicano,  desde su sistema  político, destaca por una rigidez jurídica colonialista que, en los hechos, impone un etnocentrismo que somete las formas de representación política en torno a la partidocracia mexicana. El objetivo de  la  presente  investigación  gira  en  torno  al  análisis  del  neozapatismo  esgrimido  por  el Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), el cual ha creado un sistema de gobierno que  responde  directamente  a  las  asambleas  comunitarias.  Esto  se  logrará  mediante  un trabajo narrativo-histórico documental que permitirá explicar el contexto por el que mandar obedeciendo se puede ver como un trasfondo filosófico que han forjado los pueblos indígenas al tenor de un pacto social surgido de una crisis, y que les permiten dirigir sus instituciones. 

Como  conclusión,  se  argumenta  que,  el  ejercicio  del  poder  es  vinculante  para  el neozapatismo, por ello, está sometido a una constante vigilancia directa de quienes sufren directamente  sus  efectos:  las  asambleas  de  mujeres  y  hombres  como  fuente  original  de soberanía indígena autónoma. 

 Palabras  Claves:  autonomía  indígena,  neozapatismo,  democracia  comunitaria, mandar obedeciendo, estado-nación, sujeto político colectivo. 


ABSTRACT  

In the development of public life in Mexico, new political actors have emerged who stand out for having a collective identity that generates new tools of representation for the exercise of power.  The  Mexican  state,  through  its  political  system,  is  characterized  by  a  colonial  legal rigidity  that,  in  reality,  imposes  an  ethnocentrism  that  subjugates  forms  of  political representation  around  the  Mexican  party  system.  The  objective  of  this  research  revolves around the analysis of neozapatismo advocated by the Zapatista Army of National Liberation, which has created a system of government that directly responds to community assemblies. 

This  will  be  achieved  through  a  narrative-historical  documentary  work  that  will  explain  the context in which 'to lead by obeying' can be seen as a philosophical background forged by indigenous peoples in response to a social pact arising from a crisis, allowing them to direct their  institutions.  In  conclusion,  it  is  argued  that  the  exercise  of  power  is  binding  for  neoZapatismo; therefore, it is subjected to constant direct oversight by those who suffer its effects: the  assemblies  of  women  and  men  as  the  original  source  of  autonomous  indigenous sovereignty. 

 Keywords: 

indigenous 

autonomy, 

neozapatismo, 

community 

democracy, 

commanding by obeying, nation-state, collective political subject. 


INTRODUCCIÓN 

Desde  el  momento  en  que  el  Imperio  Español  comenzó  a  perder  su  poder  soberano  y  el liberalismo irrumpió en las Cortes de Cádiz (1808–1812), la configuración ideológica de los futuros  gobiernos  en  el  territorio  de  la  Nueva  España  experimentó  transformaciones significativas.  Este  proceso  estuvo  marcado  por  la  introducción  de  un  régimen  liberal incipiente que trajo consigo ideas como la separación de poderes, el control parlamentario y el  federalismo  constitucional.  Dichos  principios  se  incorporaron  tanto  desde  las  formas políticas  peninsulares  como  novohispanas,  particularmente  a  través  de  la  Constitución  de Cádiz,  y  se  vieron  influenciados  también  por  el  pensamiento  ilustrado  europeo.  En  este contexto,  la  concepción  del  poder  soberano  dejó  de  ser  una  prerrogativa  exclusiva  del monarca y comenzó a entenderse como un mandato popular sustentado en el contrato social, conforme a la propuesta de Rousseau (1762). El ciudadano se definía entonces como parte de  una  colectividad  regida  por  la  igualdad  ante  la  ley,  lo  que  implicaba  la  disolución  de regímenes  como  la  república  de  indios.  Esta  visión  emergía,  además,  en  un  contexto  de La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

17 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



capitalismo global naciente, en el que el individuo era concebido como racional, portador de derechos naturales y propietario del producto de su trabajo (Locke, 1690). 

Según Breña (2021), la élite criolla de América Latina celebró las independencias más por  el  interés  de  ocupar  los  cargos  reservados  a  los  peninsulares  que  por  una  convicción profunda en los principios ilustrados. En el caso mexicano, la independencia fue inicialmente un proceso de sustitución de élites, más que una transformación estructural. Los ideales de igualdad  y  libertad  se  incorporarían  de  forma  posterior  y  parcial,  debido  a  que  ponían  en riesgo el orden social jerárquico. En ese sentido, el Plan de Iguala, formulado por Iturbide, puede  interpretarse  como  una  reacción  conservadora  frente  a  la  Constitución  de  Cádiz, negociada con sectores privilegiados como los militares, los grandes propietarios y la Iglesia. 

Como  afirma  Clavero  (1994),  en  los  primeros  momentos  del  constitucionalismo hispanoamericano  "no  serían  así  de  entrada  nunca  los  indios  estrictamente  ciudadanos, sujetos de pleno derecho, pero sí comprendidos en el interior de un sistema constitucional que conocía y manejaba perfectamente dicha discriminación" (pp. 35–36). Este punto marca el inicio de un largo proceso de aculturación política. Durante el siglo XIX, la hegemonía de la  religión  como  fundamento  de  legitimación  fue  sustituida  gradualmente  por  un  discurso secular del progreso, en el que las identidades étnicas fueron invisibilizadas en el derecho positivo. Bajo una pretendida homogeneidad ciudadana, se institucionalizó un etnocentrismo mestizo,  donde  "ser  indio"  se  convirtió  en  una  categoría  abstracta  sin  efectos  jurídicos materiales ni protección efectiva. 

Incluso tras la caída del porfiriato, el Estado posrevolucionario de la primera mitad del siglo  XX  adoptó  un  nacionalismo  indigenista  que  instrumentalizó  elementos  culturales indígenas  dentro  del  aparato  ideológico  estatal.  En  este  marco,  la  categoría  "indígena" 

adquiere una  función analítica  que  permite  comprender  la posición  subordinada que  estos pueblos ocupan en el sistema social dominante. Como sostiene Fábregas (2021), se trata de una categoría que no refleja una situación estática, sino el resultado de un proceso histórico de dominación colonial. En consecuencia, dicha categoría da cuenta de relaciones de poder asimétricas que se han mantenido bajo nuevas formas institucionales. 

Hobsbawm (2012) contribuye a esta visión crítica al señalar que la legitimidad estatal moderna no se fundamenta necesariamente en elementos como la lengua, la raza o la cultura originaria.  Las  justificaciones  del  Estado-nación  son,  en  muchos  casos,  productos  de negociaciones entre élites que instrumentalizan los protonacionalismos para construir relatos nacionales. Así, no es la nación la que origina al Estado, sino el Estado el que fabrica a la nación. 

A lo largo de este proceso, el sujeto político indígena ha ido emergiendo tanto en su dimensión individual como colectiva. Aunque su exclusión ha sido sistemática, también ha desarrollado  formas  de  resistencia  frente  al  proyecto  homogenizador  de  las  élites, reclamando una participación real en la comunidad política. Esta situación obliga a cuestionar si no es momento de plantear un nuevo contrato social, basado en una integración originaria y no meramente reactiva. 

En este sentido, Bobbio (2022) advierte que el poder público no debe pactar en secreto el destino de los ciudadanos, pues estos deben tener siempre la capacidad de velar por sus intereses mayoritarios. De lo contrario, los pactos se convierten en mecanismos de defensa de intereses particulares disfrazados de voluntad general. 

Según  Córdova  (1972),  las  condiciones  geográficas  del  territorio  mexicano  ofrecían serios  obstáculos  para  la  articulación  de  un  poder  central  eficaz.  La  existencia  de  selvas, desiertos y cordilleras dificultó durante siglos la comunicación entre regiones, provocando que muchas comunidades vivieran en condiciones de aislamiento. Esta realidad contribuyó a la consolidación  de  un  Estado  con  soberanía  desigual:  fuerte  en  el  centro  y  débil  en  las periferias. 

En este marco, el Estado mexicano ha sostenido una visión jurídico-centrista sobre los pueblos  indígenas.  Como  señala  Arellanes  (2014),  el  Estado-nación  hegemónico  se estructura  a  partir  de  un  derecho  positivo  cuya  norma  suprema  es  la  Constitución,  lo  que refuerza una concepción unitaria e indivisible del territorio nacional. Desde esta perspectiva liberal, Bobbio (2021) recuerda que de las tres premisas del liberalismo —libertad, igualdad y 

  

 7(12), pp. 15-27. 

18 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 

fraternidad—, sólo la primera y la última han sido medianamente satisfechas, mientras que la igualdad ha permanecido como una  promesa  incumplida,  especialmente para  los  sectores históricamente excluidos. 

En este contexto, Gaytán (2023) propone comprender la nacionalidad como un hecho cultural  dinámico,  que  está  en  permanente  construcción  a  través  de  procesos  de intercomunicación transcultural. La nacionalidad, así entendida, no se identifica con la patria ni  con  el  nacionalismo  tradicional,  sino  que  se  reconstruye  constantemente  a  partir  de  las experiencias históricas compartidas y disputadas. 

Por  último,  es  necesario  distinguir  entre  conceptos  como  multiculturalismo  y pluriculturalismo, hoy presentes en el lenguaje jurídico-político. Según Bonfil Batalla (1987), estos  conceptos  forman  parte  de  lo  que  él  denomina  "indianidad",  entendida  como  una construcción política que se manifiesta en las luchas por la autodeterminación de los pueblos originarios dentro de contextos plurinacionales. 

En  el  contexto  actual  la  Constitución  Política  de  los  Estados  Unidos  Mexicanos (CPEUM), como pacto político fundacional ha estado sujeto a expresiones del sujeto político indígena que han influenciado en sus numerosas modificaciones a los que como pacto social está sometido, tan es así que la evolución del artículo segundo constitucional, particularmente la de 2001 y 2024, reconoce a los pueblos indígenas como sujetos de derecho público, tanto en su dimensión individual como colectiva1. Sin embargo, dicho reconocimiento debe ir más allá  de  lo  declarativo  y  traducirse  en  transformaciones  estructurales  que  permitan  una inclusión efectiva y equitativa en el modelo de Estado. 

Este cambio en la redacción del artículo segundo responde como se ha afirmado antes a la movilización de los sujetos políticos indígenas que han ejercido acción política desde la sociedad civil en confrontación al Estado mexicano, que ha tenido que reconocer por fuerza de la presión política el derecho a la autodeterminación de los pueblos indígenas. 

Lo anterior es así porque la sociedad civil mexicana puede ser entendida como un ente en  constante  transformación.  Aunque  está  atravesada  por  un  discurso  nacionalista  que  la homogeneiza, en realidad se manifiesta como un mosaico de diversidad étnica y multicultural, basta con recorrer cualquier región del país para advertir la existencia de múltiples “Méxicos”, cada  uno  con  sus  propios  acentos,  usos,  costumbres  y  formas  de  entender  la  religión,  la gastronomía e incluso la convivencia social. 

En este sentido, la vida cotidiana de las comunidades indígenas no puede reducirse al concepto  de  folklore  que  prevalece  en  el  imaginario  colectivo.  Su  modo  de  vida  está sustentado  en  una  cosmovisión  arraigada  en  una  realidad  empírica  y  en  una  concepción filosófico-espiritual  propia.  A  partir  de  esta  visión  del  mundo  han  surgido  formas  de organización social y política que, en muchos casos, representan una respuesta a la exclusión y al verticalismo de las estructuras de poder convencionales. Así, han emergido modelos de representación que se apartan de los esquemas establecidos por la Constitución y las leyes del Estado mexicano. Estas nuevas formas políticas - administrativas forjadas en el seno de las comunidades, se basan en principios de democracia directa, con asambleas comunitarias, representantes  sujetos  a  mandatos  vinculantes,  rotación  periódica  de  cargos  y  un compromiso absoluto con los intereses de la colectividad. 

Desde  esta  perspectiva,  el  sujeto  político  activo  no  solo  responde  a  las  estructuras establecidas, sino que también tiene la capacidad de proponer y poner en práctica nuevas formas de organización social y política. En este sentido, los pueblos indígenas han desafiado las  estructuras  tradicionales  del  Estado  al  imaginar  y  materializar  modelos  alternativos  de autogobierno,  adaptados  a  su  cosmovisión  y  necesidades  específicas.  Un  ejemplo paradigmático de este fenómeno es el Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), que desde su irrupción en la escena política en 1994 ha planteado una forma de organización basada en la autonomía, la autogestión y la democracia comunitaria. A través de sus Juntas 1 Dicha afirmación se realiza conforme a la interpretación armónica y funcional del artículo segundo constitucional en los párrafos cuatro, cinco y especialmente el sexto que reza: Se reconoce a los pueblos y comunidades indígenas como sujetos de derecho público con personalidad jurídica y patrimonio propio. Congreso de los Estados Unidos Mexicanos. (2024).  Constitución Política de 

 los 

 Estados 

 Unidos 

 Mexicanos. 

Diario 

Oficial 

de 

la 

Federación. 

Artículo 

2º. 

Recuperado 

de 

https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf_mov/Constitucion_Politica.pdf La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

19 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



de Buen Gobierno y sus municipios autónomos, el zapatismo ha construido un modelo de autogobierno  que  desafía  la  lógica  del  Estado-nación  y  propone  una  alternativa  desde  las bases comunitarias. 

Este no es un caso aislado. En diversas regiones del país, otras comunidades indígenas han  implementado  sistemas  de  gobierno  propios,  como  en  Cherán,  Michoacán,  donde  la población  decidió  expulsar  a  los  partidos  políticos  y  organizarse  mediante  un  consejo  de gobierno basado en usos y costumbres. Este fenómeno demuestra que, lejos de ser simples receptores de políticas públicas, los pueblos indígenas son actores políticos con la capacidad de  redefinir  las  reglas  del  juego  y  construir  modelos  de  gobernanza  que  respondan  a  sus realidades. Así, su lucha no es solo por el reconocimiento jurídico, sino por la materialización de  un  ejercicio  efectivo  de  autonomía  que  transforme  la  relación  entre  el  Estado  y  las comunidades. 

No puede pasarse por alto el papel que han desempeñado tanto el Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN) como la comunidad Ke’eri de Cherán en la configuración del escenario  político  nacional,  pues  ambos  se  han  constituido  como  actores  políticos  clave, aunque a través de métodos distintos. 

El EZLN ha operado desde su origen en la clandestinidad y, en gran medida, sigue al margen de la legalidad estatal. Esto se debe a su naturaleza insurgente y a su declaración de  guerra  contra  el  Estado  mexicano  en  enero  de  1994,  cuando  denunció  la  exclusión sistemática  de  los  pueblos  indígenas  dentro  de  un  régimen  etnocéntrico  y  colonialista.  No obstante, su influencia en la legislación mexicana es innegable, particularmente a través de los Acuerdos de San Andrés Larráinzar, firmados en 1996 entre el EZLN y el gobierno federal. 

Estos  acuerdos  representaron  el  primer  gran  intento  de  reconocimiento  de  la  autonomía indígena  en  México,  estableciendo  compromisos  en  materia  de  autogobierno,  libre determinación, reconocimiento de los sistemas normativos indígenas, participación política y acceso equitativo a la justicia y a los recursos naturales. 

Sin embargo, el Estado mexicano incumplió los Acuerdos de San Andrés al aprobar en 2001  una  reforma  constitucional  sobre  derechos  indígenas  que  limitó  el  alcance  de  la autonomía  y  restringió  la  jurisdicción  indígena  al  marco  estatal,  negando  así  la  plena autodeterminación de los pueblos originarios. A pesar de este retroceso, los acuerdos fueron un parteaguas en la visibilización de las demandas indígenas y dieron pie a reformas en varios estados de la República, donde se reconocieron sistemas de gobierno basados en usos y costumbres,  como  en  Oaxaca  y  Michoacán.  Además,  contribuyeron  al  debate  sobre  los derechos colectivos de los pueblos indígenas en el marco del Convenio 169 de la OIT y la Declaración  de  la  ONU  sobre  los  Derechos  de  los  Pueblos  Indígenas,  fortaleciendo  así  la lucha por la autodeterminación indígena en México. 

Por otro lado, la comunidad Ke’eri de Cherán emergió como actor político desde una insurrección  popular  iniciada  en  abril  de  2011.  La  comunidad  se  levantó  contra  la  tala clandestina promovida por el crimen organizado, el aumento de la violencia e inseguridad, y la división política impulsada por las élites locales afiliadas al PRI y al PRD. En respuesta a estas  amenazas,  el  pueblo  expulsó  a  los  partidos  políticos  y  estableció  un  sistema  de autogobierno, basado en su propia estructura comunitaria y en los principios de democracia asamblearia y rotación de cargos. 

La lucha de Cherán ha sido un referente clave en la legislación mexicana desde 2011. 

La resistencia de la comunidad llevó a la Suprema Corte de Justicia de la Nación (SCJN) a reconocer en 2014 el derecho de los pueblos indígenas a elegir a sus autoridades conforme a  sus  usos  y  costumbres,  sin  la  intervención  de  partidos  políticos.  Este  fallo  fortaleció  la aplicación  del  artículo  2º  constitucional,  que  reconoce  la  autonomía  indígena,  y  motivó reformas  en  diversos  estados  para  ampliar  el  reconocimiento  de  los  sistemas  normativos indígenas  en  el  ámbito  electoral  y  gubernamental.  Asimismo,  influyó  en  la  jurisprudencia electoral, facilitando la implementación de consultas indígenas vinculantes y la adecuación de normas estatales a los estándares internacionales de derechos colectivos, en línea con el Convenio  169  de  la  OIT  y  la  Declaración  de  la  ONU  sobre  los  Derechos  de  los  Pueblos Indígenas. 

  

 7(12), pp. 15-27. 

20 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 

Así,  el  EZLN  y  la  comunidad  de  Cherán  representan  dos  métodos  de  lucha  igualmente efectivos dentro de la realidad material de las comunidades indígenas. El neozapatismo ha construido una autonomía de facto, operando al margen del Estado, mientras que Cherán ha logrado el reconocimiento legal de su sistema de gobierno, ejerciendo el derecho desde una perspectiva de insurrección, tal como lo ha expuesto Aragón (2023). 

El  Ejército  Zapatista  de  Liberación  Nacional  (EZLN)  nació  en  1983.  Inicialmente integrado por un reducido grupo de militantes marxistas-leninistas provenientes del norte del país,  el  EZLN  fue  transformándose  progresivamente  al  entrar  en  contacto  con  las comunidades  indígenas  de  Chiapas.  El  mestizaje  ideológico  entre  el  marxismo  y  las cosmovisiones indígenas dio lugar a una propuesta inédita: una insurgencia no orientada a la toma del poder estatal, sino a la defensa de la vida comunitaria, la dignidad y la autonomía de los pueblos originarios. 

Durante la década de los ochentas el EZLN operó en la clandestinidad, organizando asambleas  comunitarias,  creando  redes  de  apoyo  mutuo  y  construyendo  estructuras  de resistencia. El levantamiento armado del 1 de enero de 1994, coincidiendo con la entrada en vigor  del  Tratado  de  Libre  Comercio  de  América  del  Norte  (TLCAN),  fue  una  acción cuidadosamente  planeada  para  llamar  la  atención  nacional  e  internacional.  La  Primera Declaración de la Selva Lacandona denunció al neoliberalismo como una forma renovada de despojo y muerte para los pueblos indígenas, al eliminar las protecciones al campo y someter a las comunidades a la lógica del mercado (EZLN, 1994). 

A diferencia de otras experiencias revolucionarias del siglo XX, el neo zapatismo no se centró en la toma del poder estatal, sino en la transformación del poder desde abajo. Muy pronto,  tras  los  primeros  combates  de  enero  de  1994,  el  EZLN  suspendió  las  acciones armadas y se volcó hacia el diálogo, la construcción de consensos y la movilización social. 

Apostó por la palabra y por la legitimidad ética como armas principales. En los Diálogos de San Andrés Larraínzar (1995–1996), el EZLN planteó una visión radicalmente democrática: el  reconocimiento  constitucional  de  los  pueblos  indígenas  como  sujetos  colectivos  de derecho, con autonomía territorial, política y cultural. 

Sin embargo, el incumplimiento de los Acuerdos de San Andrés por parte del gobierno federal —especialmente durante el sexenio de Ernesto Zedillo— profundizó la ruptura entre el EZLN y el Estado. En respuesta, el zapatismo se retiró del espacio institucional y decidió construir  su  autonomía  en  los  hechos:  en  el  territorio,  en  las  prácticas,  en  las  decisiones cotidianas. Así nacieron los Caracoles zapatistas y las Juntas de Buen Gobierno, formas de autogobierno  comunitario  basadas  en  la  rotación  de  cargos,  formas  ancestrales  de organización, la rendición de cuentas, el respeto a las mujeres, la educación autónoma y la justicia popular. Este proceso, denominado por los propios zapatistas como “la otra política”, desafía tanto al modelo neoliberal como a la democracia representativa liberal (EZLN, 2003). 

El neo zapatismo se presenta, así como una propuesta civilizatoria alternativa, que no busca  reformar  el  sistema  desde  dentro,  sino  construir  un  mundo  nuevo  desde  fuera.  Su consigna  “un  mundo  donde  quepan  muchos  mundos”  resume  una  visión  profundamente pluralista y anticolonial: una crítica estructural al racismo, al patriarcado Estatal, al capitalismo y al Estado-nación homogeneizador. 

En  2006,  el  EZLN  lanzó  “La  Otra  Campaña”,  una  gira  nacional  encabezada  por  el entonces  Subcomandante  Marcos  (actual  Subcomandante  Galeano),  cuyo  objetivo  era escuchar  las  voces  de  los  excluidos  —trabajadores,  indígenas,  mujeres,  migrantes, disidencias sexuales— y tejer una red anticapitalista desde abajo. La Otra Campaña significó una  crítica  contundente  a  la  izquierda  electoral,  a  los  partidos  políticos  y  al  oportunismo institucional.  En  contraste,  el  zapatismo insistía  en  que  la  verdadera  transformación  debía surgir de la sociedad civil organizada, no de los aparatos del Estado. 

Desde  su  irrupción  pública  en  1994,  el  EZLN  entendió  que  la  batalla  también  era simbólica. Su lenguaje poético, irónico, humorístico y profundo rompió con la solemnidad del discurso político tradicional. Usaron metáforas, cuentos, silencios, juegos lingüísticos; así el uso de la risa, la ironía, de la poesía para comunicar su mensaje al mundo también representa un rompimiento de los usos del viejo esquema político que exige formalismo y solemnidad cuasi sacra, ¿de qué otra forma se podría expresar lo que sufre la existencia en el alma y el La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

21 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



corazón de los desamparados?, a ellos les funcionó hablar al nivel de aquellos que también sufren y se desesperan; han bajado el poder del trono, como dijo Juan Villoro más que una evasión o un vano ejercicio de la fantasía, la utopía permite otorgarle un sentido social a la espera, el futuro está al principio, es decir, en los principios. 

El EZLN logró generar una narrativa potente en la que el lenguaje, la estética y la ética se convirtieron en herramientas de lucha. El uso del pasamontaña, por ejemplo, no fue solo una  forma  de  ocultamiento,  sino  un  acto  político:  mostrarse  desde  el  anonimato  para representar a todos los desposeídos. La imagen del Subcomandante Marcos, armado con una pipa y un libro, fue una ruptura estética con la figura clásica del guerrillero. El zapatismo no buscaba un mesías, sino una voz colectiva. 

Uno  de  los  puntos  más  irreconciliables  entre  el  neozapatismo  y  el  sistema  político mexicano  es  su  reivindicación  de  la  autonomía  plena,  tanto  política  como  territorial.  Esta postura  los ha colocado  al  margen  no solo  del poder  estatal,  sino  también  de  los  partidos políticos  —incluidos  los  de  izquierda—,  cuya  lógica  gira  en  torno  a  la  toma  del  poder  y  la administración de instituciones que el EZLN considera estructuralmente corruptas. Desde el incumplimiento de los Acuerdos de San Andrés, el zapatismo ha sostenido que “otro gobierno es  posible”,  uno  que  no  dependa  de  los  tres  niveles  oficiales  de  gobierno,  sino  que  se construya  desde  la  comunidad,  con  base  en  la  reciprocidad,  la  rotación  de  cargos,  la  no profesionalización de la política y el respeto a la diferencia. 

El  zapatismo  representa  también  una  ruptura  epistemológica  con  la  tradición  del indigenismo  estatal.  A  diferencia  del  modelo  paternalista  que  concebía  a  los  pueblos indígenas como objetos de políticas asistencialistas, el neo zapatismo los afirma como sujetos históricos, portadores de proyectos civilizatorios propios. Como señala Bonfil Batalla (1987), el indigenismo2 fue una ideología para justificar la dominación: el EZLN desmonta esa lógica al proclamar que los pueblos originarios son los verdaderos forjadores de la nación. 

Su  consigna  “¡Ya  basta!”3  no  fue  solo  un  grito  de  guerra,  sino  un  llamado  ético.  Al denunciar  el  racismo,  la  desigualdad  y  la  exclusión,  el  neo  zapatismo  reabrió  preguntas fundamentales sobre el México profundo, la relación entre poder y pueblo, y la posibilidad de otras formas de vida. Desde 1994 hasta 2015, el EZLN mantuvo su coherencia: sin pactar con  el  poder,  sin  desviarse  de  sus  principios,  sin  traicionar  a  su  base  social.  En  un  país marcado  por  la  violencia  del  narcotráfico,  las  desapariciones  forzadas  (como  la  de  los  43 

estudiantes de Ayotzinapa en 2014), la corrupción estructural y la crisis de legitimidad de las instituciones, el zapatismo representó una alternativa viva, ética y radical. 

Su impacto también abrió puertas a nuevos sujetos políticos: movimientos feministas, luchas  LGBTIQ+,  ecologismos  comunitarios  y  organizaciones  autónomas  encontraron inspiración en el ejemplo zapatista. El zapatismo se convirtió así en un referente global de resistencia al neoliberalismo, de construcción de mundos posibles y de reconfiguración de lo político más allá del Estado. 

La historia del neo zapatismo no puede comprenderse si se limita al año 1994. Se trata de un proceso histórico más profundo, que hunde sus raíces en la larga resistencia de los pueblos indígenas frente a la colonización, la marginalización y el despojo. Desde la llegada de  los  españoles  en  el  siglo  XVI,  pasando  por  la  rebelión  tzeltal  de  1712,  la  participación indígena en la Revolución de 1910, las luchas campesinas posrevolucionarias, las guerrillas de  los  años  70,  hasta  el  surgimiento  del  EZLN  en  1983,  existe  una  continuidad  histórica marcada por el reclamo de tierra, dignidad, autonomía y justicia. 



2 Para Guillermo Bonfil Batalla, el indigenismo es una ideología construida desde fuera de los pueblos indígenas, que pretende definirlos, estudiarlos, representarlos y conducir su desarrollo sin reconocer su derecho a la autodeterminación. Es una política estatal y cultural que ha funcionado históricamente como un instrumento de control, disfrazado de protección o integración, con el objetivo de incorporar a los indígenas a la sociedad nacional dominante —el  México imaginario— mediante la asimilación, y no  a  través  del  reconocimiento  de  su  propia  civilización  —el   México  profundo.  El  indigenismo,  según  Bonfil,  no  parte  del reconocimiento de los pueblos indígenas como sujetos históricos con proyectos propios, sino que los concibe como problemas a  resolver,  obstáculos  para  el  desarrollo,  o  reliquias  del  pasado  que  deben  ser  superadas.  Bonfil  Batalla,  G.  (1987).  México profundo: Una civilización negada. (pp. 123 – 128) Secretaría de Educación Pública / Instituto Nacional Indigenista. Recuperado 

de https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofias_pueblos_originarios/Mexico_profundo-Guillermo_Bonfil.pdf  



3Originalmente HOY DECIMOS ¡BASTA! Al pueblo de México, expresada en la primera declaración de la selva Lacandona. 

  

 7(12), pp. 15-27. 

22 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 

El neozapatismo representa una ruptura radical con el modelo hegemónico del poder político y con la narrativa estatal posrevolucionaria. No se limita a una crítica del sistema neoliberal o de los partidos políticos, sino que ofrece una propuesta civilizatoria alternativa: la construcción de autonomía desde abajo, basada en la comunidad, la pluralidad, la reciprocidad y el respeto mutuo. Esta propuesta no se inscribe en los marcos convencionales de la izquierda estatalista ni  del  indigenismo  institucional;  es  una apuesta  por  una  democracia  directa  y comunitaria, profundamente anticapitalista, antipatriarcal y anticolonial. 

El  EZLN  no  se  concibió  a  sí  mismo  como  una  vanguardia  iluminada,  sino  como  un instrumento  para  visibilizar  las  voces  silenciadas  de  los  pueblos  originarios.  Su  eficacia política  no  radicó  en  la  fuerza  armada,  sino  en  su  capacidad  para  construir  legitimidad simbólica, discursiva y ética, generando un lenguaje propio que ha inspirado a movimientos sociales  dentro  y  fuera  de  México.  A  través  de  su  resistencia  autónoma,  sus  formas  de gobierno propias, su práctica educativa alternativa y su crítica radical a la representación, el neo  zapatismo  ha  mostrado  que  otro  mundo  no  solo  es  posible,  sino  que  ya  se  está construyendo desde las bases comunitarias. Su resistencia no se limita a la denuncia, sino que encarna una forma distinta de habitar la política: sin jerarquías, sin partidos, sin intereses personales, con un horizonte común que privilegia la vida, la dignidad y la autonomía. En un contexto global donde las democracias formales están cada vez más vacías de contenido, y donde el capitalismo neoliberal ha degradado profundamente el tejido social y ecológico del planeta,  el  ejemplo  zapatista  persiste  como  una  referencia  ética,  política  y  cultural imprescindible. 

La  consigna  “un  mundo  donde  quepan  muchos  mundos”  se  ha  convertido  en  una interpelación  universal:  una  crítica  a  la  homogeneización  impuesta  por  el  capital  y  una afirmación  de  la  diversidad  como  principio  político.  No  se  trata  solo  de  resistir,  sino  de 

“reexistir”,  de  crear  nuevas  formas  de  vida  en  común,  nuevas  pedagogías,  nuevas epistemologías, nuevas formas de organización social que desafían las lógicas dominantes. 

El neo zapatismo, en ese sentido, no es solo un movimiento indígena o mexicano: es una semilla de transformación planetaria. 


DESARROLLO  

1. Fundamentos ético-políticos de la autonomía zapatista: mandar obedeciendo, ética rebelde y la Ley Revolucionaria de Mujeres 

En  el  entramado  político,  administrativo  e  institucional  del  zapatismo,  tres  fundamentos configuran una ética insurgente radical que ha logrado articular autonomía, autogobierno y subjetivación política  desde  los  márgenes  del Estado y  del capital:  el  principio  del   mandar obedeciendo,  la  construcción  de  una   ética  rebelde  como  lógica  de  poder  y  de  vida,  y  la proclamación de la  Ley Revolucionaria de Mujeres. Estos tres pilares no solo estructuran el régimen  normativo  del  EZLN,  sino  que  constituyen  una  praxis  pedagógica  y  filosófica  que articula  resistencia,  regeneración  comunitaria  y  transformación  profunda  del  poder.  En  su conjunción se revela una concepción alternativa de la política, basada no en la representación ni en la conquista del Estado, sino en la reproducción colectiva de la dignidad. 

El  principio  del   mandar  obedeciendo  —formulado  explícitamente  desde  los  primeros años del alzamiento— es un dispositivo epistémico y normativo que invierte la racionalidad jerárquica  del  poder  moderno.  Lejos  de  tratarse  de  una  consigna  simbólica,  el  mandar obedeciendo  opera  como  el  mecanismo  principal  de  control  político,  de  legitimación institucional y de relación entre los niveles de gobierno y las bases comunitarias zapatistas. 

Según Barbosa y Rosset (2023), este principio sintetiza una concepción comunal de la política  que  toma  elementos  de  la  tradición  maya  del  consenso,  el  servicio  rotativo  y  la autoridad  como  mandato  revocable,  integrando  también  aportaciones  críticas  de  las corrientes marxistas-leninistas y de la teología de la liberación. 

El mandar obedeciendo se concreta a través de los llamados  Siete Principios Zapatistas del Buen Gobierno, formulados en diversos comunicados y ratificados en la práctica por las Juntas de Buen Gobierno (JBG), los Concejos Municipales Autónomos, los Caracoles y el La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

23 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



Comité Clandestino Revolucionario Indígena (CCRI-CG). Estos principios son: 1) Servir y no servirse; 2) Representar y no suplantar; 3) Construir y no destruir; 4) Obedecer y no mandar; 5) Proponer y no imponer; 6) Convencer y no vencer; 7) Bajar y no subir. La formulación de estos  mandamientos  políticos  refleja  una  concepción  ética  del  poder  como  servicio,  como reciprocidad  colectiva,  y  no  como  prerrogativa  o  recurso  acumulable.  Como  explican  las comunidades  zapatistas  en  sus  manuales  de  formación  política,  “el  que  manda  lo  hace obedeciendo al pueblo, y si no obedece, deja de mandar” Aguirre (2018). 

Este  principio  organiza  tanto  la  microfísica  del  poder  comunitario  como  la macroestructura  del  autogobierno  zapatista.  En  cada  comunidad,  los  cargos  se  rotan periódicamente, los funcionarios no perciben salarios, están sujetos al juicio de las asambleas y  deben  rendir  cuentas  ante  los  Concejos  y  las  JBG.  La  estructura  misma  del  gobierno autónomo impide la profesionalización del poder, precisamente porque éste se concibe como una función temporal de servicio, no como una posición social de autoridad permanente. Así, el mandar obedeciendo regula no solo las relaciones políticas, sino también las formas de producción, justicia, educación, salud y seguridad en el interior de los territorios zapatistas. 

Este  principio  encuentra  su  marco  normativo  más  amplio  en  lo  que  Barbosa  (2023) denomina ética rebelde, un concepto que alude a una matriz de valores, prácticas y normas comunitarias que rigen la vida zapatista. Esta ética no es una moral universal, sino una ética situada,  histórica  y  performativa,  que  se  construye  en  la  resistencia  al  despojo,  en  la dignificación  de  la  vida  y  en  la  reproducción  de  la  comunidad.  La  ética  rebelde  es  lo  que permite que la política zapatista sea a la vez práctica y horizontal, es decir, que sea efectiva en la organización del territorio, pero también utópica en su promesa de un mundo diferente. 

Como argumentan Rosset y Barbosa (2023), se trata de una racionalidad que ha desplazado el  principio  de  la  eficacia  técnica  —propio  del  Estado  moderno—  por  un  principio  de coherencia política: no se hace lo que sea útil, sino lo que es justo. 

La ética rebelde se manifiesta especialmente en la forma en que se  construyen las decisiones.  El  consenso  es  el  método  privilegiado  de  toma  de  decisiones,  incluso  en momentos de crisis. Las autoridades deben consultar a las asambleas, y estas pueden anular o  corregir  decisiones.  La  comunidad  no  solo  participa:  gobierna.  Esta  participación  no  se reduce  a  la  emisión  de  una  opinión,  como  en  la  democracia  liberal,  sino  que  implica deliberación,  corresponsabilidad  y  construcción  colectiva  del  sentido  común.  La  práctica pedagógica del EZLN en sus Escuelitas y seminarios internacionales ha extendido esta ética más allá del territorio chiapaneco, convirtiéndola en referencia de movimientos sociales en América Latina y el mundo. 

La  Ley Revolucionaria de Mujeres representa una inflexión profunda en esta ética, al articular la perspectiva de género con la praxis de la autonomía. Su promulgación en marzo de 1993 marcó un hito: no fue solo la primera ley formal del EZLN, sino que fue elaborada, debatida  y  aprobada  por  mujeres  indígenas  dentro  de  un  proceso  político  que  integró pedagogía  popular,  análisis  estructural  de  la  opresión  y  transformación  cultural  profunda. 

Según relata Rosset y Barbosa (2023), el proceso de construcción de esta ley implicó meses de trabajo organizativo, encuentros comunitarios y ejercicios deliberativos donde las mujeres, muchas de ellas monolingües y sin escolarización formal, tomaron la palabra para identificar y  nombrar  las  violencias  estructurales  que  vivían:  la  exclusión  política,  la  subordinación económica, la imposibilidad de heredar tierra, la violencia sexual y la negación de derechos básicos como la salud y la educación. 

La Ley Revolucionaria de Mujeres consta de diez puntos fundamentales, entre ellos: el derecho  a  la  participación  política  en  cualquier  nivel  y  cargo,  el  derecho  a  la autodeterminación reproductiva, a una vida libre de violencia, a la atención médica digna, al acceso al trabajo y a la educación, y a ser consultadas en las decisiones comunitarias. Esta ley  no  es  un  enunciado  formal  que  espera  implementación,  sino  una  norma  viva:  ha transformado las relaciones familiares, las dinámicas comunitarias y la composición misma de las estructuras de gobierno zapatistas. Hoy, las mujeres ocupan cargos en las JBG, en los Concejos Autónomos y en los comités educativos, sanitarios, agrarios y culturales. 

La  existencia  de  esta  ley  debe  leerse  como  una  forma  específica  de  feminismo decolonial,  insurgente  y  comunitario,  que  no  busca  replicar  las  estructuras  del  feminismo 

  

 7(12), pp. 15-27. 

24 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 

liberal, sino que parte de las condiciones concretas de las mujeres indígenas y de su historia de lucha. El patriarcado en los territorios indígenas no es solo un fenómeno cultural, sino una estructura  histórica  que  ha  articulado  la  violencia  colonial,  el  capitalismo  extractivo  y  el racismo  institucional.  Frente  a  ello,  la  Ley  Revolucionaria  de  Mujeres  es  una  respuesta integral, que no se limita al acceso a derechos, sino que exige una transformación estructural de las relaciones de poder, dentro y fuera de la comunidad. 

En  su  conjunto,  el  mandar  obedeciendo,  la  ética  rebelde  y  la  Ley  Revolucionaria  de Mujeres configuran un paradigma político alternativo: uno en el que la legitimidad se construye desde abajo, la autoridad se somete al juicio colectivo, y la política se hace inseparable del servicio  a  la  vida.  Esta  tríada  representa  no  solo  una  ruptura  con  el  Estado  liberal,  sino también una crítica interna a los modelos de izquierda autoritarios y masculinizados. En la experiencia zapatista, el poder no se conquista: se construye, se comparte, se obedece. Y se hace  desde  una  ética  encarnada en  la dignidad  de quienes,  habiendo  sido  históricamente silenciados, decidieron hablar, caminar y gobernar por sí mismos. 

2.  Hacia  una  arquitectura  política  de  la  autonomía:  el  entramado  organizativo  del zapatismo y la crítica del poder estatal 

La  experiencia  del  EZLN  representa  un  esfuerzo  sin  precedentes  en  América  Latina  por consolidar un modelo de autogobierno indígena radicalmente alternativo a la forma estatal moderna. Tras el alzamiento armado de 1994 y el posterior incumplimiento de los Acuerdos de San Andrés por parte del Estado mexicano, el movimiento zapatista emprende un proceso de  institucionalización  de  su  autonomía,  sustentado  en  una  compleja  arquitectura organizativa  que  se  distancia  tanto  del  clientelismo  estatal  como  del  verticalismo revolucionario clásico. Este sistema se articula a través de cuatro núcleos organizativos: el Comité  Clandestino  Revolucionario  Indígena-Comandancia  General  (CCRI-CG),  los Municipios Autónomos Rebeldes Zapatistas (MAREZ), las Juntas de Buen Gobierno (JBG) y los Caracoles, cuyas funciones, estructuras y fundamentos normativos configuran una praxis política innovadora y coherente con una lógica de poder desde abajo. 

El  CCRI-CG  representa  la  instancia  superior  del  EZLN  y  se  ubica  en  la  intersección entre  la  autoridad  política  y  la  dirección  ética  del  movimiento.  A  diferencia  de  las comandancias armadas tradicionales, esta estructura se compone de representantes de las comunidades  indígenas,  elegidos  por  asamblea  y  sujetos  a  los  principios  del  servicio comunitario.  Su  autoridad  no  emana  de  una  investidura  legal,  sino  del  reconocimiento colectivo y de su compromiso con el principio rector del “mandar obedeciendo”. Esta forma de conducción política reproduce prácticas propias de los sistemas normativos indígenas, al tiempo que se inspira en una crítica marxista y anticolonial del poder centralizado Barbosa y Rosset (2023). 

Los  MAREZ,  creados  en  1998,  son  la  expresión  territorial  del  proyecto  autonómico. 

Reivindican  el  derecho  a  la  autodeterminación  de  los  pueblos  indígenas,  ejerciendo competencias sustantivas en áreas como salud, educación, justicia, agroecología, comercio y seguridad, sin recibir recursos del Estado mexicano. Cada municipio está gobernado por un Concejo Autónomo integrado por presidentes, jueces, tesoreros, síndicos y responsables de comités  de  salud,  educación,  agua,  electricidad,  limpieza  y  vigilancia.  Las  decisiones  se toman por consenso comunitario y los cargos son rotativos, no remunerados y revocables. 

Esta  estructura  reproduce,  pero  también  resignifica,  las  formas  de  gobierno  comunitario existentes en Chiapas, insertándolas en una lógica de resistencia frente al despojo neoliberal y la marginación estructural. 

En 2003 el EZLN anuncia la creación de los Caracoles y las JBG, lo que marca una reconfiguración  institucional  significativa.  Los  Caracoles  son  sedes  regionales  de  gobierno autónomo que expresan, además de funciones administrativas, una dimensión simbólica. El nombre proviene de la cosmovisión maya, donde el caracol es símbolo del tiempo cíclico, la comunicación  en  espiral  y  la  lentitud  reflexiva.  Cada  Caracol  alberga  una  Junta  de  Buen Gobierno,  formada  por  delegados  de  los  MAREZ,  elegidos  mediante  asamblea  y  con mandatos  rotativos.  Su  función  es  articular  la  coordinación  regional  de  los  municipios La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

25 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



autónomos, gestionar fondos colectivos, mediar en conflictos, ejercer funciones de justicia, regular el ingreso de visitantes, y acompañar actividades productivas y educativas. 

Las JBG no sólo cumplen tareas de gestión, sino que representan una forma alternativa de democracia participativa. En ellas se consolidan los principios del mandar obedeciendo a través  de  mecanismos  como  la  fiscalización  directa  por  las  bases  de  apoyo,  el  control comunitario  y  la  revocación  de  cargos.  Estos  órganos  son  vigilados  por  el  CCRI-CG,  que actúa  como  garante  de  los  principios  éticos  del  movimiento  y  de  su  fidelidad  a  los  Siete Principios  Zapatistas.  Además,  las  JBG  operan  como  instancias  finales  del  Sistema  de Justicia  Autónoma,  una  estructura  que  privilegia  la  reparación  del  daño,  la  mediación  y  la justicia restaurativa sobre el castigo punitivo y la sanción económica. 

En  términos  jurídicos,  el  movimiento  ha  desarrollado  una  normatividad  propia  que incluye leyes como la Ley de Derechos y Obligaciones de los Pueblos en Lucha, la Ley de Impuestos  de  Guerra  y  un  sistema  de  instrucciones  internas.  Estas  leyes  funcionan  como marcos normativos para las autoridades autónomas y se aplican mediante prácticas jurídicas comunitarias que se diferencian radicalmente del sistema judicial estatal. La administración de  justicia  zapatista  se  basa  en  la  cercanía  cultural,  el  lenguaje  accesible,  la  deliberación colectiva  y  la  solución  directa  de  los  conflictos,  lo  que  reduce  los  costos,  el  tiempo  y  la dependencia de intermediarios legales. 

El  financiamiento  del  sistema  autónomo  es  también  una  muestra  de  su  consistencia ideológica.  Los  servicios  públicos  —educación,  salud,  justicia,  comunicación,  producción, transporte—  son  sostenidos  por  los  trabajos  colectivos,  los  impuestos  comunitarios  y  las donaciones solidarias. En muchos casos, cada clínica, farmacia, escuela o unidad productiva cuenta con un colectivo comunitario que aporta trabajo y recursos para su mantenimiento. 

Incluso existen formas de "seguro colectivo" basadas en la ganadería comunitaria, donde la venta de una vaca puede sufragar gastos médicos o reconstruir una vivienda tras un desastre Barbosa y Rosset (2023). 

El  pensamiento  político  zapatista  se  alimenta  de  un  diálogo  entre  la  cosmovisión indígena  y  las  tradiciones  críticas  del  pensamiento  revolucionario.  En  sus  textos,  el  EZLN 

recupera las contribuciones de Marx, Lenin, Gramsci, Che Guevara, entre otros, pero advierte que ninguna teoría puede sustituir el saber que emerge de la práctica comunitaria. Por ello, reivindican  el  "caminar  preguntando"  como  método  político,  y  promueven  espacios  de formación  como  la  Escuelita  Zapatista  y  los  seminarios  de  pensamiento  crítico  frente  a  la hidra capitalista. 

La comunidad, en esta experiencia, no es sólo un espacio social, sino una forma de organización política con capacidad de resistencia histórica. Tal como lo señala Casanova (2009), el zapatismo revela el potencial de la comunidad como base social para la producción, el comercio, la migración, la educación y la rebelión, abriendo una vía para la democratización radical  de  la  vida.  Esta  idea  es  retomada  por  otros  autores  que  consideran  la  experiencia zapatista  como  una  propuesta  de  democracia  desde  los  pueblos-gobiernos,  donde  la ciudadanía  no  es  una  concesión  estatal,  sino  el  ejercicio  directo  del  poder  por  el  pueblo organizado. 

La experiencia zapatista constituye así una crítica práctica al modelo estatal capitalista. 

No se trata de un experimento marginal, sino de una transformación estructural del poder, anclada en el territorio y sostenida por el trabajo colectivo. Frente al agotamiento del modelo liberal, el zapatismo propone una forma de vida donde el poder es rotativo, el mando obedece, la ley se construye desde abajo y la economía está al servicio de la dignidad. En suma, el proyecto autonómico zapatista no sólo resiste al Estado y al capital: los desborda. 


CONCLUSIONES 

El  fenómeno  que  aquí  se  ha  tratado  de  describir,  responden  a  instituciones,  justicia, presupuesto, administración  y pactos políticos que como señala Aragón (2021) corresponde al  establecimiento  del  derecho  con  formas  propias,  en  dónde  es  importante:  a)  el  pacto colectivo de una comunidad, b) construye instituciones consecuentes con ese pacto político, y c) cuenta con mecanismos jurídicos y políticos para defender ese pacto; de tal manera que 

  

 7(12), pp. 15-27. 

26 

 Luis Bruno / Yessika Cepeda 

las instituciones del EZLN, pretenden ser una respuesta que en lo sustantivo sea congruente con  las  demandas  originarias  de  las  comunidades  indígenas,  sujetas  a  todas  las condicionantes descritas en este ensayo. 

Lo  anterior  basta  para  sustentar  que  este  sujeto  político  indígena  es  activo clandestinamente según  la  visión  del  derecho  positivo mexicano,  que no puede aceptar  la autonomía indígena que no esté sometida a los principios del estado nación en su integridad e  indivisibilidad,  mostrando  con  ello  que  en  muchos  sentidos  los  principios  políticos  que sostienen la soberanía del Estado mexicano según la CPEUM de 1917 ha quedado rebasada por los nuevos fenómenos de la sociedad civil indígena manifestados en sus articulaciones políticas. 

Las instituciones descritas del EZLN representan una innovación tanto en el manejo de la  administración  pública  que  responde  directamente  a  las  asambleas  de  los  municipios autónomos  rebeldes,  como  en  la  representación  política  que  estas  otorgan  a  sus representantes.  Por  ello,  la  originalidad de  dichas  instituciones, así  como  la  legitimidad  de estas,  representa  uno  de  aquellos  ejemplos  que  han  avanzado  sobre  problemas  que  las instituciones  del  Estado  mexicano  no  han  podido  superar  como  el  centralismo,  el etnocentrismo,  la  concentración  del  poder,  la  transparencia,  la  rendición  de  cuentas,  la gobernanza, y la vinculación directa entre representantes y pueblo. 

Finalmente,  tal  pareciera  que  para  crear  nuevas  instituciones  y  mecanismos  que permitan  una  conformidad  de  la  sociedad  civil  para  con  las  instituciones  del  Estado  es necesario no sólo reformas y consignas políticas, sino movilizaciones efectivas de la sociedad civil que impacten no sólo en el derecho positivo, sino en el cambio de la cultura política que permita  eliminar  intermediarios  entre  la  sociedad  y  las  instituciones  de  tal  manera  que  los secretos y el abuso de poder se vuelven inviables como maniobras y como imposibilidades de diseño estructural. 


REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Aguirre Rojas, C. A. (2018).  Mandar obedeciendo. Las lecciones políticas del neozapatismo mexicano (14ª ed.). México: Contrahistorias. La otra mirada de Clío. 

Arellanes  Jiménez,  P.  E.  (2014).  Estado,  indígenas  y  sus  derechos  humanos.  México: Ediciones Gernika. 

Bobbio,  N.  (2021).  Liberalismo  y  democracia  (J.  F.  Fernández  Santillán,  Trad.,  17ª  ed.). 

México: Fondo de Cultura Económica. 

Bobbio, N. (2022).  El futuro de la democracia (4ª ed.). México: Fondo de Cultura Económica. 

Bonfil  Batalla,  G.  (2011).  El  concepto  de  indio  en  América:  una  categoría  de  la  situación colonial. 

México: 

 Anales 

 de 

 Antropología, 

9. 

https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.1972.0.23077 

Breña, R. (2021).  Liberalismo e independencia en la Era de las Revoluciones: México y el mundo hispánico. México: El Colegio de México. 

Clavero, B. (1994).  Los derechos indígenas y el constitucionalismo latinoamericano. México: Siglo XXI Editores. 

Córdova, A. (1972).  La formación del poder político en México. México: Ediciones Era. 

De  Sousa  Santos,  B.,  Araújo,  S.,  &  Aragón  Andrade,  O.  (2021).  Descolonizando  el constitucionalismo: Más allá de promesas falsas o imposibles. Sao Paulo: Akal. 

Fábregas Puig, A. A. (2021).  Historia mínima del indigenismo en América Latina. México: El Colegio de México. 

González Casanova, P. (2009). Los “Caracoles” zapatistas: redes de resistencia y autonomía (ensayo  de  interpretación).  En   De  la  sociología  del  poder  a  la  sociología  de  la explotación: pensar América Latina en el siglo XXI (pp. 335–337). México: Siglo del Hombre 

Editores; 

CLACSO. 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/coediciones/20150113030222/18.pdf 

Hobsbawm,  E.  (2012).  Naciones  y  nacionalismo  desde  1780  (J.  Beltrán,  Trad.).  México: Crítica. 

 La  voluntad  política  de  los  pueblos  indígenas  y  sus  instituciones:  El  caso  del  ejército  zapatista  de  liberación nacional  

27 

 Revista Jurídica Crítica y Derecho 



Locke, J. (2024).  Segundo tratado sobre el gobierno (A. Izquierdo, Trad.). México: Gredos. 

(Trabajo original publicado ca. 1690). 

Piñón Gaytán, F. (2023).  Filosofía política de la conquista (humanismos en confrontación). 

México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Pinheiro Barbosa, L., & Rosset, P. M. (2023).  Aprendizajes del Movimiento Zapatista: De la insurgencia armada a la autonomía popular. México: El Colegio de la Frontera Sur. 

Referentes. (2025). Juan Carlos Monedero: Vivir, doler y transformar el mundo [Episodio de podcast]. 

En 

 Referentes. 

Spotify. 

https://open.spotify.com/episode/0xD5u8EtKHK5DigfgTdya5?si=dDkxOlSoTVKWCJa

3kAF5yQ 

Revista de la Universidad de México. (2023).  Revista de la Universidad de México (Núms. 

903/904, Nueva Época, diciembre de 2023 / enero de 2024). México: Cultura UNAM. 

https://www.revistadelauniversidad.mx 

Rousseau, J. J. (2024).  El contrato social (S. Sevilla, Trad.). México: Gredos. (Trabajo original publicado ca. 1762). 



  

 7(12), pp. 15-27. 



index-1_1.png





index-1_2.jpg





